# K.MAPKC D. HTE.IDC

### К.М А Р К С и Ф.Э Н Г Е Л Ь С

СОЧИНЕНИЯ

### Отдел первый Публицистика - Философия - История

Отдел второй Экономические исследования Капитал Теории привавочной стоимости

Отдел третий Переписка

Отдел четвертый Указатель предметный и именной

ПРОЛЕТАРИИ ВСЕХ СТРАН, СОЕДИНЯЙТЕСЬ!

### К.МАРКС Ф.ЭНГЕЛЬС

### СОЧИНЕНИЯ

под редакцией Д. РЯЗАНОВА

> TOM III

#### отдел первый

## К.МАРКС Ф.ЭНГЕЛЬС

ИССЛЕДОВАНИЯ СТАТЬИ

1844-1845

#### предисловие редактора.

В отличие от первого тома, в котором были даны только работы Маркса, и от второго, в котором собраны были работы Энгельса, мы, начиная с третьего тома, даем для каждого соответствующего периода их литературной и общественной деятельности все относящиеся к ним работы Маркса и Энгельса.

В настоящий том входят все сочинения и статьи, написанные Марксом и Энгельсом после прекращения «Немецко-французских летописей». Все они группируются вокруг «Святого семейства» и «Положения рабочего класса в Англии».

Как известно, идейное и литературное сотрудничество Маркса и Энгельса начинается фактически только с сентября 1844 г., когда они оба, встретившись в Париже, пришли к заключению, что необходимо ревко отмежеваться от Бруно Бауэра и других старых товарищей из группы левых гегельянцев, к которой они оба принадлежали до 1844 г. Но между «Немецко-французскими летописями», среди сотрудников которых Маркс и Энгельс — каждый совершенно самостоятельно, без предварительного столковывания, — оказались наиболее близкими «по духу», и «Святым семейством», в котором они уже выступают как идейные и практические союзники, лежит еще сотрудничество обоих в газете «Vorwärts» («Вперед»).

Может поэтому показаться противоречием, что в то время, как статьи Энгельса во «Вперед» мы напечатали во втором томе, где собраны все его работы до начала сотрудничества с Марксом, мы статью последнего из того же самого журнала исключили из первого тома и перенесли в третий. Но вто — только видимое противоречие. Как мы уже заметили в предисловии ко второму тому, статьи Энгельса о «Положении Англии» и «Английской конституции» относятся к той же фазе его духовного развития, что и работы в «Немецко-французских летописях». Нет никаких указаний на уже намечавшийся идейный разрыв не только с Руге, но и с Бруно Бауэром. Кроме того, Энгельс продолжает еще оперировать только фактами из области английской действительности. И та, и другая статья написаны до восстания силезских ткачей.

Другое дело — статья Маркса. Она была написана им уже после того, как он окончательно разорвал с Руге, после того как «дискуссия», вызванная в среде немецкой радикальной интеллигенции силезскими событиями, поставила в очередь дня тот самый вопрос об отношении «философии» к «массам», на который Маркс уже ответил в статье «К критике гегелевской философии права».

Издателем выходившей в Париже с начала 1844 г. немецкой газеты «Вперед» был некто Бернштейн, литературный аферист, для которого газета служила только источником дохода и средством саморекламы. Сейчас же после выхода в свет «Немецко-французских летописей» он поспешил выступить против них с грубой и пошлой руганью. Но это ему мало помогло. Подозрительная прусская полиция внесла «Вперед» в индекс вапрещенных газет и журналов. Тогда Бернштейн передал редакцию одному из бывших сотрудников «Немецко-французских летописей», Бернайсу (в июле 1844 г.).

С этого времени начинается сотрудничество Гейне, давшего несколько сатирических стихотворений против прусского короля, и Руге, который в прозаических статьях сообщал ряд сплетен о прусской королевской династии. Свои статьи он подписывал псевдонимом «Пруссак», что могло вызвать, и действительно вызывало, недоразумения, так как он жил в Париже как саксонский подданный, и только Маркс среди писателей, связанных с «Немецко-францувскими летописями», был пруссаком. Кроме того, Руге, уже равошедшийся с Марксом, продолжал выступать на страницах «Вперед» как издатель «Немецко-французских летописей».

Маркс воспользовался поэтому новой статьей Руге — «Король прусский и реформа»,— чтобы отмежеваться от него и подчеркнуть, что статьи «Пруссака» не принадлежат ему. Ответ Маркса появился уже через несколько дней («Vorwärts», №№ 63 и 64, 7 и 10 августа 1844 г.). Статья сопровождалась следующей заметкой: «Специальные причины вынуждают меня заявить, что предлагаемая статья есть первая статья, помещаемая мною в «Vorwärts'е». К. М.».

Для Маркса это был, кроме того, случай высказаться по поводу тех споров, которые вызваны были в парижской немецкой колонии восстанием силезских ткачей.

Маркс и его ближайшие друзья приветствовали это восстание как крупнейшее событие общественной-политической жизни, как поворотный момент в истории Германии. Такое же впечатление оно произвело и на их единомышленников в Германии. В этом отношении особенно любопытно письмо к Марксу Георга Юнга, одного из главных руководителей старой «Рейнской газеты», от 26 июня 1844 г.

«Силевские волнения, вероятно, вас так же поразили, как и нас. Они — блестящее доказательство правильности вашей концепции настоящего и будущего Германии в «Введении к философии права». Особенно верным оказалось ваше утверждение, что так как ни одна система, ни один отдельный класс не достиг особого господства, то и трение, борьба будут значительно слабее. Повсюду симпатия к ткачам-мятежникам, и если кто в газетах берет это восстание под подозрение и говорит о нем в суровых выражениях, то это не капиталист, не буржуа, а в крайнем случае не в меру усердный чиновник, который никак не может переварить, что королевско-прусские штыки получили отпор. В «Кельнской газете» вы найдете теперь больше коммунизма, чем когда-то в «Рейнской газете»; мало того, — она открывает подписку в пользу осиротевших семей силевских ткачей, павших во время недавних печальных событий, следовательно в пользу семей мятежников самого опасного сорта».

Силевские волнения произвели сильное впечатление и в далекой России, но только как обличение буржуазного строя. Почти одновременно с письмом Юнга к Марксу — 24 июня 1844 г. — Герцен заносит в свой дневник следующие строки: «В Силезии бунтуют работники, ломают машины, бросают изделия и т. д. Семья вырабатывает там в неделю 16 gute Gr., из которых в последнее время уменьшили еще 2! И после этого фурьеристы неправы, что обличили меркантилизм и современную индустриальность, как сифилитический шанкер, заражающий кровь и кость общества! Купец сказал просившим прибавки работникам: «если хлеб дорог, ещьте сено!» Месть бунтовавших очевидна: они жгли векселя, выбрасывали бумаги, деньги, портили товар и не крали».

В Германии социализм сразу входит в моду. Отражение этого энтузиазма мы находим в письмах и статьях Энгельса, который зимой 1844—1845 гг. не отставал в своем оптимизме от Юнга.

Во всяком случае, восстание силезских ткачей сыграло в домартовской Пруссии большую роль, указав на пробуждение активного протеста не только среди ремесленников, из которых до того времени рекрутировались немногочисленные участники революционных организаций, но и среди фабричного пролетариата. Поэтому странно звучит утверждение Меринга, что Маркс в своей статье попадает мимо цели, что в исторической оценке силевского восстания ткачей Руге был более прав, рассматривая его как чисто голодный бунт, который должен был скорее мешать, чем способствовать политическому развитию. В виде подтверждения Меринг приводит следующие слова Руге: «Такие восстания, как силезское, только укре-

пляют старый филистерский режим и отдаляют время общего движения до второго пришествия. Я никогда не разделял надежды немецкого коммунизма. Неполитический коммунизм,—а только о таком может итти речь,—есть мертворожденный продукт. Немецкие ремесленники, которые лишь до тех пор стремятся к уничтожению собственности, пока сами ее не имеют, еще менее, чем старые студенческие организации, могут противостоять старому строю». Руге все свои надежды возлагал на общее политическое движение, которое охватило бы все классы, и видел в пролетарском движении только помеху. Если Маркс несколько переоценил элемент совнательности в

Если Маркс несколько переоценил элемент сознательности в восстании силевских ткачей, то он все же был ближе к истине, чем Руге, совершенно отрицавший этот элемент,—точно так же как в России Плеханов, который в морозовской стачке увидел поворотный момент в истории русского рабочего движения, хотя она тоже в своем финале выродилась в стихийное разрушение. И Плеханов, конечно, был более прав, чем те, которые видели в морозовской стачке только голодный бунт.

Коренное различие взглядов Руге и Маркса сказалось также и в оценке Вейтлинга. Чтобы доказать способность немецкой «массы» к просвещению, к политической деятельности, Маркс напоминает о «гениальных сочинениях Вейтлинга, которые в теоретическом отношении часто даже идут дальше Прудона, хотя по изложению отстают от него».

На примере пауперизма, т. е. факта, в котором, как вамечает Маркс после в «Святом семействе», «вся противоречивая сущность частной собственности проявляется в самой очевидной, кричащей, непосредственно возмущающей человеческое чувство форме», он разоблачает цинизм английской политической экономии и недомыслие английской буржуазии. Поскольку речь идет об экономии, критика Маркса не касается вопросов теории. Он только разоблачает лицемерие и цинизм политической экономии, которая — Маркс в доказательство цитирует Мак-Коллоха, ученика «циничного» Рикардо — вместе с Мальтусом прикрашивает ужасную действительность. Фактический материал заимствован, без указания источника, как это и понятно в газетной статье, у Бюре («О нищете трудящихся классов в Англии и Франции»), которого, по мнению некоторых скоропалительных буржуазных и анархических писателей, якобы «ограбил» Энгельс. Скорее можно было бы обвинить в этом Маркса, который, как видно из его статьи, очень внимательно штудировал Бюре, ибо не имел в своем распоряжении материалов и наблюдений, на которые опирался Энгельс, но так же мало, как и последний, мог бы заимствовать у Бюре свои взгляды.

Руге в своих письмах утверждает, что Маркс, как и Бакунин, входил в редакцию «Вперед». Энгельс, в биографическом очерке Маркса, тоже говорит, что Маркс принимал участие в редакции. Но это участие, вероятно, ограничивалось тем, что Маркс давал Бернайсу указания и советы, а также привлекал к сотрудничеству своих друзей и учеников, как, например, Вебера, статьи которого приписывались Энгельсу. Кроме напечатанной нами статьи, Марксу принадлежат, вероятно, одна-две заметки. Некоторые переводные фельетоны из истории французской революции дают основание предполагать, что инициатива их помещения исходила от Маркса, который тогда, между прочим, усердно занимался историей Конвента. Так, несомненно, по его совету помещены были отрывки из мемуаров якобинца Левассера, которые Маркс тщательно конспектировал и для себя. В приложении мы даем часть этих конспектов под навванием «Борьба якобинцев с экирондистами». В печатаемой нами рукописи Маркс дает, на основании пяти глав первого тома мемуаров Левассера, сжатый очерк борьбы между жирондистами и якобинцами в Конвенте от сентября 1792 г. до начала апреля 1793 г. Маркс ограничивается выделением и подчеркиванием существенных пунктов без всяких критических замечаний с своей стороны. Но уже самая группировка фактов превращает этот конспект в обвинительный акт против жирондистов.

Марксу трудно было принимать деятельное участие в газете и в силу других условий. В сентябре он уже вместе с Энгельсом выработал план первого общего труда, который из предполагавшегося памфлета вырос у него в большую книгу.

• Мы теперь можем более точно установить, каким образом возник план «Святого семейства». Еще до выхода «Немецко-французских летописей» Бруно Бауэр основал собственный орган — «Всеобщую литературную газету», первый номер которой вышел в декабре 1843 г. Новый орган стоял под знаком отказа от «политики». Бруно Бауэр был разочарован неудачей «Рейнской газеты» и «Немецких летописей» и отнесся очень отрицательно к новой попытке расшевелить «массу», «толпу», которая продолжала оставаться «позорно равнодушной» к поражению своих «философских вождей». В разряд «черни» попала, на-ряду с «чернью просвещенной», т. е. ограниченной средой, которая составляла круг читателей «Рейнской газеты» и «Немецких летописей», и «чернь непросвещенная», «масса», «народ». Бруно Бауэр состряпал и свою философию истории на тему: «Подите прочь! Какое дело поэту мирному до вас!»

«В массе — а не где-либо в другом месте, как думают прежние

либеральные вожди, — следует искать настоящего врага духа. Все великие предприятия предыдущей истории были с самого начала осуждены на неудачу и оказали поверхностное действие именно потому, что в них была заинтересована или ими одушевлялась масса». Это преврительное отношение к «массе» Бауэры распространяли и на пролетариат, издеваясь попутно и над теми, кто забавлялся утопической мыслью просвещать и организовать «массу», не шедшую дальше «рабочего сознания».

Такой поворот Бруно Бауэра должен был вызвать со стороны Маркса и Энгельса, пришедших к выводу, что, наоборот, «дух» совершенно бессилен без «массы», самый энергичный протест. Негодование их против старых соратников росло с каждым выпуском «Всеобщей литературной газеты». Если до восьмого номера (июль 1844 г.) Бауэр еще не называл непосредственно Маркса, то теперь он выступает с большой статьей против всего движения 1842 г., т. е. против «Рейнской газеты» и «Немецких летописей». Таким образом, за разрывом с Руге, который не отказался от «политики» и хотел опираться на «массу», но только массу буржуазную, следовал разрыв с Бруно Бауэром, который отрицал теперь и «политику», и «массу».

До последнего времени нам было известно, что, когда Энгельс в сентябре 1844 г., по дороге из Манчестера в Бармен, остановился в Париже, он вместе с Марксом решил выступить против Бруно Бауэра. Предполагалось ограничиться небольшим памфлетом. Энгельс, с своей стороны, написал листа полтора и уехал в Бармен, предоставив Марксу окончательную обработку книги. В декабре, т. е. через два месяца, Маркс отослал издателю всю рукопись.

«Что ты растянул «Критическую критику» на двадцать листов, — пишет ему Энгельс (20 января 1845 г.), — меня, конечно, не мало удивило. Но это очень хорошо, так как кое-что появляется на свет, что иначе еще долго лежало бы в твоем письменном ящике».

Последние слова Энгельса давали основание думать, что Маркс приступил к работе, имея уже в портфеле ряд набросков или даже какую-нибудь готовую работу. Во всяком случае переход от «Немецко-французских летописей» до «Святого семейства» настолько значителен, что, несмотря на свою логическую последовательность, заставляет предполагать и ряд качественных различий.

Из сохранившихся тетрадей, — а сохранились далеко не все, — мы знаем, что Маркс, на-ряду с французскими и немецкими социалистами, изучал тогда и экономическую литературу, в первую очередь французскую. Даже Смита, Рикардо, Джемса Милля и Мак-Коллоха он читает еще во французском переводе. Он уже знает работы Си-

смонди и, как мы видели выше, его ученика Бюре. Маркс в это время продолжал еще стоять на той же «человеколюбивой» точке зрения, с которой он критикует политику и экономию в статье против Руге. Политическая экономия, по его мнению, лицемерно старается доказать, что гражданское общество, основой которого является частная собственность, есть настоящее, естественное человеческое общество. А между тем именно в гражданском обществе развивается самоотчуждение человека, приводящее к обесчеловечению человека и противопоставлению ему, как господствующей над ним силы, отчужденных от него же его собственных сил. Страшнее всего изоляция не от политического общества, а от человеческого общества, в котором была еще развита родовая человеческая жизнь, которое еще не распалось на отдельные атомы, потерявшие свою родовую сущность.

Социальную революцию Маркс характеризует все с той же антропологической точки зрения. Она должна совершить в области общества то же самое, что в области религии произвела философская революция.

Именно в разгаре этих занятий, когда Маркс продолжал упорно работать над выработкой своего нового мировоззрения, он начал получать новые откровения Бауэра. Мы имеем одно любопытное свидетельство, которое показывает, как быстро Маркс реагировал на статьи своего старого друга и учителя. Это — письмо Георга Юнга к Марксу (из Кельна, 31 июля 1844 г.).

«Пятый, шестой и седьмой выпуски «Литературной газеты» я посылаю отдельно бандеролью. Ваши вамечания относительно Бауэра совершенно справедливы, но мне кажется, что было бы хорошо, если бы вы их переработали в критическую статью для какой-нибудь немецкой газеты, чтобы выманить Бауэра из его таин-Бауэр совершенно помешался на критике: ственной васады... так, он мне писал недавно, что нужно критиковать не только общество, привилегированных собственников и т. д., но — о чем еще никто не думал — и пролетариев... Пишите мне сейчас же, что вы ду. маете предпринять против Бауэра. Если у вас нет для этого времени, то я и Гесс охотно переработаем ваши письма в газетную статью... Я посылаю вам также критику «Парижских тайн», которая помещена в ежемесячнике Буля 1. Я ее считаю в некоторых отношениях прекрасной. Любопытный контраст с ней представляет критика в бауэровской «Литературной газете». Она тоже дает кое-что хорошее. Мне

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Речь идет о статье Штирнера.

хотелось бы, чтобы вы мне сообщили свое мнение об этих статьях, а также свои собственные замечания».

Таким образом, Маркс уже летом 1844 г., еще до приезда Энгельса в Париж, собирался выступить против Бауэра. Его письма к Юнгу пока не найдены. Возможно, что Маркс уже в ответе Юнгу выскавался о «Парижских тайнах». Во всяком случае Маркс, как покавывает следующий проект предисловия, уже до встречи с Энгельсом, т. е. еще в июле и августе, подготовлял к печати работу, направленную против Бауэра.

«Настоящая статья представляет собою только часть работы, которую я обещал дать в «Немецко-французских летописях» по критике правовых и общественных наук в форме критики гегелевской философии права. При подготовлении к печати оказалось, что соединение критики, направленной только против спекулятивной (гегелевской) философии, с критикой различных предметов совершенно не подходит, мешая развитию вопроса и затрудняя понимание. Кроме того, богатство и разнообразие подлежащего рассмотрению материала позволило бы соединить его в одной статье только в форме афоризмов; а с другой стороны, такое изложение в форме афоризмов произвело бы впечатление произвольного систематизирования.

«Я поэтому постараюсь в ряде самостоятельных брошюр дать критику права, морали, политики и т. д., а затем в отдельном труде указать их общую связь между собой, отношение отдельных частей и, наконец, дать критику спекулятивной обработки этого материала. Итак, в этой статье связь политической экономии с государством, правом, моралью, общественной жизнью и т. п. затрагивается лишь постольку, поскольку политическая экономия сама ех professo затрагивает эти вопросы. Мне незачем доказывать читателю, знакомому с политической экономией, что мои выводы получены путем чисто эмпирического анализа, основанного на добросовестном изучении политической экономии.

«А невежественный рецензент, — стараясь скрыть свое полное невежество и убожество мысли громкими словами вроде: «утопическая фраза», «совершенно чистая, весьма решительная, весьма критическая критика», «не только правовое, но и общественное общество», «компактная массовая масса», «разглагольствующие выравители массовой массы», — которые он бросает в голову повитивному критику, — такой рецензент должен еще прежде всего привести доказательство, что, кроме своих теологических и семейных дел, он способен судить и о светских делах.

«Само собою разумеется, я, кроме французских и английских

социалистов, польвовался также и немецкими социалистическими трудами. Однако содержательные и общие немецкие работы в области этой науки сводятся — кроме сочинений Вейтлинга — к статьям Гесса в «Ein und zwanzig Bogen» и к «Очеркам критики политической экономии» Энгельса в «Немецко-французских летописях».

«Но критика национальной экономии, — как положительная критика вообще, так и положительная критика политической экономии, — обязана своим обоснованием великим открытиям Фейербаха, против «Философии будущего» и «Тезисов к реформе философии» которого — в «Anekdotis» — благодаря мелочной зависти одних и действительному озлоблению других, организован подлинный заговор для их замалчивания.

«Лишь с Фейербаха начинается положительная гуманистическая и натуралистическая критика. Чем скромнее (бесшумнее), тем вернее, глубже, всеобъемлющее и основательнее сказывается влияние фейербаховских произведений (единственных, несравненных, действительно прогрессивных, революционных).

«В них одних со времени «Феноменологии» и «Логики» Гегеля заключена действительная (философская и антифилософская) теоретическая революция в философии. Заключительную главу предлагаемой работы, разбор гегелевской диалектики и философии вообще, я считаю совершенно необходимой в противоположность критике, так как критические теологи нашего времени этого не сделали. Эта поверхностность неизбежна, так как даже критический теолог все же остается теологом. Он или должен принимать за авторитет определенные философские предпосылки и исходить из них, или, если в процессе критики и благодаря чужим открытиям у него возникают сомнения в философских предпосылках, он малодушно и без достаточных оснований отказывается от них или абстрагируется от них. Свое рабское подчинение или вызванную этим подчинением досаду он бессовнательно выражает в отрицательной и софистической форме. Он или беспрестанно уверяет в чистоте своей критики, или же закрывает глаза и старается отвести внимание других от необходимого объяснения между критикой и ее первоисточником гегелевской диалектикой и немецкой философией вообще. Желая скрыть это возвышение новой критики над ее собственной ограниченностью и неразвитостью, он, наоборот, старается делать вид, что имеет дело лишь с одной ограниченной формой критики например, с критикой XVIII века — и с ограниченностью массы. Наконец, если делаются открытия относительно сущности его собственных философских предпосылок, — например, фейербаховские, —

критический теолог делает вид, что именно он сделал их. Не будучи в состоянии разработать эти результаты, он или противопоставляет их, как общие места, взглядам писателей, еще не отрешившихся от философии, или даже выставляет на вид, что стоит выше этих открытий. С этой целью он хватается за то, что некоторые элементы гегелевской диалектики еще существуют в этой критике или не преподнесены ему в критически обработанной форме. Но вместо того, чтобы установить надлежащую связь между этими элементами, он польвуется ими втихомолку, недобросовестно и скептически против упомянутой уже критики гегелевской диалектики. Например, он таинственно применяет категорию опосредствующего доказательства против категории положительной истины, исходящей из себя самой. Критик-теолог считает, например, вполне естественным, чтобы все было сделано самими философами и чтобы он имел, таким образом, возможность разглагольствовать о чистоте решительности, о вполне критической критике. Он воображает, что в самом деле преодолел философию, если он гегелевский момент у Фейербаха кое-как воспринимает в качестве недостатка Фейербаха. Хотя теологический критик и предается спиритуалистическому культу «самосознания» и «духа», однако он не возвышается от ощущения до сознания.

«Хотя на первых порах теологическая критика в самом деле была моментом прогресса, — в последнем счете, в своей своеобразной форме, она является лишь теологически-карикатурным выражением доведенной до крайности старой философской и главным образом гегелевской трансцендентности.

«В другом месте я подробно выясню этот исторический процесс, этот поучительный суд истории, которая предназначает теологию — искони представлявшую собою позорное пятно философии — для упразднения философии, т. е. для отрицательного выражения процесса ее гнилостного разложения.

«Из дальнейшего моего изложения выявится, насколько открытия Фейербаха относительно сущности философии требуют все же критического рассмотрения философской диалектики, по крайней мере, для их обоснования».

Из этого предисловия мы узнаем, что Маркс отказался от непосредственного продолжения той работы, введение к которой он дал в «Немецко-французских летописях». Но если он оставил мысль дать критику правовых и общественных наук в форме критики гегелевской философии права, то он все же собирается писать критику права, морали, политики, общественной жизни и т. д. Политическая экономия интересует Маркса лишь постольку, поскольку она сама затрагивает все эти вопросы. Маркс намеревался сделать это в критике различных социальных доктрин.

Характеризуя невежественного рецензента и теологического критика, Маркс имеет в виду Бруно Бауэра. Он, таким образом, намечает и план, и название будущего «Святого семейства», которое на две трети является критикой бауэровского спиритуализма, а вместе с тем и спекулятивного идеализма, и критикой «Парижских тайн», т. е., с одной стороны, критикой морали, религии, юстиции буржуавного общества, а с другой — всяких высоконравственных «акробатов благотворительности» и вульгарных реформистов вроде Сю. В той же самой тетради, в которой мы нашли проект предисло-

В той же самой тетради, в которой мы нашли проект предисловия, оказались и критические очерки и экскурсы, соединенные нами под общим названием «Подготовительные работы для «Святого семейства» и печатаемые в приложении к этому тому. Они представляют крайне важное дополнение к тем главам «Святого семейства», в которых Маркс дает критику экономических явлений, частной собственности, различных форм коммунизма, а также Прудона.

Весь план «Святого семейства» в значительной степени диктовался содержанием «Всеобщей литературной газеты». Поход братьев Бауэров против «массы» и «рода», философия самосознания, критика которой для Маркса и Энгельса являлась в то же время самокритикой, еврейский вопрос, французская революция, французский материализм, дифирамб «Парижским тайнам», воспетый Шелигой, критика Прудона, принадлежащая Эдгару Бауэру, статьи об Англии, написанные Фаухером, — вот главные темы, разработанные на страницах тех восьми номеров «Всеобщей литературной газеты», о которых Маркс и Энгельс пишут в предисловии. Вполне естественно, что Энгельс взял на себя разбор статей Фаухера. Кроме этого ему принадлежат еще две маленьких главы, направленные против Эдгара Бауэра. Все остальные вопросы разработаны Марксом, который, как мы видели, специально занимался ими, не говоря уже о том, что такие темы, как еврейский вопрос и французская революция, были Марксом рассмотрены уже раньше в полемике с тем же Бруно Бауэром. Это до известной степени объясняет поразительную быстроту, с которой Маркс написал «Святое семейство». Энгельс не без основания писал ему: «Если ты оставил мое имя на книге, то это не малый курьез, так как я едва полтора листа в ней написал».

«Святое семейство, или критика критической критики» вышла в свет в марте 1845 г. На некоторые недостатки ее указал уже Энгельс сейчас же после того, как он получил эту книгу. Вот что он пишет Марксу в письме от 17 марта 1845 г.:

«Критическая критика» — я, кажется, уже писал тебе, что она получена здесь, — просто великолепна. Твои рассуждения об еврейском вопросе, истории материализма и «Тайнах» превосходны и произведут большое впечатление. Но при всем том книга слишком велика. Суверенное презрение, с которым мы оба выступаем против «Литературной газеты», очень мало гармонирует с 22 листами, которые мы ей посвящаем. Кроме, того значительная часть критики спекуляции и абстрактного существа вообще останется непонятной для большой публики и не всех будет интересовать. Но вообще вся книга прекрасно написана и заставляет читателя смеяться до упаду. Бауэры не смогут ничего ответить. Бюргерс мог бы, если он напишет о книге в первом выпуске журнала Пюттмана, упомянуть причину, по которой я написал так мало и обработал только те части, которые не требовали особого труда, — мое короткое, всего лишь десятидневное пребывание в Париже. И без того производит комическое впечатление, что я написал едва полтора листа, а их больше двадцати. Абзац о «проституции» ты лучше мог бы выпустить. Слишком мало, да и не имеет никакого значения».

всего лишь десятидневное пребывание в Париже. И без того производит комическое впечатление, что я написал едва полтора листа, а их больше двадцати. Абзац о «проституции» ты лучше мог бы выпустить. Слишком мало, да и не имеет никакого значения». То обстоятельство, что Маркс отвел такое большое место критике «Парижских тайн», объясняется сенсационным успехом этогоромана не только во Франции, но и в Германии. Если Штирнер в своей критике «Парижских тайн», — а именно о ней упоминает Юнг в письме к Марксу, — отнесся отрицательно к этому роману, то газета Бауэров, в лице Шелиги — будущий генерал прусской армии Зыхлинский — отнеслась к нему восторженно, как к социальному откровению.

Фурьеристы приветствовали Сю как своего человека, как народного романиста. Феликс Пиа открыл в романе Сю «социальную философию». Романом Сю увлекались все слои общества. Он имел колоссальный успех и в Германии, и в России. «Едва ли какая-нибудь эпоха какой-нибудь литературы, писал Белинский еще в апреле 1844 г., — представляет пример

«Едва ли какая-нибудь эпоха какой-нибудь литературы, — писал Белинский еще в апреле 1844 г., — представляет пример успеха, сколько-нибудь подобного тому, каким увенчались в наши дни пресловутые «Les Mystères de Paris». Мы не будем говорить о том, что этот роман, или, лучше сказать, эта европейская шехеразада, являвшаяся в фельетоне ежедневной газеты, занимала публику Парижа, следовательно, и публику всего мира, где получаются французские газеты (а где же они не получаются?), — ни того, что по выходе этого романа отдельным собранием он в короткое время был расхватан, прочитан, перечитан, зачитан, растрепан и затерт на всех концах земли, где только говорят на французском языке

(а где не говорят на нем?), переведен на все европейские языки, вовбудил множество толков еще более нелитературных, нежели сколько литературных, и породил великое желание подражать ему».

Белинский пытается «объяснить местные и исторические причины такого успеха». Это — июльская революция и ее социальные последствия. Победило мещанство. Народ, сражавшийся с королевскими войсками, был обманут. «Вечный работник собственника и капиталиста, пролетарий весь в его руках, весь его раб, ибо тот дает ему работу и произвольно назначает за нее плату... Хорошо равенство! И будто легче умирать зимою, в холодном подвале или на холодном чердаке, с женою, детьми, дрожащими от стужи, не евши уже три дня, будто легче так умирать с хартией, за которую пролито столько крови, нежели без хартии, но и без жертв, которых она требует?»

В своей критике июльской революции Белинский впадает в крайность, напоминающую иллюзии «истинного социализма». Но народ для него не только объект сострадания. «Он еще слаб, но он один хранит в себе огонь национальной жизни и светлый энтузиазм убеждения, погасший в слоях «образованного общества». У него имеются истинные друзья: это люди, которые слили с его судьбой свои обеты и надежды и которые добровольно отреклись от всякого участия на рынке власти и денег. Они поднимают свой голос в ващиту народа. «Понятно что в такое время не может не иметь успеха литературное произведение, героем которого является народ».

Дальше следует критика «Парижских тайн» и их автора, напоминающая по своей ядовитости и резкости некоторые замечания Маркса.

«Эжен Сю был этим счастливцем, которому первому вошло в голову сделать выгодную литературную спекуляцию на имя народа. Эжен Сю не принадлежит к числу тех немногих литераторов французских, которые, махнув рукою на мервость запустения общественной нравственности, добровольно отказались от настоящего и обрекли себя бескорыстному служению будущему, которого, вероятно, им не дождаться, но которого приближению они же содействовали. Нет, Эжен Сю — человек положительный, вполне сочувствующий материальному духу современной Франции... Изображая французский народ в своем романе, Эжен Сю смотрит на него, как истинный мещанин (bourgeois), смотрит на него очень просто, — как на голодную, оборванную чернь, невежеством и нищетой осужденную на преступления. Он не внает ни истинных пороков, ни истинных добродетелей народа, не подовревает, что у него есть

будущее, которого уже нет у торжествующей преобладающей партии, потому что в народе есть вера, есть энтузиазм, есть сила нравственности. Эжен Сю сочувствует бедствиям народа; зачем отнимать у него благородную способность сострадания, — тем более, что она обещала ему такие верные барыши? Но как сочувствует, — это другой вопрос. Он желал бы, чтобы народ не бедствовал и, перестав быть голодною, оборванною и частью поневоле преступною чернью, сделался сытою, опрятною и прилично себя ведущею чернью, а мещане, теперешние фабриканты законов во Франции, оставались бы попрежнему господами Франции, образованнейшим сословием спекулянтов. Эжен Сю показывает в своем романе, как иногда сами законы французские бессознательно покровительствуют разврату и преступлению. И, надо сказать, он показывает это очень ловко и убедительно; но он не подозревает того, что эло скрывается не в каких-нибудь отдельных законах, а в целой системе французского ваконодательства, во всем устройстве общества.

«Автор водит читателя по тавернам и кабакам, где собираются убийцы, воры, мошенники, распутные женщины, - по тюрьмам, где подовреваемые в преступлении посажены в одну комнату с уличенными во множестве преступлений, с бежавшими не один раз с галер, — в больницы, где для пользы науки бедная женщина должна рассказывать своему доктору при множестве его учеников симптомы своей болезни, а после того, если в ней есть женский стыд, чувствовать усиление болезни, - в домы умалишенных, которые, по описанию автора, представляют глазам филантропа более утешительное врелище, чем все другие общественные заведения, — по чердакам и подвалам, где скрываются бедные семейства, круглый год бледные от голода и изнурения, а зимою дрожащие от стужи, потому что они не знают, что такое дрова. В этих чердаках и подвалах — жилищах нищеты и отчаяния — часто живут высокие добродетели, но еще чаще гнездятся разврат и преступление. Но что говорить о тех несчастных, которые сами себя навывают детьми мостовой и с малолетства служат предметом спекуляции для подобных им нищих? -- Разврат и преступление, так сказать, ждут их на пороге жизни, чтобы схватить в свои когти и повлечь по всем мытарствам побоев, голода, обид, презрения, угнетения, наказаний, тюрем, галер, воспитывая в них закоренелых влодеев. Все это составляет содержание романа Эжена Сю. Мысль его — как из этого достаточно видно — благородная и прекрасная; взглянем на исполнение».

Содержание «Парижских тайн» современным читателям так

мало известно, что и Меринг в своем введении к «Святому семейству» считает необходимым дать его изложение. Мы предпочитаем это сделать словами Белинского, чтобы облегчить параллель между русскими ново-гегельянцами и немецкими. Белинский вскрывает глубоко-мещанский характер описания той «массы», которое для Бауэра и его сподвижников явилось желанным оправданием их собственного отношения к «массе».

«Парижские тайны» являются самым жалким и бездарным произведением. Завязка романа основана на лжи и призраке, каким погнушалась бы в наше время даже сколько нибудь порядочная мелодрама. И эта ложь, эта призрачность в особенности бросаются в глаза даже самому невзыскательному читателю в герое и героине романа, т. е. в его светлости принце Родольфе герольштейнском н ее светлости, единородной дщери его, *Певунье*, воспитаннице *Сычихи* и нахлебнице *Яеи-Бабы*. Оставив свои наследственные владения, в которых, видно, по их микроскопической мелкости его светлости нечего было делать, Родольф живет в Париже, занимаясь таким делом, которое может прийти в голову разве только какомунибудь подрядчику повестей в фельетоне журнала, но которое, слава богу, в наш прозаический век не придет в голову никому, тем менее принцу. Переодетый в блузу работника, Родольф шатается по кабакам и тавернам Сите и дерется там на кулачки с убийцами, ворами и мошенниками, защищая, как истинный Дон-Кихот, слабых и невинных, наказывая порок и награждая добродетель. По словам автора, Родольф отличался «красотою, но не мужественностью, его бледность, его полузакрытые черные глаза, ленивая походка, рассеянный взгляд, ироническая улыбка показывали человека, отжившего век (хотя ему было не более тридцати лет); казалось, он был расслаблен аристократическою невоздержанностью (хотя он легко одолевал страшных бойцов и силачей)». Мы бы никак не догадались о причине победоносности его светлости, если бы наперсник его, Мурф, в разговоре с ним же, не подсказал нам о нем следующих биографических подробностей: «Кребб научил вас боксировать, Лакур передал вам искусство бороться и драться на палках, знаменитый Бертран превратил вас в удивительного бойца на шпагах; вы убиваете ласточку на лету из пистолета; у вас стальные мускулы». Видите ли: все, что нужно для искателя приключений, для Дон-Кихота XIX века, для наполнения невозможными и небывалыми приключениями пошлого романа вроде шехеразады! Играя в приключения и в опасности, Родольф играет и в добродетель, и в высокие чувства, — и во всех родах этих игр он ужасный эффектёр.

Освободив Певунью из-под опеки Яги-Бабы, он не сказывает ей этого, вевет ее за город будто для прогулки, привовит на свою собственную мызу, и только там Певунья узнает, что она не зависит больше от Яги-Бабы и что для нее есть честное и прекрасное убежище, даже добродетельная мать, в особе г-жи Жорж. Все это делается сюрпривом и с эффектами; все это могло иметь преплохие следствия для бедной protegée, которой злая судьба велела быть предметом эффектного покровительства. Так и случилось: Певунью увезли влодеи, и если Сычиха не испортила ее прекрасного лица купоросною кислотою, так это потому, что для эффекта романа автору нужно было бы и в гроб положить свою героиню прекрасною. Для этого он придумал прекрасное средство: влодею Мастаку послать страшный сон, прооудивший в нем раскаяние, которое и побудило его помешать Сычихе изуродовать Певунью, хотя этого, по слепоте своей. он совсем не был в состоянии сделать. Между тем, Певунью поместили в тюрьму, потом выпустили, утопили в реке, спасли, вылечили, — и Родольф ничего этого не знает, за множеством дел. Все это ужасно глупо и пошло, но все еще далеко не конец глупостям и пошлостям романа. Родольфу нужно завладеть Мастаком; но он сам запутывается в своих сетях и должен погибнуть. Однакож не бойтесь: роман только начинается, и Родольфу предстоит еще наделать много разных эффектов. И вот он ухитряется написать в кармане несколько строк и ловко выбросить бумажку за окно кареты; а верный Мурф ловко ее подхватывает. Все это не помешало однакож Родольфу полететь в погреб. Там он должен был захлебнуться смрадною водою, на его груди уже спасаются крысы, он уже задыхается, падает без чувств; но не трепещите, читатели, ведь это еще только первая часть романа — впереди целые семь частей, да еще с эпилогом; а куда они годятся, если Родольф не будет в них эффектировать? Таким же чудом Мурф получает несмертельную рану от руки Мастака, который во всяком другом случае не умеет поражать иначе, как над смерть. Суд над Мастаком и ослепление его возбудили негодование в некоторых гуманных францувских критиках. И в самом деле, это было бы возмущающею душу картиною, если бы не было смешною мелодрамою, пошлым театральным эффектом. Посмотрите, как затейливы суд и эта казнь! Что ни черта — то мелодраматичесний фарс. Монолог Родольфа к Мастаку — пародия на любой монолог шиллерова Карла Моора. Кстати о черном докторе Давиде: как и в его истории высказывается дон-кихотство Родольфа! Плантатор так гнусно-бесчеловечно поступил с негром Давидом и креолкою Сесили, что всякий честный человек не мог не почесть себя

в праве спасти их, имея к тому средства. Но Родольф эффектер; он не любит делать добро просто; он вадал себе вопрос, имеет ли он право самоуправно лишать господина слуги? И вследствие этого он расчел, сколько стоило плантатору воспитание Давида, что стоят раб-негр и раба-креолка, и сонному, пьяному плантатору в полночь отдает двойную против расчета сумму. Скажите, бога-ради: если вы найдете возможность из берлоги разбойника вырвать попавшегося к нему в плен несчастного, — неужели вы будете рассчитывать, что стоило этому разбойнику содержание его пленника, и ваплатите вдвое более против расчета?.. Как эта черта отзывается мещанством и капитализмом, которые законность и справедливость допускают только в денежных делах? И от него же совестливый и чуждающийся самоуправства Родольф не усомнился почесть себя в праве лишить зрения, конечно, великого влодея, но для кары которого были правительство, законы, эшафот? — Он хотел его лишить возможности делать зло — и дал ему возможность еще наделать зла; он хотел дать ему возможность раскаяться — и в чем же мы видим это раскаяние? Неужели в убийстве Сычихи, убийстве, учиненном в исступлении ярости, которое однакоже не помешало Мастаку на нескольких страницах читать Сычихе исполненные риторической шумихи монологи, забыв, что Сычихе совсем не до них, а для Хромушки они, как и следовало, были ужасно смешны?..

«Таким же точно выказывается Родольф в своих отношениях к маркизе Дарвиль. Маркиз женился на ней обманом, утаив от нее, что он страдает падучею болезнью. С горя она влюбилась в Родольфа, но, как женщина без ума и такта, позволила играть собою графине Саре, которая возбудила в ней недоверчивость к Родольфу и любовь к Шарлю Роберу, набитому дураку. Маркиза решается на тайные свидания с этим глупцом, и только одна нерешительность спасает ее от последствий этих свиданий. При последнем ее чутьбыло не поймал муж, но всезнающий и везде поспевающий Родольф спас ее. В эту-то женщину влюблен Родольф. Он предлагает ей, для рассеяния, делать добро, и она начинает играть в добро. Все это приторно до последней степени.

«Но до сих пор Родольф только эффектёр и фразер; мы увидим, что он просто глуп. Он венчается с умирающею Сарою, чтобы иметь право объявить Певунью своею законною дочерью. А для чего это? И что за принцесса, что за владетельная княжна, окруженная штатс-дамами и фрейлинами, — Певунья, воспитанница Сычихи, девушка шестнадцати лет, всю жизнь проведшая с ворами и

мошенниками, растленная и оскверненная всею грязью порока, хотя и невольного и бессознательного, но тем не менее порока? К лицу ли ей, возможна ли для нее роль владетельной княжны? Не лучше ли, не естественнее ли было бы, если б Родольф оставил ее на руках г-жи Жорж, или уж если ее убивало присутствие людей, знавших о прежней ее жизни, найти ей уголок в Германии и видеться с нею инкогнито, как с своею дочерью?

«Теперь, что за лицо эта Певунья? Сначала, в трактире, с Родольфом и Резакою, она довольно естественна и даже интересна; но когда она вдруг освобождается от грязи, в которой более десяти лет топтали ее ногами убийцы, воры и мошенники, и вдруг, ни с того, ни с чего, делается «девою идеальною» и «неземною», она перестает быть естественною и делается пошлою, скучною. Мы не спорим против того, что сердце ее было чисто по своей натуре; что она способна была к раскаянию и страданию при мысли о прежней жизни; но все это должно было проявиться в ней естественно, без идеальничанья; на ее жизни навсегда должны были остаться следы грязи, которой не смыли бы воды целого океана. А ей, видите ли, довольно было рукомойничка водицы, чтоб сделаться чище голубки, невиннее младенца. Какая пошлая натяжка! И потому нелепее, пошлее, приторнее, натянутее и скучнее эпилога к роману, где действие перенесено в Герольштейн, ничего нельзя вообразить. В сравнении с этим эпилогом даже «Семейство», чувствительный роман Фредерики Бремер, кажется чем-то сносным!

«Между тем на этих двух неестественных и невозможных во всех отношениях лицах основано все здание романа. Почему, вместо них, автор не придумал лиц интересных, но возможных, происшествий занимательных, но простых? Потому, что для этого нужен был талант, и притом большой талант, ибо истинно-изящное просто и естественно. А у доброго Эжена Сю дарования может хватить на какую-нибудь повесть в роде «Полковника Сюрвиля» — не больше; взявшись за что-нибудь большее, он по необходимости должен стать на ходули и впасть в мелодраму.

«Мы не видим достаточной причины, почему бы Певунья непременно должна была оказаться дочерью немецкого князя. По крайней мере из этого ничего не вышло, кроме сентиментального вздора и пошлых эффектов. Ясно, что автор в этой завязке рассчитывал на чувствительных читателей, которые любят в романах необыкновенные столкновения, особенно родственные, годные только для наполнения пустоты романа, чуждого всякой концепции, всякого творчества.

«Г-жа Жермень и сентиментальный, безличный и безобразный сын ее — лица совершенно лишние в романе. Между тем из желания Родольфа отыскать Жермена вытекают, в романе, все до пошлости чудесные похождения его.

«Мастак, Сычиха, Полидори, Сесили — лица неестественные и невыдержанные. Что они такое по мысли автора? Чудовища ли природы, или жертвы воспитания и других неотразимых причин? Но в первом случае не следовало бы автору быть столь щедрым на такие редкие произведения натуры; а во втором — показать нам причины их искажения и найти в их душах хотя какие-нибудь следы человечности, как он показал их в Резаке. Что это лица мелодраматические, сшитые на живую нитку, довольно привести для доказательства одну черту. Полидори, которого Родольф принуждает быть палачом Феррана, говорит ему: «Князь наказывает преступление преступлением, сообщника — сообщником... Я «не должен покидать тебя по его приказанию; я возле тебя, как тень»... «Я заслужил эшафот, как ты»... и проч. Подумаете, это говорит обратившийся на путь заблудший человек, — ничуть не бывало; это говорит нераскаянный изверг, отравитель, убийца, вор, все, что угодно... И это поэзия, творчество! Нет, это просто — шехеравада! Лучше всех этих извергов очерчен Жак Ферран. Самая мысль изобразить гнусного злодея, пользующегося в обществе репутациею нравственного человека, достойна внимания; но автор не выдержал ее, перехитрил, принес ее в жертву великому господину Родольфу -и вышла мелодрама! Безумная любовь Феррана к Сесили кажется ужасною натяжкою и не возбуждает в читателе ни доверия, ни интереса. Полидори, умирающий от ядовитого кинжала Сесили, и Родольф, случаем спасающийся от той же смерти, — эффект. Лучше всех других влодеев изображены — вдова Марсиаль (не везде, впрочем, выдержанная), дочь ее Тыква (очень хорошо очерченная) и Скелет. Графиня Мак-Грегор обрисована довольно удачно, хотя и переутрирована; но братец ее Том очень похож на болвана, с которым играют в вист, когда недостает четвертого. Он потому только вертится в романе, что без него Саре нельзя таскаться по кабакам и харчевням...

«Что же, спросят нас, неужели в «Парижских тайнах» нет ничего хорошего и есть только одно дурное? Нет: в целом этот роман — верх нелепости, но частности в нем недурны. Таковы характеры — Резаки (впрочем невыдержанный), Марсиаля и особенно Волчихи, Пик-Венегра, Риголетты, доктора Грифона, г. и г-жи Пипле. Недурны некоторые эпизоды, как то рассказ в тюрьме Пика-Венегра

страдания баронессы Фермон и ее дочери, картина страдания семейства Морель, история Луизы, сцены на острове Грабителя.

«Но в целом, повторяем, роман Эжена Сю-верх нелепости: большая часть характеров, и притом самых главных, безобразна, нелепа, события завязываются насильно и развязываются посредством deus ex machina. Мы уже говорили о том и другом, прибавим еще несколько черт касательно последнего. Многочисленные действующие лица поставлены в насильственные отношения друг к другу. Так, например, Полидори развращает Родольфа в его юности, помогает Саре Мак-Грегор, и он же помогает потом г-же Ролан отравить графиню Дорбиньи, мать маркизы Дорбиньи; сверх того он сообщник Жака Феррана во всех его злодействах и участвовал в погибели семейства Фермон: видите ли, какой гордиев узел разных хитросплетений! Но всезнающий, везде успевающий великий Родольф не хуже Александра Македонского справляется с этим узлом. Случайная покупка комода на толкучем рынке и попавшееся в нем письмо наводят Родольфа на след баронессы Фермон; а квартира в доме Красной руки дает ему возможность напасть на следы Полидори, которого он узнает в ложном Брадаманти, и во-время послать Мурфа в Нормандию для спасения глупого графа Дорбиньи от яда. В самом деле, опоздай маркиза Дарвиль с Мурфом хоть минутою, граф Дорбиньи был бы отравлен. Таким же точно образом Родольф успел увнать о влодейских умыслах Скелета и других преступников на жизнь Жермена; кстати воротился тут Резака, о котором Родольф думал, что он уже в Африке, и очень успешно и еще более эффектно ващитил Жермена. Смерть самого Резаки воспоследовала также очень эффектно: во-первых, он умер за своего благодетеля; и, во-вторых, умер от ножа, которым сам убивал других. Отчего же Мастак не погиб от ножа и даже нашел себе верное пристанище в доме умалишенных? За раскаяние? Но ведь Ревака тоже раскаялся, и еще искреннее, не говоря уже о том, что он никогда не был таким извергом, как Мастак? Отчего же Сычиха погибла от руки, а не от кинжала, которым она в этот же день смертельно ранила графиню Сару Мак-Грегор? А внаете ли, вачем она ее ранила? — Затем, чтобы дать Родольфу возможность жениться на маркизе Дарвиль. Затем же застрелился и маркиз Дарвиль... Как все это пошло!

«Как францув, Эжен Сю не чужд симпатии к падшим и слабым. Гуманность и человеколюбие — одна из самых резких черт национального характера французов. Это отравилось с большею или меньшею силою и истиною в «Парижских тайнах». Если Сю нари-

совал несколько отвратительных и неправдоподобных чудищ, каковы Мастак, Сычиха и Полидори, — это для мелодраматического успеха, столь несомненного в расчетах на толпу; но в других злодеях автор старался показать неизбежность жертв недостатков французского общественного устройства. Дети, брошенные на мостовую, попавшиеся во власть грубых и жестоких промышленников, не могут не говорить без восторга о славном житье их в тюрьме! Чего же хстите вы от них? И какое имеете вы право считать себя лучше их и строго судить их? Разве вы уверены, что при подобном образе жизни в лета детства вы остались бы людьми честными и нравственными? Преступника казнили за убийство — и его семейству, не участвовавшему в преступлении, нет прохода на улице от оскорбительных восклицаний и упреков; ему нет работы, нет средств к существованию: ему остается или умереть голодною смертью, или приняться за воровство, а потом за убийство... Вот вопросы, которые расшевелил Эжен Сю в своих «Парижских тайнах», и этим-то вопросам обязан его роман своим необыкновенным успехом».

Эжен Сю кончил, однако, лучше, чем это предполагал Белинский в 1844 г. За «Парижскими тайнами» последовал «Вечный жид» (1844 — 45 гг.). Белинский уже не валит Эжена Сю в одну кучу с другими литературными спекулянтами. Через три года после жестокого отвыва о «Парижских тайнах» Белинский пишет о Сю вначительно мягче.

«Грустнее всего, что к этой шайке сказочных потешников добровольно примкнулся писатель с несомненным и большим дарованием. Мы говорим о внаменитом Эжене Сю. В его «Парижских тайнах» столько любви к человечеству, благородных инстинктов, столько страниц, вапечатленных признаками высокого таланта! И между тем весь роман основан на мелодраме, столько неестественных лиц, особенно между отличающимися по части добродетели! Герой романа — лицо сказочное, невозможное, героиня — и приторна, и неестественна; поэтому эпилог, как неглубокое следствие ложной причины, бросается в глаза своей пошлостью, приторною сентиментальностью, лицемерством чувства, скукою, неестественностью, надутостью и фраверством. В «Вечном жиде» местами поражают читателя те же яркие достоинства, какими блистают «Парижские тайны»; но недостатки уже во сто раз поравительнее, нежели в последнем романе. Важность иезуитов, сила их влияния мелодраматически преувеличена; это еще куда бы ни шло, по крайней мере цель автора была хороша и похвальна... Что бы ни писал Эжен Сю, всегда у него есть что-то вроде мысли, какое то стремление

решить или по крайней мере поставить на вид какой-нибудь нравственный социальный вопрос» 1.

Маркс написал «Критику критической критики» в течение трех месяцев. В конце декабря книга уже набиралась. В литературных кругах Германии между тем распространился слух, что Маркс работает над книгой, носящей название «Святого семейства». Так Маркс и его друзья в шутку называли семью Бауэров. Издатели книги — д-р Левенталь, после д-р Люнинг — просили разрешение изменить заглавие, дополнив старое название «Критика критической критики» новым названием. Маркс согласился. Для Энгельса это заглавие было неожиданностью.

«Критическая критика», — писал он Марксу 22 февраля 1845 г., — все еще не получена. Новое название «Святое семейство» меня еще больше поссорит с моим благочестивым и без того уже сильно раздраженным стариком. Ты, конечно, не мог этого знать. Как видно из объявления, ты мое имя поставил первым. Почему? Я ведь почти ничего не написал, и твой стиль ведь все узнают».

«Святое семейство» вышло в начале марта 1845 г. во Франкфурте-на-Майне. Но еще до окончания его печатания Маркс был выслан, по настоянию прусского правительства, из Парижа и вынужден был, в январе 1845 г., переехать в Брюссель.

Пока Маркс в Париже лихорадочно работал над своей отповедью Бауэрам, Энгельс в Бармене приводил в порядок материалы, собранные им в Англии.

«Я влез с головою в английские газеты и книги, — пишет он Марксу 19 ноября 1844 г., — из которых составляю свою книгу о положении английских пролетариев. К середине или конце февраля я надеюсь кончить ее, так как с наиболее трудной работой, с приведением в порядок материала, я уже около двух недель как справился. Я составлю господам англичанам славный перечень их

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В 1849 г. Сю начал печатать свой третий колоссальный роман «Тайны народа, или историю пролетарской семьи на протяжении веков». Он прослеживает в шестнаддати томах историю народных и пролетарских движений от галлов и их борьбы с римлянами, через средние века, до Великой французской революции. Популярность Сю после этого романа возросла еще больше. В апреле 1850 г. Сю был выбран, как представитель «социал-демократической партии, в парламент и после государственного переворота 2 декабря 1851 г. должен был эмигрировать в Швейцарию, где и умер в изгнании в 1857 г. Интересно, что Де-Лион, один из крупнейших представителей марксизма в Америке, так увлекался этим романом, что перевел его на английский язык. Сравнительно не так давно было опубликовано новое дешевое издание этого перевода.

грехов. Перед лицом всего мира я обвиняю английскую буржуазию в массовых убийствах, грабежах и других преступлениях. Я пишу особое английское предисловие к книге, которое напечатаю отдельно, и разошлю английским партийным лидерам, литераторам и членам парламента. Пусть они помнят обо мне. Впрочем, само собой разумеется, что я, хотя и бью по мешку, но имею в виду осла, <sup>1</sup> а именно немецкую буржуазию, которой я достаточно ясно говорю, что она так же плоха, как английская, но далеко не так смела, последовательна и искусна в области живодерства. Как только я кончу с этой книгой, я возьмусь за историю социального развития англичан, которая будет стоить мне еще меньше труда, так как материал для нее у меня уже готов и в голове приведен в порядок, да и предмет мне вполне ясен. В промежутке я еще напишу несколько брошюр, а именно против Листа, как только найду свободное время».

В предисловии к первому изданию Энгельс пишет, что вопросу, составляющему предмет его книги, он хотел сначала посвятить лишь одну главу большой работы по социальной истории Англии. Оказалось, однако, что вопрос настолько важен, что Энгельс решил посвятить ему самостоятельную книгу. Почему?

«Положение рабочего класса есть действительная основа и исходный пункт всех социальных отношений современности, будучи высшим и наиболее обнаженным проявлением наших современных социальных бедствий. Французский и немецкий рабочий коммунизм прямо из него вытекают, а фурьеризм и английский социализм, как и коммунизм немецкой образованной буржуазии, косвенно обязан ему своим происхождением. С одной стороны, чтобы обосновать социалистические теории, с другой, — чтобы дать твердую почву суждениям о праве этих теорий на существование и чтобы положить конец всем мечтаниям и фантазиям рго и сопtra, изучение положения пролетариата является неизбежной необходимостью».

Предисловие подписано 15 марта 1845 г., т. е. уже после того, как Энгельс получил «Святое семейство». Достаточно сравнить письма Энгельса конца 1844 г. и начала 1845 г., в которых он высказывается о различных вопросах, с его книгой «Положение рабочего класса в Англии», чтобы заметить, что в книге нет почти никаких следов того умонастроения, тех наивных высказываний, которые мы находим в этих письмах. Вполне вероятно, что, при окончательном просмотре своей книги, Энгельс внес в нее еще ряд поправок. Окончив рукопись и сдав ее в конце марта, Энгельс уехал в Брюссель

<sup>1</sup> Den Sack schlage, den Esel meine -- кошку быот, а невестке наветки дают.

к Марксу. Возможно также, что он мог внести необходимые изменения в книгу уже в Брюсселе при правке корректур. Книга вышла в Лейпциге у Виганда, старого издателя «Немецких летописей» и Фейербаха. Второе издание, вышедшее в 1848 г., представляет перепечатку первого. В 1892 г., т. е. через 47 лет, Энгельс выпустил новое издание своей книги. Текст остался без изменения. Энгельс снабдил его в некоторых местах короткими примечаниями. Предисловия, которые Энгельс написал для английского и нового немецкого издания, будут помещены в одном томе с другими работами Энгельса, относящимися к периоду 1883 — 1895 гг. Но примечания, сделанные в 1892 г., мы, конечно, сохранили, так как их легко отличить от старого текста.

Мы прибавили статью Энгельса «Одна из английских забастовок», напечатанную в 1846 г. в журнале «Вестфальский пароход». Она является дополнением к книге и дает описание стачки на заводе Полинга и Гемфри.

Книге «Положение рабочего класса в Англии» в настоящем томе предпосланы еще две работы Энгельса «Описание возникших в новейшее время и еще существующих коммунистических колоний» и «Эльберфельдские речи».

В своих письмах к Марксу Энгельс подробно сообщает, какую интенсивную коммунистическую пропаганду развили он и его друзья— в первую очередь Гесс— в Эльберфельде, Бармене и Дюссельдорфе. Уже в первом письме из Бармена мы читаем:

«Постарайся только, чтобы собранные тобой материалы скорее увидели свет. Давно уже пора сделать это. Я тоже возьмусь как следует за работу. Сегодня начинаю. Немцы имеют еще очень неясные представления о практической осуществимости коммунизма. Чтобы устранить это препятствие, я напишу маленькую брошюру, чтобы показать, что коммунизм осуществим, и изложу популярно его практику в Англии и Америке. Эту работу я сделаю в три дня. Она окажет большую помощь нашим людям. Я уже видел это из моих бесед с ними».

Энгельс имеет в виду именно ту статью, которая посвящена описанию коммунистических колоний. Она была помещена в «Deutsches Bürgerbuch für 1845», — сборнике, который издавался Пюттманом. Энгельс навывает себя автором этой статьи в корреспонденции, которую он послал из Бармена в «New Moral World». Достаточно прочитать начало статьи, чтобы сейчас же увидеть, что мы имеем дело именно с той брошюрой, о которой говорит Энгельс в своем письме к Марксу.

«Когда беседуещь с людьми о социализме или коммунивме, то окавывается очень часто, что ваши собеседники по существу дела согласны с вами и готовы признать коммунизм прекрасной вещью, «но, — говорят они, — невозможно осуществить что-нибудь подобное в действительности». Это выражение повторяется так часто, что автору этих строк показалось полезным и необходимым ответить на него указанием на ряд фактов, которые еще мало известны в Германии и которые являются уничтожающими для этого возражения. Коммунизм, общественная жизнь и деятельность на основе общности имущества не только возможны, но уже фактически осуществлены в некоторых общинах Америки и в одной местности в Англии, и осуществлены, как мы увидим, с полным успехом».

Каким быстрым темпом шло развитие Энгельса в зиму 1844—45 гг., как быстро он освобождался от наивных иллюзий и пылких надежд на мирное распространение коммунизма при попустительстве и даже участии прусских прокуроров, обо всем этом лучше всего свидетельствует сравнение этой статьи с предисловием к «Положению рабочего класса в Англии».

К этому периоду относятся и «Эльберфельдские речи». Меринг в своем издании сочинений Маркса и Энгельса напечатал только одну из них. Эти речи были произнесены Энгельсом на собраниях в Эльберфельде в феврале 1845 г.

«Тут, в Эльберфельде, — пишет Энгельс Марксу, — происходят чудеса. Вчера мы устроили в самой большой зале в первом ресторане всего города наше третье коммунистическое собрание. На первом присутствовало 40, на втором — 130, на третьем, по меньшей мере, — 200 человек. Весь Эльберфельд и Бармен, от денежной аристократии до лавочников, за исключением лишь пролетариата, был там представлен. Гесс читал реферат. Читали стихотворения Мюллера, Пюттмана и отрывки из Шелли, а также статью о существующих коммунистических колониях, опубликованную в «Вürgerbuch». [Речь идет о вышеназванной статье Энгельса.] Потом дискутировали до часу. Успех колоссальный. Коммунизм является главной темой разговоров, и каждый день приносит нам новых приверженцев. Вуппертальский коммунизм представляет уже факт и почти силу. Это совсем другое дело, -- стоять перед живыми, настоящими людьми и проповедывать им непосредственно, физически, открыто, чем заниматься проклятым абстрактным писательством, имея пред «умственным ввором» такую же абстрактную публику».

Первая речь, произнесенная на собрании вфевраля, посвящена

критике свободной конкуренции буржуваного общества и протипопоставляет последнему плановую организацию коммунистического общества, в котором производство будет регулироваться соответственно потребностям.

Вторая речь посвящена Германии и критике Листа. «Удивительно, — пишет Энгельс в письме от 17 марта 1845 г., — что, кроме библиотеки, я сошелся с тобой еще в другом плане. Я тоже хотел написать для Пюттмана критику Листа, — к счастью, он мне во-время об этом сообщил. Так как я хотел ваняться Листом практически, развить практические последствия его системы, то одну из моих Эльберфельдских речей (отчет будет напечатан в журнале Пюттмана), в которой я сделал это вкратце, я разработаю подробнее. Кроме того, я предполагаю, — на основании письма Бюргерса к Гессу, да и зная твои личные наклонности, — что ты обратишь большее внимание на его теоретические предпосылки, чем на результаты».

Полиция и прокуратура скоро спохватились, и «вуппертальский коммунизм» вынужден был отказаться от больших собраний.

К этому времени относится еще одно литературное предприятие, затеянное Энгельсом вместе с Гессом. «Последняя новость: начиная с 1 апреля, я и Гесс будем издавать у Тиме и Буцца в Гагене журнал «Зеркало общества», в котором мы будем давать картины социальной нищеты и буржуазного режима. Проспект и т. д. — в ближайшем времени... Редактирование журнала отнимет немного времени, материал, чтобы заполнить ежемесячно четыре листа, сотрудники легко доставят; таким образом, у нас мало работы и большое поле действия. Кроме того, Пюттман будет издавать у Леске трехмесячник «Рейнские летописи», во внецензурном размере, посвященный специально коммунизму. Ты мог бы также принять в нем участие . . . Что мне доставляет особенное удовольствие, так это вторжение коммунистической литературы в Германию, которое теперь представляет fait accompli. Всего только год, как она начала завоевывать себе место вне Германии, в Париже, и, в сущности, только возникла, а теперь она даже немецкому Михелю села на шею. Газеты, еженедельники, ежемесячники и трехмесячники, надвигающаяся тяжелая артиллерия — все как следует. Чертовски быстро все это развивалось!»

Так, при непосредственном и весьма энергичном содействии Энгельса, начала создаваться литература немецкого, или «истинного», социализма. С 1845 г., кроме «Зеркала общества», основанного Энгельсом и Гессом, выходят еще три журнала: «Deutsches Bürger

buch» и «Рейнские летописи» в Дармштадте, и «Вестфальский пароход» сначала в Билефельде, а после в Падеборне.

«Описание коммунистических колоний», как мы уже заметили, было напечатано в «Deutsches Bürgerbuch», «Эльберфельдские речи»— в «Рейнских летописях», «Одна из английских забастовок»— в «Вестфальском пароходе». Во всех этих журналах Энгельс принимал участие только как сотрудник.

Другое дело — «Зеркало общества». Несомненно, что проспект, или вступительная статейка, написан Энгельсом и Гессом. Мы помещаем ее в приложении. Участие Энгельса в редактировании, вероятно, ограничилось первым выпуском. После отъезда Энгельса в Брюссель в журнале помещались выдержки из «Положения рабочего класса в Англии», но, вопреки Мерингу, трудно приписать Энгельсу ту статью, в которой сообщаются сведения о положении английского пролетариата, почерпнутые из книги Бюре.

Маркс дал для «Зеркала общества» одну статью — «Ж. Пэше о самоубийстве», — которая представляет ряд выдержек из книги Пэше «Мемуары, извлеченные из полицейских архивов». Этим выдержкам предпосланы вступительные замечания Маркса о характере французской критики общественных отношений. Мы тоже даем ее в приложениях.

Кроме этой статьи, в «Зеркале общества» появилась еще маленькая заметка Маркса и Энгельса по поводу критических замечаний Бауэра на «Святое семейство». Мы поместили ее непосредственно за «Святым семейством», как «Ответ на антикритику Бауэров».

Переводы различных работ, вошедших в этот том, сделаны А. Воденом, Я. Гринцером, Е. Гурвич, Г. Котляром, П. Юшкевичем. В редактировании переводов принимали участие М. Дынник, Н. Карев и Е. Косминский. Указатель имен составлен Ю. Мошковской. Корректурой руководил О. Румер.

Д. Рязанов.

Февраль 1929 г.

#### к. маркс и ф. энгельс

исследования, статьи

1844 - 1845

### КРИТИЧЕСКИЕ ПРИМЕЧАНИЯ

к статье

"Король прусский и социальная реформа"

### КРИТИЧЕСКИЕ ПРИМЕЧАНИЯ К СТАТЬЕ «КОРОЛЬ ПРУССКИЙ И СОЦИАЛЬНАЯ РЕФОРМА».

В номере 60-ом «Vorwärts'a» находится статья, озаглавленная: «Король прусский и социальная реформа» и подписанная: «Пруссак».

Прежде всего так называемый «Пруссак» передает содержание именного указа прусского короля по поводу восстания силезских рабочих и мнение французского журнала «La Réforme» о прусском именном указе. «La Réforme» считает «страх и религиозное чувство» короля источниками именного указа. Она находит даже в этом документе предчувствие великих реформ, предстоящих буржуавному обществу. «Пруссак» так поучает французскую газету:

«Короля и немецкого общества еще не коснулось предчувствие их реформы; 1 даже силевское и богемское восстания не пробудили этого чувства. Такой неполитической стране, как Германия, невозможно доказать, что частичная нужда фабричных округов есть общее дело, и еще невозможнее представить ее как вло всей цивиливации. На событие это немцы смотрят как на любое локальное явление, как на засуху или голод. Поэтому и король видит его причину в нераспорядительности администрации и недостатке благотворительности. По этой причине и потому еще, что для усмирения слабых ткачей достаточно было весьма немногочисленного войска, раврушение фабрик и машин также не могло внушить ни королю. ни разным чиновникам никакого «страха». Да и религиозным чувством именной указ не был продиктован: он - весьма трезвое выражение христианской политики и доктрины, «которая не допускает никаких затруднений для единственной ею признаваемой медициныдля доброго настроения христианских сердец». Бедность и преступление — это два огромных зла; кто может их излечить? Государство и равные ведомства? Нет; это может сделать объединение всех христианских сердец».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Обратите внимание на стилистическую и грамматическую бессмыслицу. «Короля прусского и общества не коснулось еще предчувствие их (к кому относится «их») реформы».

Так навываемый «Пруссак» отрицает «страх» короля, между прочим, на том основании, что немногочисленное войско расправилось со слабыми ткачами.

лось со слабыми ткачами.

Итак, в стране, где торжественный обед с либеральными тостами и либеральной пеной шампанских вин — вспомните дюссельдорфское правднество — вывывает королевский именной укав; где не потребовалось ни единого солдата, чтобы уничтожить вожделения всей либеральной буржуавии насчет свободы печати и конституции; в стране, где пассивное послушание — à l'ordre du jour, — неужели в такой стране не составляет никакого события, не составляет устрашающего события необходимость употребить военную силу против слабых ткачей? А ведь при первой встрече слабые ткачи победили. Для их подавления потребовалось ватем количественное усиление войска. Разве восстание рабочей массы потому менее опасно, что для его подавления не требуется целой армии? Пусть умный «Пруссак» сравнит восстание силезских ткачей с рабочими восстаниями в Англии и силезские ткачи покажутся ему тогда сильными ткачами.

шающего события необходимость употребить военную силу против слабых ткачей? А ведь при первой встрече слабые ткачи победили. Для их подавления потребовалось ватем количественное усиление войска. Разве восстание рабочей массы потому менее опасно, что для его подавления не требуется целой армии? Пусть умный «Пруссак» сравнит восстание силезских ткачей с рабочими восстаниями в Англии и силезские ткачи покажутся ему тогда сильными ткачами. На основании общего отношения политики к социальным настироениям мы покажем, почему восстание ткачей не могло внушить королю особенного «страха». Пока укажем только вот на что: восстание это направлено непосредственно не против прусского короля, а против буржуавии. Как аристократ и абсолютный монарх, король Пруссии не может любить буржуавию; еще менее того может его испугать то обстоятельство, что, благодаря натянутым и тяжелым отношениям между буржуавией и рабочим классом, усилится покорность и бессилие буржуавии. Далее: ортодокс-католик относится к ортодоксу-протестанту враждебнее, чем к атеисту, точно так же, как легитимист враждебнее либералу, чем коммунисту. Не потому, чтобы атеист и коммунист были родственнее католику и легитимисту, чо они стоят вне его круга. Король прусский, как политик, имеет в области политики свою непосредственную противоположность в либералнаме. Пролетариат, как противоположность, так же мало существует для короля, как король для пролетариата. Чтобы вадушить все антипатии, все политические противоречия и направить всю вражду политики на пролетариат, нужно, чтобы последний уже достиг значительного могущества. Наконец, короля, известного своим пристрастием ко всему интересному, ко всему значительному, должна была даже радостно поразить неожиданно представившаяль вовможность найти на собственной вемле этот «интересный» и «пресловумый» паупериям, а вместе с ним п случай снова заставить о себе словутый» пауперизм, а вместе с ним п случай снова заставить о себе

говорить. Какое удовольствие доставила ему весть, что отныне он владеет «собственным», королевско-прусским пауперизмом!

Еще более несчастлив наш «Пруссак», отрицая «религиозное чувство» как источник королевского именного указа.

Почему религиозное чувство нельзя считать источником этого именного указа? Потому, что он — «весьма трезвое выражение христианской политики», «трезвое» выражение доктрины, которая «не допускает никаких затруднений для единственно ею признаваемой медицины — для доброго настроения христианских сердец».

Равве религиозное чувство не есть источник христианской политики? Не покоится ли на религиозном чувстве доктрина, которая в благонамеренности христианских сердец видит панацею? Перестает ли трезвое выражение религиозного чувства быть выражением религиозного чувства? Еще больше! Я утверждаю, что религиозное чувство, которое отказывает в лечении великого социального зла «государству и ведомствам» и ищет этого лечения в «единении христианских сердец», слишком высокого о себе мнения и слишком упоено самим собою. Только находящееся в сильном упоении религиозное чувство может (как это признает «Пруссак») видеть все эло в недостатке христианского чувства и указывать начальству на «поучение» как на единственное средство укрепить это чувство. Христианское настроение, по мнению «Пруссака», цель именного указа. Религиозное чувство, равумеется упоенное, а не трезвое, считает себя единственным благом. Всякое вло оно приписывает своему отсутствию, ибо, раз оно единственное благо, то только оно и может творить благо. Следовательно, продиктованный религиозным чувством, именной указ диктует совершенно последовательно религиозное чувство. Политик с трезвым религиозным чувством не стал бы в своей «беспомощности» искать «помощи» в «поучении благочестивого проповедника насчет христианского чувства».

Как же так называемый «Пруссак» доказывает «Реформе», что именной указ не есть выражение религиозного чувства? А тем, что он изображает везде именной указ как выражение религиозного чувства. Можно ли от такой нелогической головы ожидать понимания социального движения? Послушаем его болтовню об отношении немецкого общества к рабочему движению и к социальной реформе вообше.

Будем различать, — что «Пруссак» упускает из виду, — будем различать различные категории, соединенные в выражении «немец-кое общество»: правительство, буржуазию, прессу и, наконец, самих рабочих. Тут речь идет о различных массах. «Пруссак» соединяет

все эти массы вместе и с своей возвышенной точки врения выносит им массовый приговор. *Немецкого общества*, по его мнению, «не коснулось даже *предчувствие* его «реформы».

Почему у немецкого общества нет этого инстинкта?

«Такой неполитической стране, как Германия, — отвечает «Пруссак», — невозможно доказать, что частичная нужда фабричных округов есть общее дело, и еще невозможнее представить ее как вло всей цивилизации. На событие это немцы смотрят как на любое локальное явление, как на васуху или голод. Поэтому и король видит его причину в нераспорядительности администрации и недостатке благотворительности».

«Пруссак», следовательно, объясняет это превратное понимание рабочей нужды особенностями неполитической страны.

Все признают, что Англия — страна политическая. Признают также, что Англия — страна пауперизма и что самое это слово — английского происхождения. Поэтому изучение Англии есть вернейший способ изучения отношения политически развитой страны к пауперизму. В Англии нужда рабочих — не частное явление, а общее: оно не ограничено фабричными округами, а распространяется и на сельские округа. Движения вдесь не сейчас только зарождаются; вот уже почти целое столетие, как они периодически повторяются.

Как же смотрит *английская* буржуазия и свяванные с ней правительство и печать на *пауперизм?* 

Поскольку английская буржуазия допускает вину политики в пауперизме, виг видит ее причину в тории, а торий—в виге. По мнению вига, главным источником пауперизма являются монополия крупной поземельной собственности и запретительное законодательство против ввоза хлеба. По мнению тория, все зло—в либерализме, в конкуренции, в слишком далеко ушедшей фабричной системе. Ни одна из партий не ищет причины в политике вообще, но каждая, наоборот, видит ее в политике другой (враждебной ей) партии; о реформе самого общества обе партии вовсе не мечтают.

Самым решительным выражением английских взглядов на пауперизм — мы говорим все время о взглядах английской буржуазии и правительства — является английская политическая экономия, т. е. научное отражение английских политико-экономических отношений.

Один из лучших и известнейших английских экономистов, внакомый с современным положением вещей и, новидимому, выработавший себе общий взгляд на развитие буржуазного общества, ученик циничного Рикардо, Мак-Куллох, осмеливается еще в публичной лекции, при выражении всеобщего одобрения, применить к политической экономии то, что Бэкон говорит о философии: «Человек, с истинной и неустанной мудростью откладывающий окончательное решение, постепенно подвигающийся вперед, одно ва другим одолевающий препятствия, которые, точно горы, вадерживают ход научного исследования, — такой человек со временем достигнет вершины науки, на которой можно пользоваться покоем и чистым воздухом, где природа представляется главу во всей своей красе и откуда по просторной пологой тропе можно спуститься к последним мелочам практики». Хороший чистый воз $\partial yx$  — чумная атмосфера английских подвальных жилищ! Великая красота природы — фантастические лохмотья английских бедняков и вялое, сморщенное тело женщин, истощенных от работы и нищеты; дети, валяющиеся в грязи, и уроды, порождаемые чрезмерным, однообразным механическим трудом фабрики! Милейшие последние мелочи практики проституция, убийства и виселица!

Даже та часть английской буржуавии, которая понимает опасность пауперивма, смотрит на эту опасность и на способы ее устранения не только с своей частной, но и, говоря бев обиняков, с ребяческой и нелепой точки врения.

Так, например, доктор Кей в своей брошюре: «Recent measures for the promotion of education in England» сводит все к запущенному воспитанию. Отгадайте почему! Вследствие недостаточного воспитания рабочий не понимает «естественных законов торговли», — ваконов, которые, в силу внутренней необходимости, доводят его до пауперивма. Поэтому он бунтует. Это может «помешать преуспелнию английских мануфактур и английской торговли, поколебать вваимное доверие деловых людей, ослабить политические и социальные устои».

Так велико недомыслие английской буржуавии и ее прессы в вопросе о пауперизме, этой национальной эпидемии Англии.

Итак, допуская, что упреки, посылаемые нашим «Пруссаком» немецкому обществу, основательны, спросим: разве причина этого в том, что Германия неполитическая страна? Но если буржуавия неполитической Германии не может проникнуться сознанием, что частичная нужда есть общее дело, то, наоборот, буржуавия политической Англии умеет не понимать общего характера универсальной нужды, — нужды, наглядно показавшей свое общее значение частью своим периодическим повторением во времени, частью своим распространением в пространстве и частью сведением к пулю всех поныток помочь злу.

Дальше, «Пруссак» приписывает политической отсталости Германии и то, что король прусский видит причину пауперизма в недостатке административной и благотворительной деятельности и ищет поэтому средств против пауперизма в административных и благотворительных мероприятиях.

Есть ли это особенный взгляд прусского короля? Бросим беглый взгляд на Англию, — единственную страну, в которой практикуются крупные политические меры против пауперизма.

Нынешнее английское законодательство о бедных ведет свое начало от закона, изданного в 43 году царствования Елизаветы. В чем состоят средства этого законодательства? В наложенном на приходы обязательстве помогать бедным рабочим, в налоге в пользу бедных, в легальной благотворительности. Два столетия продолжалось это законодательство, эта благотворительность через администрацию. На какой же точке врения стоит парламент теперь, после долгих и болезненных опытов, в его Amendement-bill 1834 года?

Прежде всего он объясняет ужасающее увеличение пауперияма «нераспорядительностью администрации».

Поэтому администрация по сбору налога в пользу бедных, состоявшая из чиновников различных приходов, реформируется. Основываются союзы из двадцати приходов, объединенных в особую административную единицу. Бюро из чиновников — Board of Guardians — чиновников, избираемых плательщиками налогов, собирается в определенный день в главном пункте союза и решает вопрос о выдаче пособий. Эти бюро направляются и контролируются представителями правительства, центральной комиссией Sommerset house'a, министрацию пауперизма, по меткому определению одного француза. Капитал, находящийся в распоряжении этого ведомства, почти равен той сумме, в которую обходится военная администрация во Франции. Число местных отделений, которым она дает работу, доходит до 500, и в каждом из этих местных отделений, в свою очередь, работает не менее 12 служащих.

Английский парламент не остановился на одной  $\phi$ ормальной реформе администрации.

Главный источник *острого* состояния английского пауперизма он нашел в самом *законе о бедных*. Легальное средство против социального вла, благотворительность, благоприятствует социальному влу. Что касается пауперизма *вообще*, то он — вечный естественный

<sup>.</sup>¹ Для нашей цели нет необходимости обращаться к статуту о рабочих, изданному при Эдуарде III.

вакон, согласно теории Мальтуса: «Так как народонаселение невакон, согласно теории Мальтуса: «Так как народонаселение непрестанно стремится обогнать средства существования, то благотворительность есть глупость, публичное поощрение нищеты. Государству, следовательно, ничего больше не остается, как предоставить
нищету собственной участи и, самое большее, облегчать беднякам
смерть». Английский парламент связал с этой человеколюбивой
теорией свой взгляд, согласно которому пауперизм существует по
собственной вине рабочих; поэтому на происходящую отсюда нищету
приходится смотреть не как на несчастье, которое следует предупредить, а, наоборот, как на преступление, которое нужно преследовать.
Так возник режим работных домов, т. е. домов для бедных,
порядки которых отписивают белняков от обращения к их вашите.

порядки которых отпусивают бедняков от обращения к их защите, заставляя предпочитать голодную смерть. В работных домах остроумно переплетена благотворительность с местью буржуавии бедняку, апеллирующему к ее благотворительности.

апеллирующему к ее благотворительности.

Англия, стало быть, сначала пыталась уничтожить паупериям благотворительностью и административными мероприятиями. Затем она увидела в прогрессивном развитии пауперияма не необходимое следствие индустрии, а скорее следствие английского налога в пользу бедных. Она поняла универсальную нужду лишь как частность английского ваконодательства. То, что раньше вытекало вз недостатка благотворительности, стало потом объясняться избытком благотворительности. Наконец, на нищету стали смотреть как на вину неимущих и стали их карать ва нищету как таковую. Всеобщее вначение, которое в политической Англии придают пауперияму, ограничивается тем, что в ходе развития паупериям, вопреки всем мероприятиям администрации, превратился в национальное учреждение и поэтому должен был стать предметом заботы разветвившейся и широко распространившейся администрации, вадача которой, однако, состоит не в том, чтобы вадушить паупериям, а в том, чтобы дисциплинировать, увековечить его. Эта администрация откавалась положительными средствами вакрыть источник пау-

откавалась положештельными средствами закрыть источник пау-перизма: она довольствуется тем, что с полицейской кротостью роет ему могилу каждый раз, когда он пробивается на поверхность официального мира. Английское государство отнюдь не пошло дальше официального мира. Англииское государство отнюдь не пошло дальше административных и благотворительных мероприятий, а, напротив, пошло значительно назад. Оно теперь ваведует лишь тем пауперизмом, который в своем отчаянии позволяет себя ловить и запирать. Итак, до сих пор «Пруссак» не показал ничего своеобразного в поведении прусского короля. «Но почему, — с редкой наизностью взывает великий человек, — почему прусский король не позаботился

немедленно о воспитании всех беспризорных детей?» Почему он обращается только к администрации и ждет ее планов и проектов?

Хитроумный «Пруссак» успокоится, когда узнает, что прусский король в этом случае так же мало оригинален, как и во всех прочих своих делах; что он даже пошел по пути, единственно возможному для главы государства.

Наполеон хотел убить нищенство одним ударом. Он предложил подлежащему начальству представить планы истребления нищенства во всей Франции. Проект заставил себя ждать. Наполеон потерял терпение, — он написал своему министру внутренних дел, Крете, прикавав уничтожить нищенство в течение одного месяца. Наполеон говорил: «Мы не должны пройти по вемле, не оставив по себе следов, которые снискали бы нам благодарность потомства. Не требуйте от меня еще трех или четырех месяцев для получения сведений. У вас есть молодые аудиторы, умные префекты, просвещенные инженеры: приведите всех их в движение; не засните в обычной канцелярской работе». В несколько месяцев все совершилось. 5 июля 1808 г. был издан закон, уничтожавший нищенство. Каким образом? Посредством депо, превратившихся с такой стремительностью в исправительные ваведения, что бедняк туда попадал лишь по постановлению суда исправительной полиции. И, несмотря на это, М. Ноайль-дю-Гар (Noailles du Gard), член ваконодательного корпуса, восклицал по этому поводу: «Вечная привнательность герою, давшему нуждающимся убежище и бедноте средства к живни. Дети не будут больше оставлены на произвол судьбы; бедные семьи не будут лишены источников существования, а работники — поощрения и занятия. Nos pas ne seront plus arrêtés par l'image dégoûtante des infirmités et de la honteuse misère». Последняя циничная фраза единственная, правда, во всем этом гимне.

Если Наполеон обращался за содействием к своим аудиторам, префектам и инженерам, то почему королю прусскому не обращаться к своим чиновникам?

Почему Наполеон не распорядился немедленно уничтожить нищенство? Такого же достоинства и вопрос «Пруссака»: «почему король прусский не отдал приказ об упорядочении воспитания всех беспризорных детей?» Понимает ли «Пруссак», какой приказ должен был бы дать король? Не больше п не меньше, как приказ об уничтожении пролетариата. Воспитывать детей—значит кормить их и освободить от необходимости зарабатывать свое пропитание. Про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Нас не будет больше останавливать на улицах отвратительная картина болезней и поворной нищеты.

кормление и воспитание бесприворных детей, т. е. прокормление и воспитание всего подрастающего пролетариата, овначало бы уничтоэксние пролетариата и пауперизма.

Конвент имел на одно мгновение мужество декретировать управднение пауперивма, — правда, не «сейчас же», как того требует «Пруссак» от своего короля, а лишь предварительно поручив Comité du Salut Public выработку необходимых планов и проектов и после того как последний воспользовался широкими исследованиями Assemblée Constituante о состоянии французской нищеты и через Баррера предложил основать Livre de la bienfaisance nationale etc. Каков был результат постановления Конвента? Тот, что на свете стало одним постановлением больше и что спустя год после этого Конвент был осажден женщинами, умиравшими с голода.

А ведь Конвент представлял максимум политической энергии,

политического могущества и политической мудрости.

Прямо, бев содействия чиновничества, никакое правительство в мире не предпринимало мер против пауперияма. Английский парламент разослал даже по всем странам Европы своих комиссаров для ивучения различных административных способов лечения пауперивма. Сколько ни возились государства с пауперивмом, они дальше административных и благотворительных мероприятий не шли или же остались еще повади административного воздействия и благотворительности.

Может ли государство поступать иначе?

Государство, вопреки требованиям, предъявленным «Пруссаком» королю, никогда не усмотрит «в государстве, в устройстве общества» причины социальных недугов. Там, где существуют политические партии, каждая партия видит причину всякого общественного зла в том, что вместо нее у кормила правления стоит другая, ей враждебная партия. Даже радикальные и революционные политические деятели ищут корень вла не в сущности государства, а в определенной форме его, которую они хотят заменить другою государственной формой.

С политической точки врения государство и устройство общества — не две разные вещи: государство есть устройство общества. Поскольку государство совнает общественные недостатки, оно видит их причину или в законах природы, которых никакая человеческая власть не может устранить, или в частной жизни, от государства совершенно невависимой, или в нецелесообразных действиях зависящей от него администрации. Так, Англия находит причины нищеты в естественном законе, согласно которому население должно всегда превышать средства существования. С другой стороны, та же Англия

причину пауперизма видит в злой воле бедных, подобно тому как король прусский видит эту причину в нехристианском настроении богачей, а Конвент — в контр-революционных, подоврительных намерениях собственников. Поэтому Англия накавывает бедных, король прусский увещевает богатых, а Конвент рубит головы собственников.

Наконец, все государства ищут причину в случайном или умышленном бездействии администрации и потому в мероприятиях администрации находят средство к устранению всех недостатков. Почему? Именно потому, что администрация есть организующая деятельность государства.

Государство не может устранить противоречие, существующее между назначением администрации и ее доброй волей, с одной стороны, и имеющимися у нее средствами и возможностями — с другой, не устранивши себя самого, ибо оно само покоится на этом противоречии. Оно виждется на противоречии между общественной и частной жизнью, на противоречии между общими интересами и интересами частными. Администрация вынуждена поэтому ограничиваться формальной и отрицательной деятельностью: там, где начинается гражданская жизнь и ее работа, власть администрации кончается. Да, против следствий, вытекающих из несоциальной природы этой гражданской жизни, этой частной собственности, этой торговли, этой индустрии, этого взаимного грабежа различных кругов общества, против этих следствий бессилие — естественный закон администрации. Ибо эта разобщенность, эта нивость, это рабство громсданского общества есть то естественное основание, на котором покоится современное государство, подобно тому как грамсданское общество рабства было естественным основанием, на котором покоилось античное государство. Существование государства и существование рабства неразрывны. Античное государство и античное рабство — эти откровенные классические противоположности были не менее прикованы друг к другу, чем современное государство и современный барышнический мпр — эти лицемерные христианские противоположности. Чтобы устранить бессилие своей администрации, современное государство должно было бы управднить нынешнюю частную жизнь. Для устранения частной жизни государство должно было бы устранить себя самого, ибо оно существует только в противоположность к этой последней. Никто, однако, не думает искать основание своих недостатков в принципе собственной жизни, в сущности своего собственного существования; всякий ищет его в условиях, лежащих вне его. Самоубийство противоестественно. Поэтому государство не может верить во внутреннее бессилие своей

администрации, т. е. в свое собственное бессилие. Оно может усматривать только формальные, случайные недостатки и пытается их исправить. И если эти исправления остаются бесплодными, то это вначит, что социальные недостатки составляют естественное, от человека не вависящее несовершенство, закон божий, или же— что воля обывателей слишком испорчена, чтобы они могли итти навстречу добрым намерениям администрации. И какие странные эти обыватели! Они ропщут против правительства, как только оно ограничивает их свободу, и требуют в то же время от правительства, чтобы оно отвратило от них необходимые следствия этой свободы!

Чем могущественнее государство, чем более политической пвляется страна, тем менее она склонна искать причину социального вла в принципе государства, т. е. в теперешнем строе общества, деятельным, самосознающим и официальным выражением которого является государство, тем менее она склонна искать причину социальных недугов и понять их общий принцип. Политический разум есть только политический разум, ибо он мыслит в границах политики. Чем он ивощреннее, жизненнее, тем неспособнее он понять социальные недуги. Французская революция — классический период политического разума. Герои французской революции не искали источника социального зла в принципе государства, а, наоборот, видели в общественных недостатках источник политического вла. Так, Робеспьер в великой нищете и огромных богатствах видел только препятствие для чистой демократии. Поэтому он стремился установить всеобщую спартанскую простоту жизни. Принцип политический разум, тем более верит он во всемогущество воли, тем более слеп он по отношению к естественным и духовным границам воли, тем он, следовательно, неспособнее открыть источник социальных недугов. Дальнейшие рассуждения по поводу нелепой надежды «Пруссака» на то, что «политический разум призван открыть корень общественной нужды в Германии», я считаю излишними.

Глупо было не только ждать от короля прусского такого могущества, которым не обладали Конвент и Наполеон, вместе ввятые; глупо было приписывать ему такие взгляды, которые выходят за пределы всякой политики,—взгляды, к которым сам умный «Пруссак» нисколько не ближе, чем его король. Вся эта декларация была тем нелепее, что «Пруссак» сам делает следующее признание:

тем нелепее, что «Пруссак» сам делает следующее признание:
«Добрые слова и добрые чувства — вещь дешевая; дороги понимание и плодотворное дело. В данном случае они более чем дороги; они еще недоступны».

Если они еще недоступны, то, стало быть, надо быть привнательным каждому ва то, что он на своем месте делает возможное. Предоставляю, впрочем, такту читателя решение вопроса, следует ли в этом случае причислять меркантильно-цыганские выражения, в роде: «дешево», «дорого», «более чем дорого», «пока еще недоступно», — к категории «добрых слов» и «добрых чувств».

Итак, мы предположим, что сказанное «Пруссаком» о немецком правительстве и немецкой буржуавии — ведь последняя составляет

Итак, мы предположим, что сказанное «Пруссаком» о немецком правительстве и немецкой буржуазии — ведь последняя составляет часть «немецкого общества» — вполне обосновано. Беспомощнее ли эта часть общества в Германии, чем в Англии и во Франции? Можно ли быть более беспомощным, чем, например, в Англии, где беспомощность возведена в систему? Если бы сейчас рабочие бунты разразились во всей Англии, то мы увидели бы, что тамошняя буржуазия и правительство подготовлены не лучше, чем в последней трети XVIII столетия. Единственное их средство — материальная сила, и так как материальная сила убывает в той же степени, в какой возрастают распространение пауперизма и сознательность пролетариата, то английская беспомощность необходимо возрастает в геометрической прогрессии.

метрической прогрессии.

Наконец, неверно, фактически неверно, что немецкая буржуавия совершенно не понимает общего вначения силевского восстания. В нескольких городах мастера пытаются создать совместные ассоциации с подмастерьями. Все либеральные немецкие газеты, органы либеральной буржуазии, переполнены статьями об организации труда, об общественной реформе, критикой монополии, конкуренции и т. д. Все это — следствие рабочего движения. Трирские, аахенские, кёльнские, везельские, манигеймские, бреславльские, даже берлинские газеты помещают часто весьма разумные статьи по социальным вопросам, и «Пруссак» мог бы из них почерпнуть коечто поучительное. В письмах, приходящих из Германии, встречаем все время указания на незначительное сопротивление, проявляемое буржуазией в отношении социальных стремлений и идей.

«Пруссак» — будь он ближе знаком с историей социального

«Пруссак» — будь он ближе знаком с историей социального движения — поставил бы свой вопрос наоборот. Почему немецкая буржуавия придает частичной нужде столь универсальное значение? Откуда эта вражда к пролетариату и цинизм политически развитой буржуавии, и откуда эта неспособность к сопротивлению и симпатии политически неразвитой буржуавии по отношению к тому же пролетариату?

\* \* \*

Теперь обратимся к оракульским изречениям «Пруссака» о немецких рабочих.

«Немецкие бедняки — острит он — не умнее бедных немцев, т. е. они никогда не видят дальше своего очага, своей фабрики, своего округа; на всем этом вопросе еще не видно печати всепроникающей политической души».

Чтобы иметь возможность сравнить положение немецких рабочих с положением францувских и английских рабочих, «Пруссаку» надо было сравнить первую форму, начало английского и францувского рабочего движения, с теперь только начинающимся немецким движением. Он этого не сделал. И потому выводы из его рассуждения должны свестись к общим местам, в роде того, что промышленность в Германии еще не так развита, как в Англии, или что движение в начале своего развития не похоже на следующие свои фазисы. Он хотел говорить об особенностях немецкого рабочего движения и ничего на эту тему не сказал.

Пусть «Пруссак», наоборот, станет на правильную точку врения, и тогда он увидит, что ни одно из францувских и английских восстаний не носило такого теоретического и совнательного характера, как восстание силевских ткачей.

Прежде всего, вспомните «Песню ткачей», этот смелый боевой клич, где ни разу не упоминается об очаге, фабрике, округе, но зато пролетариат резко, ясно, беспощадно и властно заявляет во всеуслышание о своей противоположности обществу частной собственности. Силевское восстание начинается как раз тем, чем французские и английские восстания кончаются, — сознанием сущности пролетариата. Даже все его акты носят этот характер обдуманности. Уничтожаются не только машины, эти соперники рабочих, но и торговые книги, эти вывески собственности, и, между тем как все те движения направлены были главным образом против хозяез промышленных заведений, против видимого врага, это движение направлено и против банкиров, против скрытого врага. Наконец, ни одно английское рабочее восстание не велось так храбро, разумно и настойчиво.

Что касается степени обравованности или способности к просвещению немецких рабочих вообще, то я напоминаю о гениальных сочинениях Вейтлинга, которые, в теоретическом отношении, часто даже идут дальше Прудона, хотя по ивложению отстают от него. Где могла бы буржуавия, включая сюда ее философов и литераторов, указать относительно эмансипации буржуавии — политической

эмансипации — работу, которая была бы подобна вейтлинговским «Гарантиям гармонии и свободы»? Если сравнить сухую и трусливую посредственность германской политической литературы с этим беспримерным и блестящим литературным дебютом немецких рабочих; если сравнить эти гигантские детские башмаки пролетариата с карликовыми изношенными политическими сапогами немецкой буржуавии, то замарашке придется предсказать в будущем фигуру атлета. Нельзя не признать, что немецкий пролетариат является теоретиком европейского пролетариата, подобно тому как английский является его экономистом, а французский — его политиком. Необходимо признать, что Германия в такой же мере обладает классическим призванием к социальной революции, в какой она неспособна к революции политическое бессилие Германии, а в способностях немецкого пролетариата — невависимо даже от немецкой теории — социальная способность Германии. Несоответствие между философским и политическим развитием Германии — не какое-нибудь уродливое явление. Это — необходимое несоответствие. Лишь в социаливме философский народ может найти соответствующую ему практику; следовательно, лишь в пролетариате найдет он деятельный элемент своего освобождения.

Впрочем, сейчас у меня нет ни охоты, ни желания равъяснять «Пруссаку» отношение между «немецким обществом» и социальным переворотом и вытекающие из этого отношения: с одной стороны, слабую реакцию немецкой буржуавин против социализма, с другой — превосходные задатки немецкого пролетариата для социализма. Первые элементы для понимания этого явления он найдет в моем «Введении к критике гегелевской философии права» («Немецко-франдувские летописи»).

Таким образом, разумность немецких бедняков находится в обратном отношении к разумности бедных немцев. Но людям, которым все служит для стилистических упражнений, трактуемый предмет всегда представляется, вследствие такого формального отношения, в извращенном виде, а извращенное представление, в свою очередь, кладет печать вульгарности на форму. Так попытка «Пруссака» вести свои рассуждения о силевском рабочем восстании в форме антитевы привела его к величайшей антитеве против истины. Для мыслящего и любящего правду человека, видевшего первый взрыв, силевское рабочее восстание, задача состояла не в том, чтобы разыграть роль школьного учителя, поучающего по поводу этого события, а, наоборот, в том, чтобы изучить особенности этого дви-

жения. Для последнего требуется, конечно, некоторая научная проницательность и некоторое человеколюбие, тогда как для первой операции совершенно достаточно ловкой фравеологии, пропитанной нустым себялюбием.

Почему «Пруссак» судит так преврительно о немецких рабочих? Потому что он находит, что «на всем вопросе» — именно на вопросе о нужде рабочих — «еще до сих пор не видно печати всепроникающей политической души». Более подробно он так доказывает свою платоническую любовь к политической душе:

«Все восстания, прорывающиеся в этой ужасной изолированности людей от общества и их мыслей от социальных принципов, будут вадавлены в крови и безумии; но когда нужда породит разум, а политический разум немцев найдет корень общественной нужды, тогда и в Германии эти события будут поняты как симптомы великого переворота».

Прежде всего да повволит нам «Пруссак» сделать вамечание стилистического характера. Его антитева несовершенна. В первой половине скавано: «когда нужда породит разум», а во второй половине: «а политический разум найдет корни общественной нужда». Простой разум первой половины антитевы становится во второй ее половине политическим разумом, равно как простая нужда первой половины становится во второй ее половине общественной нуждой. Почему наш стилист одарил обе половины антитевы так неравномерно? Не думаю, чтобы он отдавал себе отчет в этом. Я хочу объяснить ему его правильный инстинкт. Если бы «Пруссак» написал: «Когда общественная нужда породит политический разум, а политический разум найдет корень общественной нужды», то всякий беспристрастный читатель увидел бы всю бессмысленность этой антитевы. Читатель, прежде всего, спросил бы себя: почему аноним не сопоставляет общественного разума с общественной нуждой и политического разума с политической нуждой, как того требует элементарная логика? Но к делу!

Мысль, что общественная нужда порождает политический разум, до такой степени неверна, что скорее наоборот: общественное благополучие порождает политический разум. Политический разум — спиритуалист и дается тому, кто уже имеет, кто уже обзавелся тепленьким и уютным местечком. Пусть наш «Пруссак» послушает на этот счет речи французского экономиста, г. Мишеля Шевалье: «Когда в 1789 году поднялась буржуазия, ей, чтобы быть свободной, недоставало только участия в управлении страной. Освобождение для нее состояло в том, чтобы вырвать руководство общественными

делами, высшие гражданские, военные и религиозные функции из рук привилегированных, монопольно владевших этими функциями. Вогатая и просвещенная, способная быть самой собой и управлять своими делами, она хотела избавиться от régime du bon plaisir».

Вогатая и просвещенная, способная быть самой собой и управлять своими делами, она хотела избавиться от régime du bon plaisir».

Мы уже покавали «Пруссаку», в какой мере политический разум неспособен открыть источник общественной нужды. Еще одно слово об его взгляде на этот предмет. Чем просвещеннее и общераспространеннее политический разум народа, тем более расточает пролетариат — по крайней мере, в начале движения — свои силы в бессмысленных, бесполезных и удушаемых в крови восстаниях. И это происходит потому, что пролетариат, мысля политически, видит причину всех вол в воле и все средства помочь злу — в силе и в низвержении данной государственной формы. Доказательство: первые вспышки французского пролетариата. Лионские рабочие полагали, что преследуют только политические задачи, что они только солдаты республики, тогда как на самом деле они были солдатами социализма. Так их политический разум затемнил для них корень общественных нужд, так он извратил их понимание действительных целей, так их политический разум обманул их социальный инстинкт.

Но если «Пруссак» надеется, что нужда в породит совнание, почему он бросает в одну кучу «удушение в крови» и «удушение в безумии»? Если нужда вообще является средством, то кровавая нужда есть даже очень острое средство для порождения совнания. «Пруссак», стало быть, должен был скавать: удушение в крови задушит безумие и доставит разуму нужный приток воздуха.

«Пруссак» пророчит подавление восстаний, равражающихся «вследствие ужасной изолированности людей от общества и оторванности их мыслей от социальных принципов».

Мы показали, что причину силевского восстания ни в каком случае не следует видеть в оторванности мыслей от социальных принципов. Остается рассмотреть «ужасную изолированность людей от общества». Под обществом вдесь разумеется политическое общество, государство. Это — старая песня о неполитической Германии.

Не разражаются ли, однако, есе, без исключения, восстания вследствие ужасной изолированности человека от общества? Не предполагает ли каждое восстание как раз такую изолированность? Разве революция 1789 года могла бы произойти без этой ужасной изолированности французских граждан от общества? Ее задача именно и состояла в упразднении этой изолированности.

Но общество, от которого изолирован рабочий, есть общество

совсем другого содержания и совсем другого объема, нежели политическое общество. Это общество, от которого его отрывает его собственная работа, есть сама жизнь, физическая и духовная жизнь, человеческие наслаждения, человеческая сущность. Человеческая сущность есть истинная общественность людей. Безнадежная изолированность от этого содержания несравненно всестороннее, невыносимее, ужаснее, противоречивее изолирования от политического общества; точно так же и устранение этого изолирования и даже частичная реакция, восстание против него тем бесконечнее, чем человек бесконечнее гражеданина и чем человеческая жизнь бесконечнее политической жизни. Поэтому, как бы ни было частично восстание промышленных рабочих, оно заключает в себе универсальную душу, тогда как самое универсальное политическое восстание под колоссальнейшей формой скрывает одно лишь бездушие.

«Пруссак» достойно заканчивает свою статью следующей фравой: «Социальная революция без политической души (т. е. без организующего уразумения целого) невозможна».

Докавательство налицо. Социальная революция потому находится на точке врения целого, что она — даже если бы происходила лишь в одном фабфичном округе — представляет протест человека против обесчеловеченной живни; что она исходит из точки зрения отдельного действительного индивидуума; что та общественность, против отделения которой от индивидуума реагирует последний, есть истинная общественность человека, человеческая сущность. Напротив, политическая душа революции состоит в тенденции политически невлиятельных классов уничтожить свою изолированность от государства и от господства. Ее принцип есть принцип государства, абстрактного целого, которое существует только благодаря оторванности от действительной жизни и немыслимо без организованной противоположности между общей идеей и индивидуальным существованием человека. Поэтому-то революция с политической душой, в соответствии с ограниченной и раздвоенной природой этой души, организует господствующий слой в обществе на счет самого общества.

Мы хотим просветить «Пруссака» относительно того, что такое «социальная революция с политической душой»; ваодно мы доверим ему секрет, что он сам, даже на словах, не может стать выше ограниченной политической точки зрения.

«Социальная» революция с политической душой — либо набор бессмысленных слов, если «Пруссак», разумен под «социальной» революцией «социальную» революцию, в противоположность по-

литической, тем не менее снабжает социальную революцию, вместо социальной, политической душою; или же «социальная революция с политической душой» есть только парафрав того, что обыкновенно называется «политической революцией», или «просто революцией». Каждая революция прекращает существование старого общества, и постольку она социальна. Каждая революция уничтожает старую

власть, и постольку она имеет характер политический.

Пусть «Пруссак» выбирает между парафразом и бессмыслицей. Но если социальная революция с политической душой — парафрав или бессмыслица, то политическая революция с социальной душой равумна. Революция вообще — ниспровержение существующей власти и прекращение старых отношений — есть политический акт. Но социализм не может быть осуществлен без революции. Он нуждается в этом политическом акте, поскольку он нуждается в уничтожении и прекращении. Но там, где начинается его организующая деятельность, где выступает вперед его самоцель, его душа, там социаливм отбрасывает политический покров.

Вот сколько потребовалось труда, чтобы раворвать *тань* ошибок, скрывавшихся на одном газетном столбце. Не все читатели обладают образованием и временем, необходимыми для того, чтобы равобраться в подобном *литературном шарлатанстве*. Не обязан ли, в виду этого, анонимный «Пруссак», в интересах читающей публики, на время отказаться от писательства по политическим и социальным вопросам, равно и от декламаций по поводу состояния дел в Германии, и начать с добросовестного выяснения себе своего собственного состояния?

Париж, 31 июля 1844 г.

# СВЯТОЕ СЕМЕЙСТВО, или КРИТИКА «КРИТИЧЕСКОЙ КРИТИКИ»

против бруно бауэра и ка

### предисловие.

Опаснейшим врагом реального гуманизма в Германии является спиритуализм, или спекулятивный идеализм, который на место действительного индивидуального человека ставит «самосознание», или же «дух», и вместе с евангелистом учит: «Дух животворящ, плоть же — немощна». Само собою разумеется, что этот бесплотный дух одарен умом лишь в своем воображении. То, с чем мы боремся в бауэровской критике, есть именно карикатурно воспроизводящее себя спекулятивное мышление. Мы видим в ней совершеннейшее выражение христианско-германского принципа, в последний раз проявляющего себя в попытке превратить самое «критику» в трансцендентную силу.

Наше изложение, по преимуществу, посвящено «Всеобщей литературной газете» Бруно Бауэра, первые восемь книжек которой лежат перед нами, — и это потому, что в ней бауэровская критика и вместе с ней вся бессмысленность немецкой спекуляции вообще достигли своего апогея. Критическая критика (критика «Литературной газеты») тем более поучительна, чем более она превращает в нагляднейшую комедию искажение действительности философией. — Примером могут служить Фаухер и Шелига. — «Литературная газета» дает такой материал, на разборе которого можно помочь самой широкой публике выработать себе ясное представление об иллюзиях спекулятивной философии. Это и составляет цель нашей работы.

Наш способ изложения предмета обусловлен, естественно, характером самого предмета. Критическая критика везде стоит на более низком уровне, чем тот, какого уже достигло немецкое теоретическое развитие. Если мы поэтому не входим здесь в дальнейшее обсуждение этого развития, то оправданием нам служит сама природа ванимающего нас предмета.

Более того: критическая критика вынуждает нас добытые уже результаты противопоставлять ей как таковые.

Мы предпосываем поэтому настоящую полемическую работу нашим самостоятельным произведениям, в которых мы изложим — разумеется, каждый за себя — наши положительные взгляды и вместе с тем нашу положительную точку врения по отношению к новейшим философским и социальным доктринам.

Энгельс. Маркс.

Париж, сентябрь 1844 г.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

# «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ОБРАЗЕ ПЕРЕПЛЕТНОГО МАСТЕРА,

или же

### «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ЛИЦЕ ГОСПОДИНА РЕЙХАРТА.

Критическая критика, как бы высоко ни мнила она себя вознесшейся над массой, чувствует все-таки бесконечное сострадание к этой последней. И вот, критика так возлюбила массу, что послала на вемлю своего единородного сына, дабы все те, которые уверовали в него, не погибли, а получили критическую жизнь. Критика сама становится массой и пребывает среди нас, и мы видим ее величие, подобное величию единородного сына отца небесного. Это вначит, что критика становится социалистическою и говорит о «Писаниях по поводу пауперизма». Она не видит никакого святотатства в том, чтобы уподобляться богу: она отчуждает себя самое, принимает образ переплетного мастера и унижается до соприкосновения с бессмыслицей, да еще какой! - критической бессмыслицей на иностранных явыках. Она-чья небесная, девственная чистота содрогается от соприкосновения с грешной прокаженной массой превозмогает себя настолько, что знакомится с писаниями «Боза» и «всех исследователей пауперивма по источникам» и «в течение многих лет следит за каждым шагом болезни века». Она отказывается писать для ученых специалистов, она пишет для широкой публики, удаляет все необычные выражения, всякую «латинскую премудрость, всякий цеховой жаргон». Все это она удаляет из писаний  $\partial py cux$ , ибо слишком многого было бы требовать от критики, чтобы она сама подчинилась «этому регламенту управления». и это отчасти делает. Она отказывается, если не от самих слов, то от их содержания с изумительной легкостью, - и кто осмелится ваподоврить ее в том, что она пускает в оборот «всю эту огромную кучу непонятных иностранных слов», когда она сама систематическим проявлением своей самобытности подтверждает лишь вывод, что и для нее самой слова эти остались непонятными?

Вот некоторые образчики этого систематического проявления: «Поэтому учреждения нищенства— предмет ужаса для них».

«Учение об ответственности, в котором каждое движение человеческой мысли становится изображением жены Лота».

«На вамковый камень свода этого, в самом деле, богатого мыслями здания искусства».

«Вот главное содержание политического завещания Штейна, которое великий государственный человек вручил еще до оставления им действительной службы правительству и всем его работам».

«Этот народ в то время не обладал еще никакими измерениями для столь неограниченной свободы».

«С достаточной уверенностью *парламентируя* в ваключительных строках своего публицистического произведения, нехватает только доверия».

«Высокогосударственному, истинного мужа достойному, над рутиной и малодушным страхом возвышающемуся, на истории воспитавшемуся и живым соверцанием чужестранной публичногосударственной жизни вскормленному рассудку».

«Воспитание всеобщего народного благосостояния».

«Свобода покоилась мертвой в груди прусского призвания народов под контролем властей».

«Народноорганическая публицистика».

«Народу, которому даже господин Брюггеман выдает метрическое свидетельство его грелости».

«Довольно ревкое противоречие остальным *определенностям*, высказанным в произведении, посвященном исследованию специальных призваний народа».

«Гнусное корыстолюбие быстро разрушает все химеры национальной воли».

«Страсть к быстрому обогащению и т. д. — вот тот дух, которым от начала до конца пропитано было время реставрации, и этот же дух с достаточной дозой индифферентности присоединился к новому времени».

«Смутное представление о своем политическом вначении, которое присуще вемледельческой прусской национальности, покоится на памяти о великой истории».

«Антипатия исчезла и перешла в состояние совершенной эквальтации».

«В этом изумительном переходе каждый на свой лад ставилеще на вид свое особое экслание».

«Катехивис с миропомаванной соломоновской речью, слова которого, подобно голубю — цирп! цирп! — мягко подымаются в сферы пафоса и громоподобных аспектов».

«Весь дилетантизм тридцатипятилетнего пренебрежения».

«Слишком резкие громы, которые сыпал на голову горожан один из прежних городских советников, могли бы еще не рассердить наших уравновешенных представителей, если бы взгляд Бенды на городовое положение 1808 г. не страдал мусульманской аффектацией суждений о сущности и применении городового положения».

Стилистической смелости у Рейхарта всюду соответствует смелость самого хода мысли. Он делает переходы вроде следующих:

«Господин Брюггеман... 1843 год... государственная теория... всякий прямой человек... величайшая скромность наших социалистов... естественные чудеса... требования, которые должны быть поставлены Германии... сверхъестественные чудеса... Авраам... Филадельфия... манна... пекарь... но так как мы говорим о чудесах, то Наполеон внес»... и т. д.

Познакомившись с этими образчиками, мы не станем более удивляться тому, что критическая критика предлагает нам еще «разъяснение» предложения, которому она сама приписывает «популярность способа выражения». Ибо она «вооружает свои глаза органической силой, способной пронивать хаос». И здесь мы должны признать, что даже «популярный способ выражения» критической критики не может остаться не понятым. Она видит, что путь литератора, по необходимости, должен оставаться кривым, если только субъект, вступающий на этот путь, недостаточно силен для того, чтобы выпрямить его, и поэтому она, вполне естественно, приписывает писателю «математические операции».

Само собою разумеется, — и история, доказывающая все, что само собою разумеется, доказывает также и это, — что критика становится массой не для того, чтобы остаться массой, а для того, чтобы спасти массу от ее массовой массовости, т. е. — возвысить популярный способ выражения массы до критического языка критической критики. Самой нившей ступенью унижения было изучение критикой популярного языка массы и переработка этого грубого жаргона в напыщенную стилистику критически критической диалектики.

### ГЛАВА ВТОРАЯ.

# «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» КАК «МЕЛЬНИК» («MÜHLEIGNER»),¹ СИРЕЧЬ ФАБРИКАНТ,

или же

## «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ЛИЦЕ ГОСПОДИНА ЮЛИЯ ФАУХЕРА.

После того как критика, унивившись до соприкосновения с бессмыслицей на иностранных языках, оказала самые существенные услуги самосовнанию и в то же время этим деянием освободила мир от пауперизма, она решается еще унивиться до соприкосновения с бессмыслицей в практике и истории. Она вавладевает «английскими злободневными вопросами» и дает нам очерк истории английской промышленности, отличающийся истой критичностью.

Критика, довлеющая себе самой, в самой себе совершенная и законченая, не может, конечно, признавать истории в том виде, как она развивалась в действительности, ибо это ведь значило бы признавать скверную массу во всей ее массовой массовости, между тем как на самом деле речь идет именно о спасении массы от этой массовости. История освобождается поэтому от своей массовости, и критика, держащая себя свободно по отношению к своему предмету, восклицает, обращаясь к истории: «Знай, что ты должена была происходить так-то и так-то!» Законы критики все имеют обратную силу: до ее декретов история происходила совершенно иным образом, нежели после них. По тому же самому массовая, так навываемая действительная история сильно отличается от той критической истории, которая разворачивается перед нашими главами в седьмой книжке «Литературной газеты», начиная с четвертой страницы.

 $<sup>^1</sup>$  «Mühleigner» — дословный перевод английского Millowner, фабрикант. В английском явыке «owner» происходит от слова «own» (eigen); в немецком явыке слово «Eigner» не существует. «Mill» по-английски значит фабрика, мельница; по-немецки «Mühle» исключительно мельница. —  $\Pi$ рим.  $pe\theta$ .

В массовой истории не было никаких фабричных городов до того времени, когда появились фабрики. В критической же истории, где сын производит на свет своего отца, как это уже имело место у Гегеля, — в этой истории Манчествер, Больтон и Престон представляют собой процветающие фабричные города в то время, когда никто еще и не думал о фабриках. В действительной истории развитие хлопчатобумамсной промышленности берет свое начало главным обравом от введения в производство «Дженни» Харгривса и прядильной машины («ватер-машины») Аркрайта, между тем как «мюль-машина» Кромптона была только усовершенствованием «Дженни» при помощи новооткрытого Аркрайтом принципа. Но критическая история умеет различать: она отвергает односторонности «Дженни» и «ватер-машины» и отдает первенство «мюль-машине» как спекулятивному тожеству крайностей. В действительности с ивобретением «ватер-машины» и «мюль-машины» тотчас же открылась вовможность применения к этим машинам водяной силы; но критическая критика отделяет друг от друга смешанные грубой рукой истории принципы и относит это применение, как нечто совершенно независимое, к значительно более позднему времени. В действительности изобретение паровой машины предшествовало всем вышеназванным изобретения; в критике же паровая машина, как венец всего здания, следует ва ними под конец.

В действительности деловые сношения Ливерпуля с Манчестером в их современном значении были следствием вывова английских товаров; в критике же деловые сношения являются его причиной, а деловые сношения и вывоз вместе — следствием близкого соседства этих городов. В действительности почти все товары идут из Манчестера на континент через Гулль, в критике же — черев Ливерпуль.

стера на континент через Гулль, в критике же — через Ливерпуль. В действительности на английских фабриках имеются все градации заработной платы, начиная с 11/2 шилл. и кончая 40 и больше; в критике же существует только одна ставка ваработной платы — 11 шиллингов. В действительности машина ваменяет ручную работу, в критике же — мышление. В действительности в Англии дозволены всякие объединения рабочих, имеющие своею целью повышение ваработной платы; в критике же они запрещены, ибо, прежде чем повволить себе что-нибудь, масса должна спросить разрешения у критики. В действительности фабричная работа чрезвычайно утомительна и вывывает своеобравные болезни (есть даже специальные медицинские исследования этих болезней); в критике же «чрезмерное напряжение не может препятствовать работе, ибо силу поставляет машина». В действительности машина есть машина; в критике

же машина обладает волей: так как машина не отдыхает, то не может отдыхать и рабочий, а следовательно он подчинен чужой воле.

Но все это еще ничего. Критика не может удовлетвориться массовыми партиями Англии; она творит новые партии, она создает фабричную партию, ва что ей история должна быть очень благодарна. Зато она валит в одну массовую кучу фабрикантов и фабричных рабочих (стоит ли ваботиться о таких пустяках!) и декретирует, что фабричные рабочие, вопреки мнению глупых фабрикантов, не внесли своей лепты в фонд Лиги борьбы с хлебными законами не по влой воле и не вследствие своей приверженности к чартизму, а исключительно по бедности. Она далее декретирует, что с отменой английских хлебных законов сельскохозяйственные батраки должны будут примириться с понижением ваработной платы, к чему, однако, мы позволим себе всепокорнейше заметить, что этот нищий класс не может отказаться ни от единой копейки, рискуя в противном случае умереть с голоду. Она декретирует, что в Англии на фабриках работают шестнадцать часов в сутки, хотя глупый, некритический английский вакон поваботился о том, чтобы работа не продолжалась долее 12 часов. Она декретирует, что Англия должна сделаться великой мировой мастерской, хотя некритические массовые американцы, немцы и бельгийцы своей конкуренцией портят англичанам один рынок за другим. Она, наконец, декретирует, что централизация собственности, с ее последствиями для трудящихся классов, неизвестна в Англии ни классу имущих, ни классу неимущих. А между тем глупые чартисты полагают, что очень хорошо внакомы с явлением централивации собственности; социалисты же думают, что давно уже изобразили последствия ее во всех подробностях. Мало того. Даже тории и виги — взять хотя бы Карлейля, Алисона и Гаскеля собственными произведениями засвидетельствовали свое знакомство с этим явлением.

Критика декретирует, что десятичасовой билль лорда Эшли — илоская мера волотой середины, а сам лорд Эшли — «верное изображение конституционной деятельности», между тем как до сих пор фабриканты, чартисты, вемлевладельцы — словом, вся английская «масса» — смотрели на эту меру как на выражение — правда, весьма слабое — вполне радикального принципа, так как она заносит топор над самым корнем иностранной торговли, а с нею и над корнем фабричной системы, — да что я говорю? — не только заносит топор, но глубоко вонвает его внутрь. Критическая критика лучше знает, в чем дело. Она внает, что вопрос о десятичасовом дне обсуждался в какой-то «комиссии» нижней палаты, между тем

как некритические газеты стараются нас уверить, что этой «комиссией» была сама палата, а именно — «комитет всей палаты»; но критика во что бы то ни стало должна отменить эти странности английской конституции.

Критическая критика, сама порождающая свою противоположность — глупость «массы», порождает также и глупость сера Джемса Грэхэма: путем критического истолкования английского явыка она влагает ему в уста такие речи, каких некритический министр внутренних дел никогда не говорил, и делает она это для того лишь, чтобы на фоне грахамовской глупости еще более ярким светом засияла мудрость критики. Если верить критике, то Грахам утверждал, что фабричные машины изнашиваются приблизительно в 12 лет, независимо от того, работают ли они ежедневно в течение 10 или же 12 часов, а из этого делал тот вывод, что десятичасовой билль лишит капиталиста возможности воспроизвести в 12 лет работой машин вложенный в них капитал. Критика доказывает, что вложенное ею в уста сэра Грэхэма ваключение ложно, ибо машина, работающая ежедневно на 1/6 часть времени меньше, само собою равумеется, окажется годной к употреблению в течение большего промежутка времени.

При всей правильности этого замечания критической критики относительно ее собственного ложного заключения, приходится тем не менее отдать справедливость свру Джемсу Грэхэму, в действительности сказавшему следующее: при десятичасовом билле машина должна увеличить свою скорость в такой же пропорции, в какой ограничено ее рабочее время (сама критика цитирует это положение в восьмой книжке, стр. 32), а при таком условии срок изнашивания машины остается тем же самым, именно — 12 лет. Это должно быть признано, тем более, что это признание служит только к вящшему прославлению «критики», так как только такая критика могла прежде, по собственному желанию, сделать ложное заключение, а вслед затем, по собственному же желанию, его опровергнуть. Она в той же степени великодушна и по отношению к лорду Дэсону Ресселю, которому она подсовывает намерение изменить форму государственного строя и избирательного права, — откуда мы должны ваключить, что либо критике свойственно необыкновенно сильное влечение к продуцированию глупостей, либо лорд Джон Рессель в последнюю неделю превратился в критического критика.

Но критика становится поистине великолепной в изготовлении глупостей, когда она делает открытие, что английские рабочие, — рабочие, которые в апреле и мае устраивали один митинг за другим,

составляли одну петицию за другой с целью добиться проведения десятичасового билля, рабочие, среди которых, от одного конца фабричных округов до другого, царило такое возбуждение, какого не было уже в течение двух лет, — что эти самые рабочие проявляют лишь «частичный интерес» к данному вопросу, хотя и обнаружилось, что «ваконодательное ограничение рабочего времени занимало их внимание». Поистине великолепна критика, когда делает великое, прекрасное, неслыханное открытие, что «обещающая на первый взгляд более непосредственную помощь отмена хлебных законов почти совершенно поглощает и будет поглощать мысли рабочих до тех пор, пока не подлежащее уже никакому сомнению удовлетворение их желаний не докажет им практически всей бесполезности реформы». И это критика говорит о рабочих, которые привыкли на всех публичных митингах сбрасывать с ораторской трибуны поборников отмены хлебных законов, — о рабочих, которые добились того, что ни в одном английском фабричном городе Лига борьбы с хлебными не осмеливается устраивать публичных митингов, -рабочих, которые видят в Лиге своего единственного врага и которые во время дебатов по вопросу о десятичасовом рабочем дне пользовались поддержкой ториев, как это почти всегда бывало при обсуждении аналогичных вопросов. Прелестна также критижа, когда она открывает, что «рабочие все еще продолжают поддаваться на удочку широчайших обещаний чартизма», который и есть ведь не что иное, как политическое выражение общественного мнения рабочих. В глуабсолютного духа прелестная критика усмотрела, бине своего что «обе партийные группировки — политическая организация и организация вемельных и фабричных собственников — не сливаются уже друг с другом и не покрывают одна другую». Однако нам еще не приходилось слышать, чтобы партийная организация земельных и фабричных собственников, при незначительности численного состава обоих классов собственников и при одинаковости их политических прав (за исключением немногих паров), отличалась своей обширностью и чтобы она, будучи на деле только последовательнейшим выражением, верхушкой политических партий, была абсолютно тожественна с политическими партийными группировками. Восхитительна еще критика, когда она приписывает противникам хлебных пошлин незнание того факта, что, при прочих равных условиях, падение цен на хлеб имеет своим необходимым следствием падение заработной платы, в результате чего все остается по-старому, в то время как на самом деле эти господа ожидают от этого ваведомого падения заработной платы и связанного с ним уменьшения

# Die heilige Familie,

ober

## Rritif

ber

kritischen Aritik.

Gegen Bruno Bauer & Consorten.

Bon

Friedrich Engels und Karl Mary.

Frankfurt a. M. Literarijche Alnstalt (J. Rütten.) 1845. издержек производства — соответственного расширения рынка и уменьшения конкуренции рабочих между собой, что открывает возможность для заработной платы, по отношению к ценам на хлеб, держаться на несколько более высоком уровне, чем сейчас.

Критика, с чувством художественного блаженства свободно творящая свою противоположность, бессмыслицу, - та самая критика, которая два года тому назад восклицала: «критика говорит по-немецки, теология по-латыни», — эта самая критика изучила теперь английский язык и навывает землевладельцев «Landeigner» ами фабрикантов — «Mühleigner» ами (millowners: английски «mill» означает фабрику, машины которой приводятся в движение паром или водяной силой), рабочих — «руками» (hands»). Вместо «вмешательство» она говорит «интерференция» (interference), и в своем безграничном сострадании к английскому явыку, насквовь пропитанному «греховной массовостью», она даже так милостива, что берется за его исправление и отменяет педантическое правило, на основании которого англичане всегда ставят титул «сэр» рыцарей и баронетов непосредственно *перед именем*: «масса» говорит: «сэр Джемс Грэхэм», критика же — «сэр Грэхэм».

Что критика ввялась за преобразование английской истории и английского явыка из принципа, а не по легкомыслию, это читатель сейчас увидит из той основательности, с которой она разработала историю господина Науверка.

М. и Э. 3.

### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

# ОСНОВАТЕЛЬНОСТЬ «КРИТИЧЕСКОЙ КРИТИКИ», или же

# «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ЛИЦЕ ГОСПОДИНА Ю. (ЮНГНИЦ?)

Бесконечно важный спор господина Науверка с берлинским философским факультетом не может быть оставлен бев внимания со стороны критики. Она ведь и сама пережила нечто подобное и должна сделать судьбу господина Науверка фоном, на котором еще резче станет выделяться ее изгнание из Бонна. Так как критика привыкла смотреть на боннскую историю как на важнейшее событие нашего века и даже написала уже «философию отставки критики», то можно было ожидать, что она подобным же образом обстоятельно философски построит берлинскую «коллизию». Она утверждает а priori, что все это должно было случиться так, а не иначе. Она покавывает:

- 1. Почему философский факультет должен был вступить в «колливию» с философом государства, а не с логиком или метафизиком;
- 2. Почему эта коллизия не могла отличаться той жестокостью и решительностью, какие характеризуют конфликт критики с теологией в Бонне;
- 3. Почему коллизия эта была, собственно говоря, глупостью, после того как критика уже в своей боннской коллизии исчерпала все возможные принципы, всякое возможное содержание, и мировой истории с тех пор ничего другого не оставалось, как сделаться плагиатором критики;
- 4. Почему философский факультет почувствовал себя лично оскорбленным произведениями господина Науверка;
- 5. Почему господину Н. ничего другого не оставалось, как добровольно уйти;
- 6. Почему философский факультет, если он не хотел отречься от самого себя, должен был ващищать господина Н.;

- 7. Почему «внутренний разлад в существе факультета должен был, по необходимости, представиться в таком виде», что факультет в одно и то же время признавал правым и неправым как Н., так правительство;
- 8. Почему факультет не мог найти в произведениях Н. основания к его удалению;
  - 9. Чем обусловлена была неясность вердикта во всех его частях;
- 10. Почему факультет, «как ученое учреждение (!), считает себя (!) в праве (!) позволить себе посмотреть в самый корень дела», и, наконец,
- 11. Почему, тем не менее, факультет не желал писать так, как господин Н.

Критика обсуждает эти важные вопросы на четырех страницах с изумительной основательностью, причем она, при помощи логики Гегеля, доказывает, почему все это случилось именно таким образом и почему никакой бог не мог бы ничего поделать против этого. В другом месте критика говорит, что ни одна историческая эпоха не была еще понята; скромность запрещает ей сказать, что она, по крайней мере, в совершенстве постигла как свою собственную коллизию, так и коллизию Науверка, которые хотя и не являются эпохами, но на ее взгляд все же совдают собой эпоху.

Критическая критика, таким образом «сняв» в себе «момент» основательности, становится «спокойствием познавания».

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

### «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» КАК СПОКОЙСТВИЕ ПОЗНАВАНИЯ,

или же

### «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ЛИЦЕ ГОСПОДИНА ЭДГАРА.

### 1. UNION OUVRIÈRE ФЛОРЫ ТРИСТАН.

Францувские социалисты утверждают: рабочий делает все, производит все и не имеет при этом ни прав, ни собственности, — короче говоря, не имеет ничего. На это критика устами господина Эдгара, олицетворенного спокойствия познавания, отвечает: чтобы все производить, требуется нечто большее, чем рабочее сознание; чтобы стать правильным, положение это должно быть перевернуто: рабочий не делает ничего, поэтому он ничего и не имеет; не делает же он ничего потому, что его работа всегда существует лишь как нечто единичное, рассчитана на удовлетворение его собственнейшей потребности и остается будничной и повседневной работой.

Здесь критика в своем совершенстве добирается до таких высот абстракции, откуда ей только ее собственные творения мысли и противоречащие всякой действительности всеобщности представляются как «нечто» или — более того — как «все». Рабочий не создает ничего потому, что он создает лишь «единичное», т. е. чувственные, осязаемые, бездушные и лишенные критики предметы, один вид которых приводит в ужас чистую критику. Все действительное, все живое — некритично, «массово» и поэтому «ничто», и только идеальные, фантастические творения критической критики — «все».

Рабочий не совдает ничего потому, что его работа есть нечто единичное, рассчитанное лишь на удовлетворение его индивидуальной потребности, т. е. потому, что отдельные, свяванные друг с другом отрасли труда разделены в мировом строе настоящего времени, мало того — даже противопоставлены друг другу, — короче говоря, потому, что труд не *организован*. Собственная мысль критики, если ее истолковать в единственно возможном разумном смысле,

требует организации труда. Флора Тристан, при разборе которой всплывает эта великая мысль, требует того же и за свое дервкое стремление предупредить критическую критику третируется последней еп canaille. Рабочий не создает ничего. Положение это, впрочем, есть сумасшедший бред, если только оставить в стороне то обстоятельство, что отдельный рабочий не производит целого, — положение, представляющее собой тавтологию. Критическая критика создает «ничто», рабочий создает «все», настолько «все», что даже своими духовными творениями посрамляет всю критику: английские и французские рабочие являются лучшим свидетельством этого. Рабочий создает даже человека; критик же навсегда остается нечеловеком, но зато получает, конечно, внутреннее удовлетворение от сознания, что он — критический критик.

«Флора Тристан дает нам пример того женского догматизма, который не может обойтись без формулы и образует ее из категорий существующего».

Критика только то и делает, что «образует формулы из категорий существующего», а именно — из существующей гегелевской философии и существующих социальных стремлений. Формулы — и ничего более кроме формул. И несмотря на все ее нападки на догматизм, она сама себя осуждает на догматизм, мало того — на догматизм эсенский. Она является и остается старой бабой; она — увядшая и вдовствующая гегелевская философия, которая подрумянивает и подкрашивает свое высохшее до отвратительнейшей абстракции тело и поглядывает на всю Германию в поисках за женихом.

#### 2: БЕРО О ПРОСТИТУТКАХ.

Господин Эдгар, снивойдя уже раз до социальных вопросов, считает своим долгом сунуть свой нос также и в «непотребные отношения» (V, стр. 26).

Он критикует книгу парижского полицейского комиссара Беро о проституции, потому что ему важна та «точка зрения», с которой «Беро рассматривает отношение проституток к обществу». «Спокойствие познавания» удивляется, что полицейский усвоил себе именно полицейскую точку зрения, и дает массе понять, что эта точка зрения совершенно превратная. Своей же собственной точки зрения оно не обнаруживает. Вполне понятно! Когда критика возится с проститутками, то нельзя ведь требовать, чтобы она это делала перед публикой.

#### 3: ЛЮБОВЬ.

Чтобы достичь совершенства в «спокойствии повнавания», критическая критика прежде всего должна постараться разделаться с любовью. Любовь — страсть, а для «спокойствия повнавания» нет ничего более опасного, чем страсть. Поэтому в связи с романами г-жи фон-Пальцов, которые, по уверению господина Эдгара, «основательно изучены им», его возмущает «ребячество, называемое любовью». Любовь — это ужас и страшилище. Она вызывает в критической критике чувство влобы, она делает ее желчной и раздражительной.

«Любовь... жестокая богиня, которая, как и всякое божество, стремится вавладеть всем человеком и не удовлетворяется до тех пор, пока человек не отдаст ей не только свою душу, но и свое фивическое «я». Ее культ—это страдание, вершина этого культа—самопожертвование, самоубийство!»

Чтобы превратить любовь в «Молоха», в воплощенного дьявола, господин Эдгар преображает ее раньше в богиню. Став богиней, т. е. теологическим предметом, она, разумеется, подлежит теологической критике; да и помимо того бог и дьявол, как известно, стоят довольно близко друг к другу. Господин Эдгар превращает любовь в «богиню» — и именно в «жестокую богиню» — тем, что из любящего человека, ив любви человека делает человека любви, — тем, что отделяет от человека «любовь» как особую сущность и, как таковую, наделяет ее самостоятельностью! Посредством такого простого процесса, посредством такого превращения предиката в субъект можно критически преобразовать все самообнаружения и самоопределения человеческого существа в самоотчуждения и самоотрицания последнего. Так, например, критическая критика делает из критики, как предиката и деятельности человека, самодовлеющий субъект — самоопределяющуюся и посему критическую критику: «Молоха», нульт которого — самопожертвование, самоубийство человека и именно его человеческой мыслительной способности.

«Предмет, — восклицает спокойствие познавания, — предмет — вот истинное название, ибо любимый для любящего (женский род отсутствует) важен лишь как внешний объект его душевного благорасположения, как объект, в котором он хочет отыскать удовлетворение для своего своекорыстного чувства».

«Предмет»! Отвратительно! Нет ничего более возмутительного, более скверного, более «массового», чем предмет, — долой же пред-

мет! Как могла абсолютная субъективность, actus purus, «чистая» критика, — как могла она не видеть в любви своей «bête noire», воплощенного сатаны, — в любви, которая более, чем что бы то ни было другое, научает человека верить в окружающий предметный мир, которая обращает не только человека в предмет, но даже предмет в человека!

Любовь — продолжает, вне себя, спокойствие познавания — не успокаивается на том, чтобы обратить человека в категорию «объекта» для другого человека; она обращает его в определенный, действительный объект, — в этот скверно-индивидуальный (см. «Феноменологию» Гегеля об этих самых «Это» и «То», где философ также полемивирует против скверного «Это») внешний объект, имеющий не только внутреннее, скрывающееся в мозгу, но и чувственно осяваемое существование.

Любовь не *одиноко* Живет, в мозгу ваточена.

Нет, возлюбленная есть чувственный предмет. Критическая же критика, для того, чтобы снивойти до признания какого-нибудь предмета, требует, по меньшей мере, чтобы предмет был бесчувственным предметом. Любовь же— некритический, нехристианский материалист.

Наконец, любовь ухитряется даже сделать одного человека «этим внешним объектом душевного благорасположения» другого человека, объектом, в котором находит удовлетворение своекорыстное чувство другого человека, — своекорыстное по той причине, что оно в другом человеке хочет обрести свое собственное существо, а это не должно иметь места. Критическая критика настолько свободна от всякого себялюбия, что находит в себе самой исчерпанным до дна все содержание человеческого естества.

Господин Эдгар не сообщает нам, конечно, чем возлюбленная отличается от всех прочих «внешних объектов душевного благорасположения, в которых находят себе удовлетворение своекорыстные чувства людей». Богатый духовным содержанием, многочувственный, многоговорящий предмет любви внушает спокойствию повнавания только категорическую схему: «этот внешний объект душевного благорасположения» выражает лишь то же, что комета для спекулятивного натурфилософа, именно «отрицательность». Делая другого человека внешним объектом своего душевного благорасположения, человек, правда, — по собственному признанию критической критики, — приписывает ему свойство «важности»; но это

так скавать, предметная важность, между тем как важность, приписываемая предметам критикой, есть не что иное, как важность, которую последняя приписывает себе самой. Эта критическая «важность» обнаруживает поэтому свою действительность не «в дурном внешнем бытии», а в «Ничто» критически важного предмета.

Если спокойствие познавания в действительном человеке не обретает *предмета*, то вато оно в *человечестве* обретает *дело*. Критическая любовь «прежде всего *остерегается* из-за личности забыть *дело*, которое есть не что иное, как дело человечества». Некритическая же любовь не отделяет человечества от индивидуального человека, от личности.

«Сама любовь, как абстрактная страсть, неведомо откуда пришедшая и неведомо куда уходящая, неспособна к внутреннему развитию».

В глазах спокойствия познавания любовь есть абстрактная страсть, согласно *спекулятивному* словоупотреблению, называющему конкретное абстрактным, а абстрактное конкретным.

Она в долине не родилась, Где дом ее, — никто не внал; Но с нами вдруг она простилась, Ушла, и след ее пропал.

В глазах абстракции любовь есть «дева с чужбины», не имеющая диалектического паспорта, а потому изгоняемая из страны критической полипией.

Страсть любви не способна к внутреннему развитию, потому что она не может быть сконструирована а priori, потому что ее развитие — действительное развитие, происходящее в чувственном мире и среди действительных индивидуумов. Главный же интерес спекулятивной конструкции ваключается в «Откуда» и «Куда». «Откуда» есть именно «необходимость понятия, его доказательство и дедукция» (Гегель). «Куда» есть определение, «в силу которого каждое отдельное ввено спекулятивного кругооборота, как одушевленное содержание метода, есть в то же время начало нового ввена» (Гегель). Итак, только в том случае, если бы можно было а priori сконструировать «Откуда» и «Куда» любви, последняя заслуживала бы «интереса» критики.

Критическая критика борется вдесь не только с любовью, но и со всем живым, со всем непосредственным, со всяким чувственным опытом, со всяким вообще действительным опытом, где мы никогда наперед не знаем ни «Откуда», ни «Куда».

Преодоление любви вполне утвердило за господином Эдгаром звание «спокойствия познавания». После этого он тотчас же покажет на Прудоне свою великую виртуозность «познавания», для которого «предмет» перестал быть «этим внешним объектом», а кстати — свою еще более великую нелюбовь по отношению к французскому языку.

#### 4. прудон.

Согласно отчету критической критики, произведение «Qu'est ce que la propriété?»  $^1$  написано не  $\Pi py\partial o hom$ , а «прудоновской точкой зрения».

«Я начинаю изложение прудоновской точки зрения с характеристики ее (точки зрения?) произведения «Что такое собственность?»

Так как только произведения критической точки врения сами по себе обладают характером, то критическая характеристика, по необходимости, начинает с того, что придает характер прудоновскому произведению. Господин Эдгар придает этому произведению характер тем, что переводит его. Он придает ему, конечно, дурной характер, ибо он обращает его в предмет своей «критики».

Произведение Прудона подвергается, таким образом, двойному нападению со стороны господина Эдгара: молчаливому — в его характеривующем переводе, и открыто-выраженному — в его критических комментариях. Мы увидим, что господин Эдгар обнаруживает большую уничтожающую силу, когда он переводит, нежели когда он комментирует.

## Характеризирующий перевод № 1.

«Я не хочу (это говорит критически переведенный Прудон) дать никакой системы нового, я не хочу ничего, кроме отмены привилегий, уничтожения рабства... справедливости, ничего, кромесправедливости, — вот что я думаю».

Характеризуемый Прудон ограничивается волей и мнением, потому что «добрая воля» и ненаучное «мнение» суть характеристичные атрибуты некритической массы. Характеризуемый Прудон отличается той смиренностью, какая приличествует массе, и подчиняет то, чего он хочет, тому, чего он не хочет. Он не дервает желать дать систему нового, он хочет меньшего, он даже не хочет ничего, кроме отмены привилегий и т. д. Кроме этого критического подчинения воли, которая у него есть, воле, которой у него нет

<sup>1 «</sup>Что такое собственность?»

его первые слова тотчас же обнаруживают характерный недостаток логики. Писатель, начинающий с заявления, что он не хочет дать системы нового, должен нам, конечно, сказать, что же он хочет дать, — будь это системативированное старое или же несистемативированное новое. Но характеривуемый Прудон, который не хочет дать системы нового, — хочет ли он дать отмену привилегий? Нет. Он, просто, только хочет отмены.

Действительный Прудон говорит: «Je ne fais pas de système; je demande la fin du privilège etc.» (Я не совдаю никакой системы, я требую и т. д.) Это вначит, что действительный Прудон ваявляет, что он не преследует никаких абстрактно-научных целей, а только предъявляет обществу непосредственно-практические требования. И требование, которое он предъявляет, далеко не произвольно. Оно находит себе обоснование и оправдание во всем развитии темы, которое им дано; оно представляет собой ревюме этого развития: justice, rien que justice, tel est le resumé de mon discours. Характеривуемый Прудон с своим «справедливости, только справедливости,—вот что я думаю» попадает в тем более затруднительное положение, что он еще многое другое «думает» и, согласно отчету господина Эдгара, «думает», например, что философия была недостаточно практична, «думает» опровергнуть Шарля Конта и т. д.

Критический Прудон спрашивает себя: «Неужели человек должен быть всегда несчастливым?» Иными словами, он спрашивает: составляет ли несчастье нравственное назначение человека? Действительный же Прудон — легкомысленный францув и спрашивает: есть ли несчастье материальная необходимость, долженствование (L'homme doit-il être éternellement malheureux?)?

Массовый Прудон говорит:

«Et sans m'arrêter aux explications à toute fin des entrepreneurs de reformes, accusant de la détresse générale ceux-ci la lâcheté et l'impéritie du pouvoir, ceux-là les conspirateurs et les émeutes, d'autres l'ignorance et la corruption générale», etc.<sup>1</sup>

Так как выражение «à toute fin» — скверное массовое выражение, которого нельзя найти в массовых немецких словарях, то критический Прудон отбрасывает, конечно, это более точное определение «объяснений». Этот термин заимствован из массовой французской юриспруденции, где «explications à toute fin» означают

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Не останавливаясь на устраняющих всякие возражения объяснениях фабрикантов реформ, из которых одни винят в общей нужде гнусность и неспособность правительства, другие — заговорщиков и восстания, третьи— невежество и общую развращенность, и т. д.

объяснения, устраняющие всякие возражения. Критический Прудон оскорбляет «реформистов», т. е. одну французскую социалистическую партию, массовый же Прудон— «фабрикантов реформ». «Массовый» Прудон различает отдельные виды этих «entrepreneurs de reformes»: одни (ceux-ci) говорят то-то, другие (ceux-là) то-то, третьи (d'autres) то-то. Критический же Прудон заставляет одних и тех эсе реформистов «обвинять то в... то в...», что, во всяком случае, свидетельствует об их непостоянстве. Действительный Прудон, свидетельствует об их непостоянстве. Действительный Прудон, руководящий массовой французской практикой, говорит о «сопspirateurs et les émeutes», т. е. сначала о заговорщиках, а потом 
лишь об их действиях — бунтах. Критический же Прудон, смешавший в одну кучу раэличные виды реформистов, классифицирует, напротив, бунтовщиков и потому говорит: «заговорщики и 
зачинщики бунтов». Массовый Прудон говорит о невесисестве и 
«общей испорченности». Критический же Прудон превращает невежество в глупость, «испорченность» в «развращенность» и, наконец, в качестве критического критика, делает глупость всеобщей. 
Он сам непосредственно дает пример последней, толкуя «générale» как множественное число вместо единственного. Он переводит «d'ignorance et la corruption générale» черев «всеобщая глупость и развращенность». Согласно некритической французской грамматике, фрава должна была бы в этом случае гласить: «d'ignorance et la corruption générales».

Характеризуемый Прудон, говорящий и пишущий иначе, чем массовый Прудон, должен был, разумеется, получить и образование совершенно другое. Он «опрашивал мастеров науки, прочел сотни книг по философии и юриспруденции и т. д. и в конце концов убедился, что мы никогда не отдавали себе правильного отчета в вначении слов «справедливость, правосудие, свобода». Действительный же Прудон полагал, что он с самого начала понял (j'ai crû d'abord reconnaître) то, что критический понял лишь «в конце концов». Критическое превращение d'abord в enfin необходимо потому, что масса никогда не должна думать, что она поняла что-нибудь «с самого начала». Массовый Прудон передает нам в самых ясных выражениях, как он был поражен этим неожиданным результатом своих исследований и как он отказывался верить этому. Он решил поэтому сделать «поверочный опыт»; он спросил себя: «Возможно ли, чтобы все человечество так долго обманывалось насчет принципов применения морали? Каким образом и почему оно обманывалось и т. д.?» Правильность своих наблюдений он ставил в зависимость от решения этих вопросов. Он пришел к ваключению, что в морали точно так

же, как и во всех прочих отраслях знания, ошибки «составляют ступени науки». Критический Прудон, напротив, тотчас же доверяет первому впечатлению, произведенному на него его политико-экономическими, юридическими и тому подобными исследованиями. Оно и понятно: масса не смеет поступать основательно, она обязана возводить первые результаты своих исследований в неоспоримые истины. Она «с самого начала готова, прежде чем еще померялась с своей противоположностью»; поэтому впоследствии «оказывается, что она еще не успела добраться до начала в то время, когда она мнила себя дошедшей до конца».

Критический Прудон продолжает поэтому ревонировать самым неосновательным и бессвявным образом: «Наше знание нравственных законов не отличается с самого начала достаточной полнотой; на некоторое время оно может удовлетворять общественный прогресс; но при более продолжительном существовании оно способно повести нас по ложному пути».

Критический Прудон не объясняет, почему неполное внание нравственных законов может способствовать общественному прогрессу котя бы в течение одного только дня. Действительный же Прудон сначала задает себе вопрос: возможно ли, чтобы человечество так долго и так исключительно ошибалось, и если да, то почему? Раврешение этих вопросов он находит в том, что все ошибки суть ступени науки, что наши самые несовершенные суждения заключают в себе сумму истин, вполне достаточных для известного числа индуктивных выводов и для определенной сферы практической жизни; за пределами же этого числа и этой сферы истины эти приводят теоретически к абсурду, а практически к упадку. Дав такое объяснение, Прудон может сказать, что даже несовершенное знание моральных законов способно в течение некоторого времени содействовать общественному прогрессу.

Критический Прудон говорит:

«Но как только обнаруживается необходимость в новом знании, тотчас же разгорается ожесточенная борьба между старыми предрассудками и новой идеей». Однако как может завязаться борьба с противником, который еще не существует? Ведь хотя критический Прудон сказал нам, что явилась необходимость в новой идее, но он не говорил еще, что эта новая идея уже возникла.

Массовый же Прудон говорит:

«Как только обнаруживается необходимость в высшем внании, оно *томчас эсе является* на сцену». Стало быть, оно имеется налицо. «И *тогда* разгорается борьба».

Критический Прудон утверждает, что «назначение человека в том, чтобы шаг ва шагом сбразовывать свой ум», как будто у человека нет совершенно другого назначения, а именно — быть человеком, и как будто самообразование «шаг за шагом» неизбежно подвинет нас вперед. Я могу делать один шаг за другим и всетаки вернуться к тому самому пункту, откуда я вышел. Некритический же Прудон говорит не о «назначении» человека, а о необходимом для него «условии» (condition) образовывать свой ум и не «шаг за шагом» (pas à pas), а по ступеням, постепенно (par degrès). Критический Прудон говорит самому себе: «Среди принципов, на которых покоится общество, есть один принцип, которого оно не понимает, который оно исказило своим невежеством и который является причиной всех вол. И, однако, люди уважают этот принцип, хотят его, ибо иначе он не имел бы никакого влияния. Этот принцип, истинный по своей сущности, но ложный по тому представлению, какое мы себе создали о нем, -- этот принцип... в чем он ваключается?»

В первом предложении критический Прудон говорит, что принцип искажен и не понят обществом; следовательно, сам по себе верен. Во втором предложении он в добавление признает, что принцип этот по своей сущности истинен, и, несмотря на это, он порицает общество за то, что оно уважает «этот принцип» и хочет его. Массовый Прудон, напротив, порицает общество не за то, что оно желает уважать «этот принцип», каков он есть, а за то, что оно желает уважать этот принцип, фальсифицированный невежеством. («Се principe... tel que notre ignorance l'a fait, est honoré»). Критический Прудон считает сущность принципа в его неистинном виде истинной. Массовый же Прудон полагает, что сущность фальсифицированного принципа есть плод нашего ложного представления, предмет же (оbjet) его — истинен, точь-в-точь как, например, сущность алхимии и астрологии — плод нашего воображения, предмет же их — движение небесных тел и химические свойства тел — истинен.

Критический Прудон, продолжая свой монолог, говорит: «Предметом нашего исследования служит закон, определение социального принципа. Политики, т. е. люди социальной науки, обнаруживают изумительную неясность понятий; но так как в основе каждой ошибки лежит какая-нибудь действительность, то мы и в их книгах сумеем отыскать истину, которую они произвели на свет, сами того не зная».

Критический Прудон рассуждает поразительно странно. Констатировав невежество и спутанность понятий политиков, он самым

неожиданным образом переходит к утверждению того, что в основе каждой ошибки лежит какая-нибудь действительность, в чем мы тем менее можем сомневаться, что в основе каждой ошибки мы имеем некоторую действительность уже в лице самого ошибающегося. Из того факта, что в основе каждой ошибки лежит какая-нибудь действительность, он ваключает дальше, что в книгах политиков можно открыть истину. И, наконец, он даже заставляет политиков произвести эту истину на свет. Если бы они произвели ее на свет, нам невачем было бы искать ее в их книгах.

Массовый Прудон говорит: «Политики не понимают друг друга (ne s'entendent pas); поэтому их ошибка субъективна, она лежит в них самих» (donc c'est en eux que l'erreur). Их вваимное непонимание служит докавательством их односторонности. Они смешивают «свое частное мнение с вдравым рассудком», и «так как» — согласно прежней дедукции — «каждая ошибка имеет своим предметом какую-нибудь настоящую действительность, то в книгах политиков непременно найдется истина, которую они влагают сюда, именно в книги, бессовнательно влагают, но не производят на свет» (dans leurs livres doit se trouver la vérité, qu'à leur insu ils y auront mis).

Критический Прудон спрашивает себя: «Что такое справедливость, каковы ее сущность, характер, вначение?» Как будто справедливости присуще еще какое-то особое вначение, совершенно независимое от ее сущности и характера! Некритический Прудон спрашивает: «Каков ее принцип, ее характер и ее формула (formule)?» Формула выражает принцип в качестве принципа научного доказательства. В массовом францувском языке слова «formule» и «signification» существенно отличны друг от друга. В критическом францувском языке слова эти тожественны по своему значению.

Покончив с своими в высшей степени никчемными рассуждениями, критический Прудон собирается с духом и восклицает:

«Попытаемся подойти поближе к нашему предмету». Некритический Прудон, давно уже близко подошедший к своему предмету, пытается, напротив, притти к более точным и более положительным определениям своего предмета (d'arriver à quelque chose de plus précis et de plus positif).

Для критического Прудона «закон есть определение справедливого», для некритического — закон есть «объяснение» (déclaration) справедливого. Некритический Прудон оспаривает мнение, будто вакон творит право. Выражение же «определение закона» может одинаково обозначать как то, что закон определяется чем-нибудь другим, так и то, что он сам определяет что-нибудь другое: выше сам

критический Прудон говорит в этом последнем смысле об определении социального принципа. Впрочэм, массовому Прудону не пристало делать такие тонкие различия.

При таком отличии критически характеризуемого Прудона от действительного Прудона, нет ничего удивительного в том, что Прудон № 1 пытается доказать нечто совершенно иное, нежели Прудон № 2.

Критический Прудон «пытается на опыте истории доказать», что «если наша идея о справедливом и правомерном ложна, то, очевидно (несмотря на эту очевидность, он все-таки считает нужным доказывать), все его применения в законе должны быть дурны, все наши учреждения ошибочны».

Массовый Прудон весьма далек от того, чтобы доказывать то, что очевидно. Он, напротив того, говорит: «Если наша идея о справедливом и правомерном плохо определена, если она неполна или даже ложна, то очевидно, что плохи также и все наши законодательные применения» и т. д.

Что, собственно, хочет доказать некритический Прудон? «Эта гипотеза,— продолжает он,— об искажении справедливости в нашем представлении, а следовательно и в наших действиях, была бы доказанным фактом, если бы можно было убедиться, что мнения людей относительно понятия справедливости и относительно его приложения не оставались всегда одними и теми же, что они в различные времена претерпевали различные изменения, словом, что в идеях происходил прогресс». Но в том-то и дело, что именно это непостоянство, эта изменчивость, этот прогресс «блестящим образом васвидетельствованы историей». И некритический Прудон цитирует эти блестящие свидетельства истории. Его критический двойник, доказавший раньше на основании опыта истории совершенно иное положение, теперь точно таким же образом извращает самый этот опыт.

У действительного Прудона падение Римской империи предсказано было «мудрецами» (les sages), у критического Прудона — «философами». Критический Прудон считает, конечно, одних только философов мудрецами. По действительному Прудону, римские «права были освящены тысячелетней юридической практикой или юстицией» (ces droits consacrés par une justice dix fois séculaire); по критическому Прудону, в Риме существовали «права, освященные тысячелетней справедливостью».

Судя по тому же Прудону № 1, в Риме рассуждали следующим образом: «Рим... победил при помощи своей политики и своих

богов; всякая реформа культа и народного духа была бы глупостью и посрамлением (у критического Прудона слово «sacrilège» овначает не посрамление святыни, святотатство, как в «массовом» французском явыке, а просто — посрамление); вадайся Рим целью освободить народы, он отрекся бы этим от своего права». «Таким-то образом,—прибавляет Прудон № 1,— Рим имел на своей стороне как факт, так и право». По некритическому Прудону, в Риме рассуждали более основательно. Там разбирается детально факт:

«Рабы — богатейший источник богатства Рима; освобождение народов было бы поэтому равносильно финансовому банкротству». Что же касается права, то массовый Прудон приводит еще следующее соображение: «Претенвии Рима находили себе оправдание в международном праве (droit des gens). Такой способ доказательства права порабощения вполне соответствует представлениям римлян о праве. Смотри массовые пандекты: jure gentium servitus invasit (Fr. 4. D. 1. 1).

По критическому Прудону, «идолопоклонство, рабство, ивнеженность составляли основу римских учреждений», — всех учреждений гуртом! Действительный же Прудон говорит: «Основу религии составляло идолопоклонство, основу государства — рабство, основу частной живни — эпикурейство» (на обычном французоком явыке слово «épicuréisme» не одновначуще с «mollesse», ивнеженностью). При таком состоянии Рима «явилось», — так расскавывает мистический Прудон — «слово господне»; действительный же, рационалистический Прудон говорит о явлении «мужа, назвавшего себя словом господним». У действительного Прудона муж этот навывает жрецов «ехиднами» (vipères), у критического он выражается галантнее и навывает их «вмеями». В первом случае он на римский лад говорит об «адвокатах», во втором — на немецкий лад, о правоведах.

Критический Прудон, назвав дух французской революции духом противоречия, прибавляет к этому: «Этого достаточно, чтобы убедиться, что новое, пришедшее на смену старому, не имело в себе ничего методического и продуманного». Он не может обойтись без молитвенного повторения излюбленных категорий критической критики: «новое» и «старое». Он не может обойтись без бессмысленного требования, чтобы «новое» имело в себе (an sich) что-либо методическое и продуманное, наподобие того, как имеют в себе (an sich) — ну, скажем! — следы грязи. Действительный же Прудон говорит: «Этого достаточно, чтобы доказать, что тот порядок вещей, который заменил собою старый, был лишен в себе метода и рефлексии».

Критический Прудон, увлеченный воспоминанием о французской революции, до такой степени революционизирует французский явык, что переводит слова «un fait physique» через «факт физики», «un fait intellectuel» через «факт ума». При помощи такого революционизирования французского явыка критическому Прудону удается сделать физику обладательницей всех фактов, встречающихся в природе. Если он, таким образом, с одной стороны, возвеличивает естествовнание свыше меры, то он, с другой стороны, столь же его унижает, отказывая ему в уме и отличая факт ума от факта физики. В такой же степени он делает излишними всякие дальнейшие психологические и логические изыскания, непосредственно возводя интеллектуальный факт в факт ума.

Так как критический Прудон, Прудон № 1, даже не подовревает, что хочет доказать своей исторической дедукцией действительный Прудон, Прудон № 2, то от него остается, конечно, скрытым и самое содержание этой дедукции, а именно — доказательство изменения понятий права и беспрерывного осуществления справедливости путем отрицания исторического положительного права. «La société fut sauvée par la négation de ses principes... et la violation des droits les plus sacrés» (общество было спасено путем отрицания его принципов... и посягательства на самые священные права). Так, действительный Прудон доказывает, что отрицание римского права привело к расширению понятия права в христианском представлении, что отрицание вавоевательного права привело к установлению права общин, а отрицание феодального права во всей его совокупности, через французскую революцию, привело к осуществлению современного, более всеобъемлющего, правового порядка.

Критическая критика никоим образом не может допустить, чтобы Прудону принадлежала честь и заслуга открытия закона осуществления принципа путем его отрицания, а между тем в этой всем известной форме мысль эта была настоящим откровением для французов.

# Критический комментарий № 1.

Первая критика всякой науки необходимо находится во власти предпосылок той самой науки, против которой она ведет борьбу. Точно так же и произведение Прудона «Qu'est ce que la propriété?» представляет собою критику политической экономии с точки зрения политической экономии. Мы не станем останавливаться на юридической части книги, которая критикует право с точки зрения права,— не станем останавливаться потому, что главный интерес книги в

М. и Э. 3.

критике политической экономии. Произведение Прудона в научном отношении будет опережено критикой политической экономии как таковой, даже той политической экономии, какой она является в представлении Прудона. Работа эта стала возможной лишь благодаря работе, совершонной самим Прудоном, точно так же, как критика Прудона имела своими предносылками критику меркантильной системы со стороны фивиократов, критику фивиократов со стороны Адама Смита, критику Адама Смита со стороны Рикардо, равно как работы Фурье и Сен-Симона.

роны Рикардо, равно как работы Фурье и Сен-Симона.

Все построения политической экономии имеют своей предпосылкой частную собственность. Эта основная предпосылка принимается ею как неопровержимый факт, не подлежащий дальнейшему исследованию, — мало того, факт, которого политическая экономия касается только случайно, accidentellement, как наивно нривнается Сэй. Прудон же нодвергает основу политической экономии, частную собственность, критическому исследованию, и именно — первому решительному, беспощадному и в то же время научному исследованию. В этом и заключался большой научный прогресс, совершонный им, — прогресс, который революционизировал политическую экономию и внервые сделал вовможной действительную науку политической экономии. Произведение Прудона «Qu'est се que la propriété?» имело такое же значение для новейшей политической экономии, как произведение Сийэса «Qu'est-се que le tiers état?» («Что такое третье сословие?») для новейшей политики.

Если Прудон не рассматривает еще последующих форм частной собственности: заработной платы, торговли, стоимости, цены, денег и проч. именно как форм частной собственности, что сделано, например, в «Немецко-французских летописях» (см. «Очерк критики политической экономии» Ф. Энгельса), — если он этого не делает а, нанротив того, оспаривает политико-экономов политико-экономическими же предносылками, то это вполне согласуется с его вышеуказанной, исторически оправданной точкой зрения.

Политическая экономия, принимающая отношения частной собственности ва человеческие и разумные, непрерывно впадает в противоречие со своей основной предпосылкой—частной собственностью. Противоречие это вполне аналогично тому, в которое впадает теолог, когда он, постоянно истолковывая религиозные представления на человеческий лад, тем самым беспрестанно онровергает свою основную предпосылку—сверхчеловечность религии. Так в политической экономии заработная плата вначале выступает как пропорциональная доля труда в нродукте. Заработная плата

и прибыль на капитал стоят друг к другу в дружественных, взаимно споспешествующих, с виду — в самых, что ни на есть, человеческих отношениях. Впоследствии же оказывается, что отношения эти — самые враждебные, что они находятся в обратном отношении друг к другу. Сначала стоимости дается как будто разумное определение: стоимость вещи определяется издержками ее производства и ее общественной полезностью. Впоследствии же оказывается, что стоимость есть чисто случайное определение, не стоящее ни в каком отношении ни к издержкам производства, ни к общественной полезности. Величина заработной платы определяется сначала как результат свободного соглашения между свободным рабочим и свободным капиталистом. Впоследствии же оказывается, что рабочий вынужден согласиться на определение заработной платы капиталистом, последний же вынужден держать заработную плату на возможно более низком уровне. Место свободы договаривающейся стороны ваняло принуждение. Таким же образом обстоит дело и с торговлей, равно как и со всеми прочими политико-экономическими отношениями. При случае сами экономисты чувствуют эти противоречия, и развитие этих противоречий составляет главное содержание их взаимной борьбы. Но в тех случаях, когда эти противоречия не ускользают от сознания экономистов, они сами нападают на частную собственность в какой-нибудь из ее частных форм, обвиняя эту последнюю в фальсификации разумной самой по себе (т. е. в их представлении) заработной платы, разумной самой по себе стоимости, разумной самой по себе торговли. Так, например, Адам Смит нападает иногда на капиталистов, Дестютде-Траси — на банкиров, Симонд-де-Сисмонди — на фабричную систему, Рикардо — на земельную собственность, а почти все новейшие политико-экономы на непромышленных капиталистов, в лице которых собственность является исключительно потребителем.

Таким образом, политико-экономы то выдвигают в исключительных случаях значение человечного, хотя бы только одной видимости его, в экономических отношениях, — именно там, где они нападают на какое-нибудь специальное влоупотребление,— то берут эти отношения (и это в большей части случаев) такими, каковы они есть, с их явно выраженным отмичием от человечного, в их строго экономическом смысле. Так вот, шатаясь из стороны в сторону, бродят они среди этих противоречий, сами не совнавая их.

Прудон раз навсегда положил конец этой бессознательности. Он посмотрел серьезно на камсущуюся человечность политико-экономических отношений и резко противопоставил ее их нечеловечной

действительности. Он заставил их в действительности быть тем, чем они кажутся в их собственном представлении о себе, или, вернее, он заставил их отказаться от этого представления о себе и признать свою действительную нечеловечность. Он поэтому вполне последовательно взял не ту или иную форму частной собственности в отдельности, как это делали остальные экономисты, а частную собственность, как принцип, в ее общности, и частную собственность, в ее общности, изобразил как фальсификатора политико-экономических отношений. Он сделал все, что могла сделать критика политической экономии, оставаясь на политико-экономической точке врения.

Господин Эдгар, желающий охарактеризовать точку зрения произведения «Qu'est-ce que la propriété?», не говорит, конечно, ни слова ни о политической экономии, ни об отличительном характере прудоновского произведения, заключающемся в том именно, что вопрос о сущности частной собственности поставлен там как жизненный вопрос политической экономии и юриспруденции. Для критической критики все это разумеется само собой. Прудон не открыл ничего нового своим отрицанием частной собственности, — говорит критика. Он только выболтал тайну, замолчанную критической критикой.

«Прудон, — продолжает господин Эдгар непосредственно ва своим характеризующим переводом, — открыл, таким образом, в истории нечто абсолютное, вечную основу, бога, рука которого направляет человечество. Этот бог — справедливость».

Францувское произведение Прудона 1840 г. не стоит на точке врения немецкой теории 1844 г. Прудоновская точка врения, которую вместе с ним разделяло множество французских писателей, во всем прочем придерживавшихся диаметрально противоположных взглядов, доставила критической критике ту выгоду, что она может одним и тем же росчерком пера характеризовать самые противоположные точки врения. Впрочем, стоит только последовательно выполнить закон, выставленный самим Прудоном, а именно закон об осуществлении справедливости путем ее отрицания, чтобы тем самым стать выше и этого абсолютного в истории. Если Прудон не обнаружил в данном случае последовательности, то этим он обязан тому печальному обстоятельству, что он родился францувом, а не немцем.

Для господина Эдгара Прудон, с его абсолютным в истории, с его верой в справедливость, стал *теологическим* предметом, и критическая критика, будучи ех professo критикой теологии, может

теперь заняться Прудоном, чтобы по его поводу изощряться в нападках на «религиозные представления».

«Характерным в каждом религиозном представлении является то, что оно возводит в догму состояние, в конечном итоге которого одна из двух противоположностей выступает как победительница и единственно истинная».

Мы увидим, как религиовная критическая критика возводит в догму состояние, в конечном итоге которого одна из двух противоположностей — «критика», в качестве единственно истинной, одерживает победу над другой противоположностью — «массой». Прудон же, приняв массовую справедливость за абсолютное, за бога истории, совершил тем большую несправедливость, что справедливая критика роль этого абсолютного, этого бога истории оставила исключительно за собой.

### $K_{I}$ итический комментарий $N_{I}$ 2.

«Факт существования нищеты, бедности приводит Прудона к односторонним выводам. В факте этом он видит противоречие равенству и справедливости. В нем, в этом факте, он почерпает свое оружие. Таким образом этот факт становится для него абсолютным, правомерным, факт же существования частной собственности — неправомерным».

«Спокойствие познавания» говорит нам, что Прудон видит в факте существования бедности противоречие справедливости, — следовательно, считает этот факт неправомерным; и тут же это самое «спокойствие познавания» заявляет нам, что этот факт становится для Прудона абсолютным и правомерным.

Прежняя политическая экономия, отправляясь от факта богатства народов, якобы создаваемого движением частной собственности, приходила к выводам, оправдывающим частную собственность. Прудон отправляется от противоположного факта, затушеванного софизмами политической экономии, от факта бедности, создаваемой движением частной собственности, и приходит к выводам, отрицающим частную собственность. Первая критика частной собственности исходит, конечно, из того факта, в котором полная противоречия сущность частной собственности проявляется в самой осязательной, самой кричащей, непосредственно самой возмутительной для человеческого чувства форме, — из факта бедности, нищеты.

«Критика, напротив, соединяет оба факта — бедности и собственности — в один; она признает существование внутренней

связи между обоими, делает из них одно целое и к этому целому, как таковому, обращается с вопросом о предпосылках его существования».

Критика, которая до сих пор ничего еще не уразумела в фактах собственности и бедности, противопоставляет, «напротив», свое дело, сделанное ею только в ее собственном воображении, действительному делу Прудона. Она соединяет оба факта в один и, сделав из обоих фактов один единственный, открывает существование внутренней свяви между обоими. Критика не может отрицать, что и Прудон усмотрел существование внутренней связи между фактом бедности и фактом частной собственности, так как, именно исходя из наличности этой внутренней связи, он управдняет собственность, чтобы управднить бедность. Прудон сделал даже больше. Он подробнейшим образом доказал, как именно движение капитала производит нищету. Критическая же критика, напротив, не занимается такими мелочами. Она привнает, что бедность и частная собственность -противоположности, — вещь довольно известная! Она соединяет бедность и богатство в одно целое и «к этому целому, как таковому, обращается с вопросом о предпосылках его существования», — вопросом тем более излишним, что критика сама ведь только-что совдала это «целое как таковое», и, стало быть, само это творческое действие критики и является предпосылкой его существования.

Спрашивая у «целого как такового» о предпосылках его существования, критическая критика тем самым, на истинно теологический манер, ищет этих предпосылок вне самого «пелого». Критическое умоврение движется вне объекта, над которым оно видимо работает. Между тем как все это противоречие есть не что иное, как движсение его обеих сторон, между тем как именно в природе обеих этих сторон лежит предпосылка существования целого, критическая критика стремится стать выше изучения этого действительного движения, образующего целое, чтобы получить возможность ваявить, что она, как «спокойствие познавания», выше обеих крайностей противоречия, что ее деятельность, создавшая «целое как таковое», одна только и в состоянии уничтожить созданную ею абстракцию.

Пролетариат и богатство — противоположности. Как таковые, они образуют одно целое. Оба они — формы существования частной собственности. Дело только в том определенном положении, которое каждый из этих двух элементов противоречия занимает в целом. Недостаточно объявить их двумя сторонами целого.

Частная собственность как частная собственность, как богатство, вынуждена сохранять свое собственное существование, а поэтому

и существование своей противоположности — пролетариата. Это — *положительная* сторона противоречия, удовлетворенная сама в себе частная собственность.

Напротив, пролетариат как пролетариат вынужден отвергнуть самого себя и тем самым и обусловливающую его противоположность, делающую его пролетариатом, — частную собственность. Это — отрицательная сторона противоречия, его беспокойство внутри себя, упраздненная и упраздняющая себя частная собственность.

Класс имущих и класс пролетариата одинаково представляют собой человеческое самоотчуждение. Но первый класс чувствует себя в этом самоотчуждении удовлетворенным и утвержденным, в отчуждении видит свидетельство своего могущества и в нем обладает видимостью человеческого существования. Второй же класс чувствует себя в этом отчуждении уничтоженным, видит в нем свое бессилие и действительность нечеловеческого существования. Класс этот, чтобы употребить выражение Гегеля, есть в отверженности возмущение против этой отверженности, возмущение, которое необходимо вывывается противоречием между человеческой природой класса и его жизненным положением, являющимся откровенным, решительным и всеобъемлющим отрицанием этой самой природы. В пределах самого противоречия частный собственник пред-

В пределах самого противоречия частный собственник представляет собой консервативную сторону, пролетарий — разрушительную. От первого исходит действие, направленное на сохранение противоречия, от второго — действие, направленное на его уничтожение.

Частная собственность в своем экономическом движении сама, вирочем, толкает себя к собственной гибели, но только путем невависимого от нее, бессовнательного, против ее воли происходящего и природой самого дела обусловленного развития, путем порождения на свет пролетариата как пролетариата, — этой совнающей свою духовную и фивическую нищету нищеты, этой совнающей свою отверженность и тем самым себя самое упраздняющей отверженности. Пролетариат приводит в исполнение приговор, который сама себе выносит частная собственность порождением на свет пролетариата, точно так же, как он приводит в исполнение приговор, который сам себе выносит наемный труд производством чужого богатства и собственной нищеты. Одержав победу, пролетариат никоим образом не становится абсолютной стороной общества, ибо он одерживает победу, только упраздняя самого себя и свою противоположность. С победой пролетариата исчезают как сам пролетариат, так и обусловливающая его противоположность — частная собственность.

Если социалистические писатели приписывают эту всемирноисторическую роль пролетариату, то это никоим образом не происходит от того, что они, как уверяет нас критическая критика, считают пролетариев богами. Скорее наоборот. Так как отвлечение от всего человеческого, даже от видимости человеческого, нашло себе в оформившемся пролетариате практически совершенное выражение; так как в жизненных условиях пролетариата все жизненные условия современного общества достигли вершины бесчеловечности; так как в пролетариате человек потерял самого себя, но вместе с тем не только обрел теоретическое сознание этой потери, а непосредственно еще вынужден к возмущению против этой бесчеловечности велением ничем не прикрашенной, неумолимой, абсолютно властной нужды, этого практического выражения необходимости, то поэтому пролетариат может и должен сам себя освободить. Но он не может освободить себя, не управднив своих собственных жизненных условий. Он не может управднить своих собственных жизненных условий, не управднив всех бесчеловечных жизненных условий современного общества, сосредоточившихся в его собственном положении. Он не напрасно проходит суровую, закаляющую школу труда. Дело не в том, в чем в данный момент видит свою цель отдельный пролетарий или даже весь пролетариат. Дело в том, что такое пролетариат и что он, сообразно этому своему бытию, исторически вынужден будет делать. Его цель и его историческое действие самым ясным и неоспоримым образом предуназываются его собственным жизненным положением, равно как и всей организацией современного буржуазного общества. Нет надобности распространяться о том, что вначительная часть английского и французского пролетариата и теперь уже сознаем свою историческую вадачу и постоянно работает над дальнейшим развитием и окончательным прояснением своего самосознания.

«Критическая критика» тем менее считает себя обязанной признать это, что она себя самое провозгласила единственным творческим элементом истории. От нее исходят исторические противоречия, от нее же деятельность, направленная на их упразднение. Устами своего «воплощения», Эдгара, она поэтому торжественно возвещает:

«Образованность и необразованность, экономическое благосостояние и экономическая несостоятельность — все эти противоречия, если только не желать осквернить их, должны достаться исключительно критике».

Экономическое благосостояние и экономическая несостоятельность удостоились метафизического освящения в качестве элементов

критически спекулятивного противоречия. Только рука критической критики может их касаться, не совершая святотатства. Капиталисты и рабочие не смеют вмешиваться в взаимоотношение обоих элементов этого противоречия.

Господин Эдгар, далекий от подозрений, что можно наложить руку на его критическое понимание противоречия, что можно отнять святость у его святыни, влагает в уста своего противника возражение, которое он мог сделать только самому себе.

«Разве возможно, — спрашивает воображаемый противник критической критики, — пользоваться какими-нибудь другими понятиями, кроме уже существующих понятий свободы, равенства и проч.? Я отвечаю (обратите внимание на ответ Эдгара), что греческий и латинский языки тотчас же погибли, как только исчерпан был тот круг мыслей, выражением которого эти языки служили».

Теперь ясно, почему критическая критика не дает нам ни одной мысли на немецком языке. Язык ее мыслей еще не народился, сколь бы много господин Рейхарт своим критическим обращением с иностранными словами, господин Фаухер своим обращением с английским языком, а господин Эдгар своим обращением с французским языком, — сколь бы много они все ни содействовали созданию нового критического языка.

# Характеризующий перевод № 2.

Критический Прудон говорит: «Земледельцы поделили между собой землю. Равенство только освятило владение; в этом случае оно освятило собственность». У критического Прудона земельная собственность возникает в тот самый момент, когда совершается раздел земли. Переход от владения к собственности он изображает словами: «в этом случае».

Действительный Прудон говорит: «Земледелие положило основание владению землей... Недостаточно было обеспечить труженику плоды его труда, если ему в то же время не обеспечивали главного орудия производства. Чтобы защитить более слабого от посягательств более сильного... нашли необходимым провести между владельцами постоянные разграничительные линии». Итак, «в этом случае» равенство прежде всего освятило владение. «С каждым годом, вместе с ростом народонаселения, все более и более росли корыстолюбие и жадность колонистов. Казалось необходимым положить предел их честолюбию созданием новых, непреодолимых преград. Так вемля стала собственностью вследствие потребности в равенстве... Без сомнения, с географической точки зрения раздел

не вполне был равномерным... но принцип тем не менее оставался тот же. Равенство раньше освятило владение, теперь же оно освятило собственность».

У критического Прудона «древние основатели собственности, увлекшись заботой об удовлетворении своей потребности, просмотрели то обстоятельство, что праву собственности в то же времи соответствовало право отчуждать, продавать, дарить, приобретать и терять, что, однако, уничтожало равенство, из которого они исходили».

У действительного Прудона основатели собственности не просмотрели из-за заботы о своей потребности этот ход развития собственности: на самом деле они его не предусмотрели. Но если б даже они могли предусмотреть его, то и в этом случае наличная потребность одержала бы победу. Далее, действительный Прудон слишком пропитан «массовостью» для того, чтобы противопоставлять «праву собственности» право отчуждать, продавать и т. д., т. е. противопоставлять роду его виды. Он противопоставляет «право сохранения наследственной доли» «праву отчуждения и т. д.», что представляет собой действительное противоречие и действительный шаг вперед.

### Критический комментарий № 3.

«На что опирается прудоновское доказательство невозможности собственности? Это превосходит всякую меру вероятия — все на тот же принцип равенства!»

Чтобы поверить этому, господину Эдгару достаточно было бы хоть немного подумать. Г-ну Эдгару должно быть известно, что господин Бруно Бауэр положил в основу всех своих рассуждений «бесконечное самосовнание» и принцип этот рассматривал как творческий принцип даже евангелий, своей бесконечной бессовнательностью, видимо, прямо противоречащих бесконечному самосовнанию. Таким же самым образом Прудон рассматривает равенство как творческий принцип прямо противоречащей ему собственности. Если г. Эдгар на минуту сравнит французское разенство с немецким «самосовнанием», он найдет, что последний принцип выражает по-немецки, т. е. в формах абстрактного мышления, то, что первый выражает по-французски, т. е. на языке политики и мыслящего соверцания. Самосовнание есть равенство человека с самим собой в чистом мышлении. Равенство есть сознание человеком самого себя в элементе практики, т. е. сознание человеком другого человека как равного себе и отношение человека к другому

человеку как к равному. Равенство есть французское выражение для обозначения единства человеческой сущности, родового сознания и родового поведения человека, практического тожества человека с человеком, т. е. для обозначения общественного, или человеческого, отношения человека к человеку. Поэтому, подобно тому как разрушительная критика в Германии, прежде чем дойти, в лице Фейербаха, до соверцания действительного человека, старалась разложить все определенное и существующее при помощи принципа самосознания, — подобно тому и разрушительная критика во Франции старалась достигнуть того же при помощи принципа равенства.

«Прудон сердится на философию, что само по себе не может быть поставлено ему в вину. Но почему он сердится? Философия, по его мнению, была до сих пор недостаточно практична: она вовнеслась на высоту умозрения и оттуда люди показались ей слишком маленькими. Я же думаю, что философия сверхпрактична, т. е. она была до сих пор не чем иным, как абстрактным выражением существующих отношений; она всегда была во власти предпосылок этих отношений, которые считала абсолютными».

Мнение, что философия есть абстрактное выражение существующих отношений, принадлежит, по своему происхождению, не господину Эдгару, а Фейербаху, который впервые определил философию как спекулятивную и мистическую эмпирию и доказал это. Однако господин Эдгар сумел придать этому мнению оригинальный, критический оборот. В то время как Фейербах приходит к тому именно ваключению, что философия должна снивойти с небес умоврения и спуститься в глубину человеческой нищеты, господин Эдгар, наоборот, поучает нас, что философия сверхпрактична. Скорее же всего похоже на то, что философия именно потому, что она была только трансцендентным, абстрактным выражением существующих отношений, вследствие этой своей трансцендентности и абстрактности, вследствие своего мнимого отличия от мира, должна была вообравить, что она оставила глубоко под собой существующие отношения и действительных людей. С другой же стороны ясно, что так как философия в действительности не отличалась от мира, то она и не могла вынести действительного суждения о нем, не могла приложить к нему, в какой бы то ни было мере, реальной силы различения, не могла, значит, практически проявить себя по отношению к нему, и в лучшем случае ей оставалось только довольствоваться практикой in abstracto. Философия была сверхпрактичной лишь в том смысле, что она парила над практикой. Критическая критика, для которой все человечество сливается в одну неодухотворенную массу, дает нам

блестящее свидетельство того, какими бесконечно миверными действительные люди представляются умоврению. Старая спекулятивная философия вполне вэтом согласна с критикой. Прочтите, например, следующее место из «Философии права» Гегеля: «С точки врения потребностей конкретное в представлении и есть то, что мы называем человеком; вдесь, стало быть, — и, собственно говоря, только вдесь, — речь идет о человеке в этом смысле». Во всех прочих случаях, когда умоврительные философы говорят о человеке, они имеют в виду не конкретное, а абстрактное, — идею, дух и проч. Разительные примеры того, какое выражение философия дает существующим отношениям, представили нам господин Фаухер своим изображением существующих отношений в Англии и господин Эдгар своим изображением существующих отношений во французском языке.

«И вот Прудон становится практичным. Открыв, что понятие равенства лежит в основании доказательства права собственности, он то же понятие обращает в оружие против собственности».

Прудон поступает вдесь точно таким же образом, как и немецкие критики: открыв, что в основании доказательства существования бога лежит человеческое представление, они то же представление обращают в довод против существования бога.

«Если верно, что последствия принципа равенства сильнее самого равенства, каким же образом Прудон может наделять этот принцип столь неожиданной силой?»

В основании всех религиовных представлений лежит, по мнению господина Бруно Бауэра, человеческое самосовнание. Оно же, по его мнению, составляет творческий принцип евангелий. Почему же, в самом деле, последствия принципа самосовнания оказались вдесь сильнее самого самосовнания? На это нам отвечают в чисто немецком духе: хотя самосовнание и есть творческий принцип религиовных представлений, но только как вышедшее из себя, самому себе противоречащее, отказавшееся от себя и отчужденное самосовнание. Пришедшее в себя, само себя понимающее, постигающее свою сущность, самосовнание есть поэтому сила, властвующая над созданиями своего самоотчуждения. Совершенно в таком же положении находится и Прудон, — конечно, с той разницей, что он говорит по-французски, а мы по-немецки, и что он поэтому выражает на французский лад то, что мы выражаем на немецкий лад.

Прудон сам себя спрашивает: почему равенство, хотя оно, в качестве творческого принципа разума, и лежит в основе учреждения собственности и, в качестве последнего разумного основания, лежит в основе всех доказательств права собственности, — почему

оно, тем не менее, не существует, а существует, напротив, его отрицание — частная собственность? Он переходит поэтому к рассмотрению факта собственности «внутри себя самой». Он доказывает, что «истинным образом собственность, как институт и принцип, невозможсна» (стр. 34), т. е. что она сама себе противоречит и сама себя во всех пунктах упраздняет; что она, выражаясь по-немецки, есть наличное бытие отказавшегося от себя, самому себе противоречащего, самого от себя отчужденного равенства. Действительные отношения во Франции, равно как познание этого отчуждения, с полным правом указывают Прудону на необходимость действительного снятия последнего.

Прудон чувствует потребность, в своем отрицании частной собственности, вместе с тем исторически оправдать существование частной собственности. Как и все первые попытки в этом роде, и его рассуждения тоже носят прагматический характер, т. е. он принимает, что прошлые поколения вполне сознательно и обдуманно старались воплотить в своих учреждениях идею равенства, являющегося в его глазах истинным выражением человеческой сущности.

«Мы снова и снова возвращаемся к тому же... Прудон пишет в интересах пролетариев». Да, его побуждает писать не интерес самодовольной критики, не абстрактный, искусственно созданный интерес, а «массовый», действительный, исторический интерес, — интерес, который заведет его дальше простой критики, интерес, который приведет к кризису. Прудон не только пишет в интересах пролетариев: он сам пролетарий, ouvrier. Его произведение есть научный манифест французского пролетариата и имеет поэтому совершенно другое историческое вначение, нежели жалкал литературная стряпня какого-нибудь критического критика.

«Прудон пишет в интересах тех, которые ничего не имеют. Иметь и не иметь ничего — для него абсолютные категории. Имение — самое важное для него, потому что в то же время неимение стоит перед его глазами как самый важный предмет размышления. Каждый человек должен иметь, но ровно столько, сколько другой, — думает Прудон. Я же должен сказать, что среди всего, чем я обладаю, мне интересно лишь то, чем я обладаю исключительно для себя, что я имею в большем количестве, чем другой. При условии же равенства как факт имения, так и само равенство будут для меня чем-то бевравличным».

Если верить господину Эдгару, то для Прудона *имение* и неимение — абсолютные категории. Критическая критика всюду видит

одни лишь категории. Так, для Эдгара имение и неимение, заработная плата, вознаграждение, нужда и потребность, труд для потребности, — все это не что иное, как категории.

Если б обществу нужно было освободиться только от категорий имения и неимения, насколько облегчил бы ему работу «преодоления» и «снятия» этих категорий всякий, даже более слабый, чем господин Эдгар, диалектик! Господин Эдгар смотрит на все эти вещи как на пустяки и не дает себе даже труда объяснить в противовес Прудону, что, собственно, представляют собсю эти категории имения и неимения. Но так как неимение — не категория только, а самая безутешная действительность; так как в наше время человек, не имеющий ничего, и есть ничто, так как ему отказано как в существовании вообще, так и еще более в человеческом существовании; так как состояние неимения есть состояние полного отвлечения человека от его предметности, — то по всему этому неимение вполне правильно представляется Прудону самым важным предметом равмышления, и это тем более, чем менее думали над этим предметом до него и до социалистических писателей вообще. Неимение это самый отчаянный спиритуализм, это полнейшая недействительность человека, полнейшая действительность не-человека, это весьма положительное имение — имение голода, холода, болезней, преступлений, унижения, идиотизма, всякой противочеловечности и противоестественности. Каждый же предмет, важность которого впервые совнана во всем ее размере, однажды став предметом размышления, стоит уже перед нами как самый важный предмет размышления.

Желание Прудона управднить неимение и старую форму имения внолне тожественно с его желанием управднить практически отчужденное отношение человека к своей предметной сущности, равно как политико-экономическое выражение человеческого самоотчуждения. Но так как его критика политической экономии вся еще во власти предпосылок политической экономии, то обратное завоевание предметного мира само еще выступает у Прудона в политико-экономической форме владения.

Критическая критика ваставляет Прудона противопоставлять неимению — имение; Прудон же, напротив, противопоставляет старой форме имения — частной собственности — владение. Он объявляет владение «общественной функцией». В функции же «интересное» заключается не в том, чтобы «исключить» другого, а в том, чтобы приложить к делу и реаливовать свои собственные силы, силы своего существа.

Прудону не удалось в полной мере развить свою мысль и воплотить ее в соответствующие формы. Понятие «равного владения» есть политико-экономическое, следовательно — само еще отчужденное выражение того факта, что предмет как бытие для человека, как предметное бытие человека, есть в то же время наличное бытие человека для другого человека, его человеческое отношение к другому человеку, общественное отношение человека к человеку. Прудон упраздняет политико-экономическое отчуждение в границах же политико-экономического отчуждения.

### Характеризующий перевод № 3.

Критический Прудон нашел себе и критического собственника, «по собственному признанию которого те, которые работали на него, потеряли то, что он присвоил себе». Массовый Прудон говорит массовому собственнику: «Ты работал! Возможно ли, чтобы ты никогда не заставлял других работать на себя? Каким же образом случилось, что они, работая на тебя, потеряли то, что ты сумел приобрести для себя, не работая на них?»

Критический Прудон ваставляет Сэя понимать под «richesse naturelle» «естественные владения», хотя Сэй, чтобы устранить всякие недоравумения, самым решительным образом ваявляет в своем «Epitomé» к «Traité d'économie politique», что он под «richesse» понимает не собственность и не владение, а «сумму стоимостей». Конечно, критический Прудон так же реформирует Сэя, как он сам реформирован был господином Эдгаром. По критическому Прудону, Сэй из того факта, что вемлю легче присвоить, чем воздух и воду, «тотчас же вывел право обращения полей в собственность». Сэй, очень далекий от того, чтобы из факта большей легкости присвоения вемли выводить право собственности на нее, говорит, напротив, весьма недвусмысленно: «Les droits des propriétaires de terres remontent à une spoliation » 1 («Traité d'économie politique», édit. III, t. I, р. 136, Nota). Поэтому — по Сэю — для установления права на вемельную собственность потребовались concours de la législation и du droit positif. 2 Действительный Прудон не заставляет Сэя из факта большей легкости присвоения земли «тотчас же» выводить право вемельной собственности. Он упрекает Сэя в том, что последний на место права ставит возможность и смешивает вопрос о возможности с вопросом о праве: «Say prend la possibilité pour le droit. On ne

<sup>1</sup> Права вемельных собственников сводятся к грабежу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Содействие законодательства и положительного права.

demande pas pourquoi la terre a été plutôt appropriée que la mer et les airs; on veut savoir, en vertu de quel droit l'homme s'est approprié cette richesse».

Критический Прудон продолжает: «К этому остается *только* прибавить, что вместе с куском почвы присваиваются также и остальные элементы — воздух, вода, огонь: terra, aqua, aëre et igni interdicti sumus».

Весьма далекий от того, чтобы прибавить «только» это, действительный Прудон, напротив, говорит, что он, между прочим (en passant), обращает «внимание» на присвоение воздуха и воды. У критического Прудона римская заклинательная формула пристегнута к рассуждению самым непонятным образом. Он забывает сказать, кто эти «мы», которых касается запрет. Действительный Прудон обращается к не-собственникам: «Пролетарии... собственность отмучает нас от общества: terra etc. interdicti sumus».

Критический Прудон следующим образом полемивирует с Шарлем Контом:

«Шарль Конт думает, что для того, чтобы жить, человек нуждается в воздухе, пище и одежде. Некоторые из этих вещей, как, например, воздух и вода, имеются в неистощимом количестве, а потому всегда оставались общей собственностью, другие же имелись в ограниченном количестве и потому, дескать, сделались частной собственностью. Шарль Конт исходит, стало быть, из понятий ограниченности и неограниченности. Быть может, он пришел бы к другим выводам, если бы сделал главными категориями понятия необходимости и ненужности».

Что за детская полемика со стороны критического Прудона! Он уговаривает Шарля Конта отказаться от тех категорий, из которых последний исходит в своих доказательствах, и перескочить к другим категориям, чтобы притти не к своим собственным выводам, а «можсет быть» к выводам критического Прудона.

Действительный Прудон не обращается к Шарлю Конту с подобными увещаниями. Он разделывается с ним не при помощи «быть может»: он побивает Шарля Конта его же категориями.

Шарль Конт, — говорит Прудон, — исходит из необходимости воздуха, пищи, а для известных климатов и одежды, не для того, чтобы жить, а для того, чтобы не переставать жить. Чтобы поддерживать свое существование, человек нуждается поэтому (по Шарлю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сэй принимает возможность за право. Не спрашивают, почему легче было присвоить гемлю, чем море и воздух; хотят знать, по какому правучеловек присвоил себе это богатство.

Конту) постоянно в присвоении различного рода вещей. Все эти вещи имеются не в одинаковом количестве. «Свет небесных тел. воздух и вода имеются в таких больших количествах, что человек не может их заметным образом увеличить или уменьшить; каждый может поэтому присвоить себе из всего этого столько, сколько ему нужно для удовлетворения своих потребностей, не сокращая при этом пользования других». Далее Прудон берет за исходную точку соб-ственные определения Шарля Конта. Прежде всего он доказывает Конту, что земля точно так же предмет первой необходимости, и потому пользование ею должно было бы быть доступно каждому, разумеется, в пределах оговорки Конта: «не сокращая пользования других». Почему же, в таком случае, вемля сделалась частной собственностью? Шарль Конт отвечает: потому, что количество вемли не неограниченно. Но он должен был бы, напротив, умоваключить так: количество вемли ограниченно, поэтому она не может быть присвоена. Присвоение воздуха и воды никому не наносит ущерба, потому что их всегда еще достаточно остается, потому что количество их неограниченно. Напротив, произвольное присвоение вемли наносит ущерб, сокращает пользование других потому именно, что количество вемли ограниченно. Польвование ею должно быть поэтому урегулировано в интересах всех. Способ донавательства Шарля Конта свидетельствует против его тезы.

«Шарль Конт — заключает Прудон (именно критический Прудон) — исходит из взгляда, что нация может быть собственницей вемли, между тем как, если собственность ведет за собой право употребления и злоупотребления. — jus utendi et abutendi re sua, — то нельзя и за нацией признать права употребления и злоупотребления вемлей».

Действительный Прудон не говорит, что право собственности «ведет за собой» јиз utendi et abutendi. Он слишком пропитан массовостью, чтобы говорить о праве собственности, которое ведет за собой право собственности. Јиз utendi et abutendi и есть ведь само право собственности. Прудон поэтому прямо отрицает за народом право собственности на территорию. Тем, которые считают это преувеличением с его стороны, он возражает, что во все времена это воображаемое право национальной собственности освящало все: верховную власть, налоги, регалии, барщину и т. д.

Действительный Прудон аргументирует следующим образом:

Действительный Прудон аргументирует следующим образом: Конт хочет показать нам, как возникает собственность, и начинает с того, что родоначальником всякой собственности делает право собственности нации,—что составляет petitio principii. Он ваставляет

государство продавать вемли, он ваставляет промышленника покупать эти вемли, т. е. он подставляет те самые отношения собственности, которые собирается только доказать.

Критический Прудон отвергает францувскую десятичную систему. Он оставляет франк, но на место сантима ставит «полушку».

«Когда я, — прибавляет Прудон (критический Прудон), — уступаю участок вемли, то я не только лишаю себя жатвы, но отнимаю у своих детей и внуков вековое имение. Земля обладает стоимостью не только сегодня: она обладает еще стоимостью будущего, стоимостью развития».

Действительный Прудон говорит не о том, что вемля имеет стоимость не сегодня только, но и вавтра: он противопоставляет полную, сейчас существующую стоимость той стоимости, в которой учитывается будущее вемельного участка и которая вависит от моей способности извлекать пользу из него. Он говорит: «Разрушьте ваш участок вемли или, что то же для вас, продайте его. Вы этим самым не только откавываетесь от одной, двух или многих жатв, но вы уничтожаете все продукты, которые вы извлекаете из него, — вы, ваши дети и внуки». Прудону важно было не противопоставление одной жатвы вековому имению (деньги, вырученные ва пашню, могут, как капитал, превратиться в вековое имение), а противопоставление теперь существующей стоимости той, которую получает вемля вследствие беспрерывной обработки ее.

чает вемля вследствие беспрерывной обработки ее.

«Новая стоимость, — говорит Шарль Конт, — которую я придаю вещи своей работой, есть моя собственность». Прудон (критический Прудон) думает опровергнуть его следующим обравом: «В таком случае с прекращением работы человек перестает быть собственником. Право собственности на продукт ни в коем случае не может вести за собой права собственности и на вещество, составляющее основу продукта».

Действительный Прудон говорит:

«Пусть рабочий присваивает себе продукты своего труда; но я не понимаю, почему право собственности на продукт должно вести за собой право собственности на вещество. Разве рыбак, более успевающий в рыбной ловле, чем другие рыбаки на том же самом берегу, от этого становится собственником той полосы, на которой он ловил рыбу? Разве ловкость охотника давала ему когда-нибудь право собственности на дичь целого кантона? То же и с хлебопашцем. Чтобы прерватить владение в собственность, необходимо еще какоето другое условие, кроме ватраченного труда; в противном случае человек перестал бы быть собственником, как только он перестал

быть рабочим». Cessante causa, cessat effectus. Если собственник — собственник только в качестве рабочего, то он перестает быть собственником, как только перестает быть рабочим. «Поэтому по закону собственность создается давностью; труд есть только осязательный признак, материальный акт, служсащий выражением оккупации вещи».

«Система присвоения вещи черев посредство труда, — продолжает Прудон, — противоречит, таким образом, закону. И если сторонники этой системы утверждают, что они пользуются ею для объяснения законов, то они противоречат самим себе». Если, далее, согласно этому мнению, возделывание вемли, например, «создает право собственности на вемлю», то такое рассуждение — не что иное, как реtitio principii. Фактически же верно лишь то, что создана новая производительная способность вещества. А требовалось доказать, что тем самым создано и право собственности на вещество. Человек не создает вещества. Даже производительные способности вещества создаются человеком только при условии предварительного существования самого вещества.

Критический Прудон делает из *Гракха Бабефа* борца за *свободу*, у «массового» же Прудона Бабеф фигурирует как борец за *равенство* (partisan de l'égalité).

Критический Прудон, взявшийся за определение гонорара, следуемого Гомеру за «Илиаду», говорит: «Гонорар, который я выплачиваю Гомеру, должен равняться той работе, которую он выполнил для меня. Как определить стоимость его работы?» Критический Прудон слишком преврительно относится к политико-экономическим мелочам, чтобы знать, что стоимость вещи и та работа, которую эта вещь выполняет для другого, совершенно различные вещи. Действительный Прудон говорит: «Гонорар поэта должен быть равен его продукту; какова же стоимость этого продукта?» Действительный Прудон утверждает, что «Илиада» имеет бесконечно большую цену (или меновую стоимость, ргіх); критический же утверждает, что она имеет бесконечно большую стоимость. Действительный Прудон противопоставляет стоимость «Илиады», ее стоимость в политико-экономическом смысле (valeur intrinsèque), ее меновой стоимости (valeur échangeable); критический же Прудон противопоставляет «Внутренней стоимости» «Илиады», т. е. ее ценности как поэмы, ее «стоимость для обмена».

Действительный Прудон говорит: «Материальное вознаграждение и талант не имеют общего мерила. В этом отношении положение всех производителей одинаково. Следовательно, всякое сравнение их между собою и всякая имущественная классификация невозможны» («Entre une récompense materielle et le talent il n'existe pas de commune mesure; sous ce rapport la condition de tous les producteurs est égale; conséquemment toute comparaison entre eux et toute distinction de fortune est impossible»).

Критический же Прудон говорит: «Относительное положение производителей одинаково. Талант не может быть материально вввешен... Всякое сравнение производителей между собой, всякое внешнее различие их невозможны».

У критического Прудона «человек науки должен себя чувствовать в обществе равным всем остальным, потому что его талант и его проницательность — только продукты общественной проницательности». Действительный Прудон нигде не говорит о чувствах таланта. Он говорит, что талант вынужден опуститься до уровня общества. Он отнюдь не утверждает, что талантливый человек — только продукт общества. Он, напротив, говорит: «Талантливый человек успел создать в себе самом полезное орудие... В нем скрыты свободный рабочий и накопленный общественный капитал».

Критический Прудон продолжает: «Он должен быть, кроме того, благодарен обществу за то, что оно освобождает его от других работ и дает ему возможность отдаться науке».

Действительный Прудон нигде не упоминает о благодарности талантливого человека. Он говорит:

«Художник, ученый, поэт получают свою награду уже в одном том, что общество позволяет им отдаваться исключительно науке и искусству».

Наконец, критический Прудон совершает истинное чудо: он ваставляет общество в 150 работников содержать «маршала», следовательно—и целую армию. У действительного Прудона этот самый «маршал»— не больше, как «кузнец» (maréchal).

# Критический комментарий № 4.

«Если он (Прудон) хочет сохранить понятие заработной платы, если он хочет видеть в обществе учреждение, которое дает нам работу и платит нам за нее, то он тем менее в праве принять время за мерило вознаграждения, что несколько раньше он, следуя по стопам  $\Gamma yeo$   $\Gamma poqua$ , проводил мысль об отсутствии соответствия между временем и значимостью предмета».

Здесь перед нами единственный пункт, где критическая критика делает попытку разрешить свою задачу и доказать Прудону, что он, с своей политико-экономической точки зрения, ложно истолковывает

политическую экономию. Но вдесь же критика осрамляется поистине критическим образом.

Вместе с Гуго Гроцием Прудон развивал мысль, что давность не может служить основанием для превращения владения в собственность, одного «правового принципа» в другой, точно так же, как время не может превратить той истины, что сумма углов треугольника равняется двум прямым, в другую истину, что сумма эта равна трем прямым. «Вам никогда не удастся добиться, — восклицает Прудон, — чтобы продолжительность времени, которая сама по себе ничего не совдает, ничего не меняет, ничего не модифицирует, превратила владельца в собственника»!

Господин Эдгар умоваключает: так как Прудон сказал, что время не может превратить один правовой принцип в другой, да и вообще не может само по себе изменить что-либо или модифицировать, то он поэтому обнаруживает непоследовательность, делая рабочее время мерилом политико-экономической стоимости продукта труда. — Г-ну Эдгару помогло додуматься до этого критически-критического замечания то обстоятельство, что он перевел слово «valeur» через «Geltung» (вначимость) и таким образом получил возможность применять это слово в одном и том же смысле как там, где речь идет о вначении правового принципа, так и там, где говорится о коммерческой стоимости продукта труда. Ему удалось это сделать благодаря отожествлению не имеющей никакого содержания продолжительности времени с полным содержания рабочим временем. Если бы Прудон сказал, что время не может превратить муху в слона, то критическая критика могла бы с таким же правом вывести заключение: в таком случае он не должен делать рабочего времени мерилом заработной платы.

Что рабочее время, израсходованное на производство какогонибудь предмета, принадлежит к издержкам производства, это должна быть в состоянии понять и сама критическая критика. Не может она не понять и того, что издержки производства предмета — это то, чего он стоит, т. е. за что он может быть продан, если исключить влияние конкуренции. Кроме рабочего времени и материала труда, к издержкам производства политико-экономы относят еще ренту земельного собственника, проценты и прибыль капиталиста. То и другое отпадает у Прудона, потому что у него отпадает частная собственность. Остаются рабочее время и прочие издержки. Делая рабочее время, непосредственное наличное бытие человеческой деятельности как таковой, мерилом заработной платы и определения стоимости продукта, Прудон делает человеческий элемент решающим,

в то время как в старой политической экономии решающим моментом была вещественная сила капитала и земельной собственности, т. е. Прудон снова возвращает права человеку, хотя, все еще оставаясь на почве политической экономии, делает это в противоречивой форме. Насколько правильно он поступал с точки зрения политической экономии, можно судить по тому, что основатель новейшей политической экономии, Адам Смит, на первых же страницах своего сочинения «An inquiry into the nature and causes of the wealth of nations» («Исследование о природе и причинах богатства народов») развивает мысль, что до установления частной собственности, следовательно при предпосылке отсутствия частной собственности, рабочее время было мерилом заработной платы и не различавшейся еще от нее стоимости продукта труда.

Пусть, однако, критическая критика сама на минуту вообразит себе, что Прудон не исходил из предпосылки заработной платы. Неужели же она думает, что когда-нибудь еремя, потребное для про-изводства продукта, не будет существенным моментом «значимости» предмета; неужели она думает, что время потеряет свою цену?

В области непосредственного материального производства решение вопроса о том, должен ли данный предмет быть произведен или нет, т. е. решение вопроса о *стоимости* предмета, будет существенно вависеть от рабочего времени, потребного для его производства. Ибо от времени зависит, имеет ли общество время развивать свои человеческие потребности.

И даже что касается духовного производства, то разве и там, если хотеть поступать разумно, не приходится при определении объема, основ и плана духовного произведения принимать во внимание время, необходимое для производства? В противном случае, я, по меньшей мере, подвергаюсь опасности, что мой предмет в идее никогда не превратится в предмет в действительности, — следовательно, что он может лишь приобрести стоимость мнимого предмета, т. е. мнимую стоимость.

Критика политической экономии с точки врения политической экономии признает все существенные определения человеческой деятельности, но только в отчужденной, оторванной от предмета форме, подобно тому, как она вдесь, например, превратила вначение времени для человеческого труда в значение времени для заработной платы, для наемного труда.

Господин Эдгар продолжает:

«Чтобы принудить талант принять названное мерило, Прудон влоупотребляет понятием свободной сделки и утверждает, будто

обществу и отдельным его членам принадлежит право отвергать произведения таланта».

У фурьеристов и сен-симонистов талант, продолжая стоять на политико-экономической почве, дерзает ставить непомерные требования в деле своего гонорара, точно так же, как старается применить свое представление о своей бесконечной стоимости к определению меновой стоимости своих продуктов. На эти домогательства таланта Прудон отвечает тем же, чем отвечает политическая экономия на всякую претензию цены подняться далеко выше уровня так называемой естественной цены, т. е. издержек производства данного продукта: он отвечает указанием на свободу сделки. При этом Прудон злоупотребляет не самим отношением, взятым в смысле политической экономии: он только принимает за действительное то, что у политико-экономов является номинальным и иллюзорным, именно — свободу договаривающихся сторон.

#### Характеризирующий перевод № 4.

Критический Прудон реформирует, наконец,  $\phi$  ранцузское общество, преображая в такой же мере французских пролетариев, как и французскую буржуазию.

Французским пролетариям он отказывает в «силе», потому что действительный Прудон упрекает их за недостаток добродетели (vertu). Их ловкость в работе он обращает в проблематичную ловкость, может быть, потому, что действительный Прудон без всяких обиняков признает эту ловкость (Prompt au travail vous êtes etc.). Он превращает французских буржуа в нищих духом граждан, между тем как действительный Прудон противопоставляет неблагородных буржуа (bourgeois ignobles) заклейменным «благородным» (nobles flétris). Он превращает буржуа из гражданина «волотой середины» (bourgeois juste-milieu) в «наших добрых граждан», за что французская буржуавия скажет ему большое спасибо. Где действительный Прудон говорит о том, что «растет» «злая воля» французских буржуа (la malveillance de nos bourgeois), там критический Прудон вполне последовательно говорит о «беззаботности наших граждан». Буржуа действительного Прудона настолько далек от беззаботности, что, обращаясь к самому себе, восклицает: «N'ayons pas peur! n'ayons pas peur!» Так говорит только тот, кто хочет отогнать от себя страх и заботу.

Совданием критического Прудона посредством перевода действительного Прудона критическая критика показала массе, что

такое критически совершенный перевод. Она показала нам «перевод, каким он должен быть». Она поэтому с полным правом нападает на плохие массовые переводы.

«Немецкая публика хочет получать книжный товар ва бесценок, издатель хочет поэтому иметь дешевый перевод; переводчик не хочет умереть с голоду ва своей работой и в самом деле не может выполнить своей работы с врелой обдуманностью (со всем спокойствием повнавания), потому что издатель стремится побить конкурентов быстрой доставкой перевода. Мало того. Даже переводчику, и тому приходится опасаться конкуренции: он должен бояться, что найдется другой, который предложит доставить работу скорее и по более дешевой цене. И вот, переводчик диктует свою рукопись какому-нибудь бедному писпу, и диктует при этом насколько возможно быстрее, чтобы не платить даром писцу, оплачиваемому по часам. Он счастлив, если может на следующий день удовлетворить подстерегающего его наборщика. Впрочем, вообще говоря, переводы, наводняющие наш книжный рынок, свидетельствуют только о крайнем бессилии современной немецкой литературы». (Кн. VIII, стр. 54, «Всеобщая литературная гавета».)

#### Критический комментарий № 5.

«Доказательство невозможности собственности Прудон видит в том, что человечество особенно разрушает себя системой процентов и прибыли и непропорциональным отношением потребления к производству. Доказательству этому недостает его противоположности, — именно не показано, что частная собственность исторически возможна».

Счастливый инстинкт подсказывает критической критике решение не касаться выводов Прудона о системе процентов и прибылк и т. д., т. е. самых важных выводов Прудона. В этом пункте критика Прудона, даже подобие критики, невозможна без весьма положительных энаний по вопросу о движении частной собственности. Критическая критика думает вознаградить себя за свое бессилие замечанием, что Прудон не представил доказательства исторической возможности частной собственности. Почему критика, не дающая ничего, кроме слов, требует, чтобы другие давали ей все?

«Прудон доказывает невозможность собственности тем, что рабочий не может из своей заработной платы оплатить продукт своего труда. Прудон не дает нам исчерпывающего объяснения этого явления, ссылаясь на сущность капитала. Рабочий не может оплатить свой продукт, потому что последний всегда есть нечто общественное, сам же рабочий — не что иное, как отдельный оплачиваемый человек».

Чтобы быть более исчерпывающим, господин Эдгар, в противовес прудоновской дедукции, мог бы сказать, что рабочий не можем оплатить свой продукт потому, что он вообще должен оплачивать его. В определении купли уже содержится то, что рабочий относится к своему продукту как к предмету, потерянному для него, отчужденному. Исчерпывающий довод господина Эдгара не исчерпывает, между прочим, того, почему капиталист, который и сам тоже — не что иное, как отдельный человек, и к тому же человек оплачиваемый процентами и прибылью, может, однако, оплатить не только продукт труда, но и еще большее, чем этот продукт. Чтобы это объяснить, господин Эдгар должен будет объяснить взаимоотношение капитала и труда, т. е. опять-таки сослаться на сущность капитала.

Приведенное место из критики показывает самым наглядным образом, как критическая критика пользуется тем, чему она толькочто научилась у какого-нибудь писателя, чтобы тотчас же в критической обработке выставить это, как мудрость собственного изобретения, против того же писателя. Именно у самого Прудона критическая критика почерпнула не приведенный Прудоном и приведенный господином Эдгаром довод. Прудон говорит:

«Divide et impera... Разъедините рабочих, и очень возможно, что поденная плата, выплачиваемая каждому в отдельности, превысит стоимость каждого индивидуального продукта, но дело не в этом... Оплатив все индивидуальные силы, вы тем самым еще не оплатили коллективной силы».

Прудон впервые обратил внимание на то, что сумма вознаграждений отдельных рабочих, даже в том случае, когда каждый индивидуальный труд оплачивается полностью, не оплачивает еще коллективной силы, овеществленной в их продукте; что рабочий, следовательно, оплачивается не как часть общей рабочей силы. Господин же Эдгар истолковывает это в том смысле, что рабочий есть не что иное, как отдельный оплачиваемый человек. Таким образом, критическая критика пользуется общей мыслью Прудона, чтобы противопоставить ее дальнейшему конкретному развитию той же мысли Прудона. Она делает из этой мысли критическое употребление и в следующих выражениях раскрывает тайну критического социализма:

«Современный рабочий  $\partial y$ мает только о себе, т. е. он ваставляет платить себе только за себя. Не кто иной, как сам рабочий, не

учитывает всей той колоссальной, беспредельной силы, которая возникает от сотрудничества его силы с другими силами».

По мнению критической критики, все вло только в смышлении» рабочих. Правда, английские и французские рабочие образовали ассоциации, в которых предметом вваимного поучения рабочих служат не только их непосредственные потребности как рабочих, но и их потребности как людей. Образованием этих ассоциаций рабочие обнаружили весьма основательное и обширное сознание той «колоссальной» и «беспредельной» силы, которая возникает от их сотрудничества. Но эти массовые, коммунистические рабочие, занятые в мастерских Манчестера и Лиона, не думают, чтобы можно было «чистым мышлением» избавиться от ховяев и собственного практического унижения. Они очень болезненно ощущают различие между бытием и мышлением, между сознанием и эксизнью. Они внают, что собственность, капитал, деньги, наемный труд и тому подобное представляют собой далеко не привраки воображения, а весьма практические, весьма конкретные продукты самоотчуждения рабочих, и что поэтому они должны быть управднены тоже практическим и конкретным образом для того, чтобы человек мог стать человеком не только в мышлении, в сознании, но также в массовом бытии, в жизни. Критическая же критика, напротив, учит рабочих, что они перестают быть в действительности наемными рабочими, лишь только они в мысли управдняют мысль о наемном труде, лишь только они в мысли перестают быть для себя наемными рабочими и, сообразно с этим возвышенным представлением, не заставляют более оплачивать свою особу. Как абсолютные идеалисты, как эфирные существа, они, естественно, могут также жить эфиром чистого мышления. Критическая критика учит их, что они управдняют действительный капитал, преодолевая в мысли категорию капитала, что они действительно изменяются и превращаются в действительных людей, изменяя в своем совнании абстрактное «я» и с преврением отвергая всякое действительное изменение своего действительного существования, действительных условий своего существования, т. е. своего действительного «я», — как некритическую операцию. «Дух», который в действительности видит только категории, сводит, конечно, всякую человеческую деятельность и практику к диалектическому мыслительному процессу критической критики. Именно это обстоятельство отличает ее социализм от массового социализма и коммунизма.

После всех своих великих рассуждений г-н Эдгар, конечно, должен «отказать» критике Прудона «в сознании». «Но Прудон

кочет также быть практичным». «Он думает именно, что повнал». «И, однако, — торжествуя восклицает «спокойствие повнавания», — мы и теперь еще должны отказать ему в спокойствии повнавания». «Мы приводим несколько мест из его произведения, чтобы показать, насколько он мало продумал свое отношение к обществу». Впоследствии мы приведем еще несколько мест из произведений критической критики (см. «Банк для бедных и образцовое хозяйство»), чтобы показать, насколько она еще не успела ознакомиться даже с самыми главными политико-экономическими отношениями, тем более не продумала их и, несмотря на это, с свойственным ей критическим тактом почувствовала себя призванной подвергнуть Прудона своему суду.

После того как критическая критика, в роли «спокойствия познавания», «расправилась» со всеми массовыми «противоречиями», после того как она овладела всей действительностью в форме категорий и всю человеческую деятельность растворила в спекулятивной диалектике, — после всего этого мы увидим ее за работой воспроизводства мира из спекулятивной диалектики. Само собой разумеется, что чудеса критически-спекулятивного мирового зодчества, если только не желать «осквернить» их, должны быть представлены невежественной массе в форме мистерий. Критическая критика в своем воплощении Вишну-Шелиги выступает поэтому как торговец тайнами.

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

## «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» КАК ТОРГОВЕЦ ТАЙНАМИ,

#### или же

## «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ЛИЦЕ ГОСПОДИНА ШЕЛИГИ.

Критическая критика в воплощении *Шелиги-Вишну* снабжает нас апофеозом «Парижских тайн» (Mystères de Paris). Эжен Сю провозглашается «критическим критиком». Стоит ему только узнать про это, как он, вместе с bourgeois gentilhomme Мольера, воскликнет: «Par ma foi, il y a plus de quarante ans que je dis de la prose, sans que j'en susse rien: et je vous suis le plus obligé du monde de m'avoir appris cela». <sup>1</sup>

Господин Шелига предпосылает своей критике *эстетический* пролог.

«Эстетический пролог» выясняет всеобщее вначение «критического» эпоса, и специально «Mystères de Paris», следующим образом:

«Эпос рождает мысль, что настоящее само по себе — ничто, даже не только» (ничто, даже не только!), «но вечная граница между прошедшим и будущим, а» (ничто, даже не только, а!) «а и та снова и снова подлежащая заполнению трещина, которая отделяет бессмертие от тленности... В этом — всеобщее значение «Парижских тайн».

«Эстетический пролог» утверждает, далее, что «критик, если он этого желает, может быть также и поэтом».

Вся критика господина Шелиги докажет правильность этого утверждения. Во всех своих частях она представляет «поэтический вымысел».

Она в то же время — продукт «свободного искусства» в том смысле, как оно определяется в «эстетическом прологе», т. е. «она ивобретает нечто совершенно новое, абсолютно никогда еще не имевшее места».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ей-богу, более сорока лет я говорю прозой, не подозревая этого, и я чрезвычайно обязан вам за то, что вы выяснили мне это.

Наконец, она даже представляет собой критический эпос, ибо она «есть снова и снова подлежащая заполнению трещина, отделяющая бессмертие» — критическую критику господина Шелиги — от «тленности» — романа господина Эжена Сю.

#### 1. ТАЙНА ОДИЧАНИЯ СРЕДИ ЦИВИЛИЗАЦИИ И ТАЙНА БЕСПРАВИЯ В ГОСУДАРСТВЕ.

Как известно, Фейербах рассматривал христианские представления о воплощении, троичности, бессмертии и проч. как тайну воплощения, тайну троичности, тайну бессмертия. Господин Шелига рассматривает все нынешние мировые отношения как тайны. Но если Фейербах раскрыл действительные тайны, то господин Шелига, наоборот, превращает действительные тривиальности в тайны. Его искусство заключается не в том, чтобы раскрыть скрытое, а в том, чтобы скрыть раскрытое.

Так, он объявляет одичание (преступников) среди цивиливации, равно как бесправие и неравенство в государстве, тайнами. Одно из двух: либо социалистическая литература, раскрывшая эти тайны, осталась тайной для господина Шелиги, либо ему хочется обратить самые известные выводы этой литературы в частную тайну «критической критики».

Нам поэтому нет надобности подробно останавливаться на рассуждениях господина Шелиги об этих тайнах. Интересно только отметить некоторые, самые блестящие, пункты.

«Перед лицом закона и судьи все разны: великие и малые, бедные и богатые. Положение это занимает первое место в символе веры  $socy \partial apcmsa$ ».

Государства? Символ веры большинства государств с самого начала, напротив, устанавливает *неравенство* перед лицом *вакона* великих и малых, бедных и богатых.

«Каменотес Морель с наивным прямодушием очень ясно определяет сущность тайны (именно тайны противоречия между бедностью и богатством). Он говорит: «Если б только богатые знали про это! Если б только богатые знали про это! Несчастье в том и заключается, что они не знают, что такое бедность».

Господин Шелига не знает, что Эжен Сю, из любезности к францувской буржуазии, допускает анахронизм, влагая в уста Мореля, рабочего эпохи «Charte vérité», обычную фразу бюргеров времен Людовика XIV: «Ah! si le roi le savait!» в модифицированной форме: «Ah! si le riche le savait!» В Англии и Франции, по крайней мере, это наивное отношение между богатым и бедным перестало существо-

вать. Ученые представители богатства, политико-экономы, дали широкое распространение представлению о фивических и моральных бедствиях нищеты во всех ее видах. Вдобавок они доказали, что эта нищета так и должна оставаться, потому что так и должно оставаться современное положение дел. Мало того. В своей заботливости они даже вычислили, в каких именно пропорциях беднота должна изводить себя всяческими смертями для блага богатых и своего собственного блага.

Когда Эжен Сю изображает кабаки, притоны и явык преступников, господин Шелига открывает «тайну», что «автор» задавался целью— не изобравить этот явык и эти притоны, а «изучить тайну пружин вла и проч.» «Ведь именно в местах наиболее оживленного движения... преступники чувствуют себя как дома».

Что сказал бы естествоиспытатель, если б ему стали доказывать, что ячейка пчелиных сотов интересует его не как сотовая ячейка, что она не представляет тайны для того, кто ие изучал ее, потому что пчела «чувствует себя совершенно как дома» именно на свежем воздухе и на цветке? В притонах преступников и в их языке отражается характер преступника, они составляют неотъемлемую часть его бытия, их изображение входит в изображение преступника настолько же, насколько изображение «рetite maison» входит в изображение «femme galante».

Притоны преступников составляют такую еще тайну даже для самой парижской полиции, не говоря уже о парижанах вообще, что еще в настоящую минуту в «Cité» прокладываются светлые и широкие улицы, чтобы сделать эти притоны доступными для полиции.

Наконец, сам Эжен Сю ваявляет, что при изображении всего этого он рассчитывал на «curiosité craintive» читателей. Господин Эжен Сю во всех своих романах рассчитывал на это боявливое любонытство. Вспомните только «Атар Гюль», «Саламандру», «Плик и Плок» и проч.

#### 2. ТАЙНА СПЕКУЛЯТИВНОЙ КОНСТРУКЦИИ.

Тайна критического изображения «Парижских тайн» есть тайна спекулятивной гегелевской конструкции. Объявив «одичание среди цивилизации» и «бесправие в государстве» тайнами, т. е. растворив их в категории «тайны», Шелига заставляет «тайну» начать свой спекулятивный круговором эсизни. Нескольких слов будет достаточно, чтобы дать общую характеристику спекулятивной конструкции. Отношение Шелиги к «Парижским тайнам» сделает понятными все частные применения этой конструкции.

Когда я из действительных яблок, груш, вемляники, миндаля образую общее представление «плод»; когда я иду дальше и воображаю, что мое, добытое из действительных плодов, абстрактное представление «плод» есть вне меня существующая сущность, мало тогоистинная сущность груши, яблока и проч., то я этим, выражаясь спекулятивным явыком, объявляю «плод» «субстанцией» груши, яблока, миндаля и проч. Я говорю, следовательно, что для груши не существенно те, что она — груша, для яблока — то, что оно — яблоко. Существенное в этих вещах, говорю я, есть не их действительное, чувственно соверцаемое наличное бытие, а абстрагированная мною от них и подсунутая под них сущность, сущность моего представления, «плод». Я объявляю тогда яблоко, грушу, миндаль и проч. простыми формами существования, модусами (modi) «плода». Мой конечный рассудок, находящий себе поддержку в чувствах, отличает, разумеется, яблоко от груши и грушу от миндаля, но мой спекулятивный разум объявляет это чувственное различие несущественным и безразличным. Спекулятивный разум видит в яблоке то же, что в груше, в груше то же, что в миндале, а именно -«плод». Особые, действительные плоды играют, главным образом, роль видимых плодов, истинную сущность которых представляет «субстанция» «плод».

Этот путь не приводит к особому обогащению определениями. Минералог, наука которого ограничивалась бы установлением истины, что все минералы в действительности суть «минерал вообще», был бы минералогом лишь в собственном воображении. При виде каждого минерала спекулятивный минералог говорил бы: это — «минерал». Его наука ограничивалась бы тем, что он повторял бы столько раз это слово, сколько существует действительных минералов.

Спекулятивное мышление, сделавшее из различных действительных плодов один «плод» абстракции — «плод вообще», вынуждено, чтобы варучиться хотя бы подобием действительного содержания, попытаться тем или иным образом вернуться от «плода», от субстанции, к действительным, разнообразным вульгарным плодам — к яблоку, груше, миндалю и проч. Но насколько легко из действительных плодов вывести абстрактное представление «плод», настолько же трудно из абстрактного представления «плод» вывести действительные плоды. Невозможно притти от абстракции даже к противоположности абстракции, не отказавшись от самой абстракции.

Спекулятивный философ отказывается поэтому от абстракции «плода», но он отказывается от нее на особый, спекулятивный, мистический манер, — так именно, что сохраняется видимость, будто он не отказывается от абстракции. Он поэтому и действительно лишь видимо покидает абстракцию. Он рассуждает, примерно, следующим образом:

Если яблоко, груша, миндаль, вемляника действительно не что иное, как «субстанция вообще», «плод вообще», то каким же образом «плод вообще» представляется мне то в виде яблока, то в виде груши, то в виде миндаля, — откуда эта видимость многообразия, столь осявательно противоречащая моему спекулятивному представлению об единстве, о «субстанции вообще», о «плоде вообще»?

Это происходит от того, отвечает спекулятивный философ, что «плод вообще» — не мертвая, лишенная различий, покоящаяся сущность: это сущность живая, себя внутри себя различающая, подвижная. Разнообравие грешных плодов имеет значение не только для моего чувственного рассудка, но и для самого «плода вообще», для спекулятивного разума. Различные грешные плоды суть различные жизненные проявления «одного плода»; это — кристаллические отложения, образованные «плодом вообще», так что, например, в яблоке «плод вообще» придает себе яблоковидное наличное бытие, в груше - грушевидное. Нет надобности поэтому, повторяя точку врения, исходящую из представления о субстанции, говорить здесь: груша — это «плод вообще», яблоко — это «плод вообще», миндаль — это «плод вообще». В данном случае нужно, напротив, говорить: «плод вообще» полагает себя как груша, «плод вообще» полагает себя как яблоко, как миндаль и проч. Различия, отделяющие друг от друга яблоко, грушу, миндаль и проч., суть именно саморазличения «плода вообще», они делают отдельные плоды именно различными звеньями в жизненном процессе «плода вообще». «Плод вообще» не есть больше бессодержательное, лишенное различий единство: он есть единство нак всеобщность, как «целостность» плодов, образующих теперь «органически сомкнутый ряд ввеньев». В каждом следующем звене этого ряда «плод вообще» воплощается в более развитой, более выпукло выраженной форме наличного бытия, пока, наконец, в качестве «обобщения» всех плодов, он не становится в то же время живым единством, которое настолько же содержит внутри себя растворенным каждый плод в отдельности, насколько оно производит каждый из них из себя, подобно тому как все члены тела постоянно растворяются в крови и постоянно производятся из крови.

Вы видите: если христианской религии известно только одно воплощение бога, то спекулятивная философия знает столько воплощений, сколько имеется вещей, как, например, здесь, где каждый

отдельный плод есть особое воплощение субстанции, абсолютного плода. Главный интерес спекулятивного философа ваключается в том, чтобы произвести существование действительных, грешных плодов и с таинственным видом затем сказать, что есть яблоки, груши, миндалины и изюмины. Но те яблоки, груши, миндаль и изюмины, которые мы снова обретаем в спекулятивном мире, суть, прежде всего, видимые яблоки, видимые груши, видимый миндаль, видимые изюмины, ибо они представляют собой жизненные моменты «плода вообще», этой абстрактной рассудочной сущности, а потому и сами суть абстрактные сущности рассудка. Что нас в этой спекулятивной операции должно радовать, так это то, что мы снова обретаем все действительные плоды, но как плоды, имеющие более высокое, мистическое значение, — плоды, которые выросли не из материальной почвы, а из эфира нашего мозга, и представляют собой воплощения «плода вообще», воплощения абсолютного субъекта. Если мы, таким образом, возвращаемся от абстракции, от сверхъестественной рассудочной сущности «плод вообще» к действительным, естественным плодам, то мы тем самым придаем, наоборот, естественным плодам тоже сверхъестественное значение и превращаем их в чистые абстракции. Наш главный интерес должен теперь ваключаться в том именно, чтобы доказать единство «плода вообще» во всех его жизненных проявлениях, — в яблоке, груше, миндале и проч., доназать, стало быть, мистическую взаимную связь этих плодов и покавать, как в каждом из них «плод вообще» осуществляет себя по ступеням и необходимым образом переходит от одной формы наличного бытия к другой, от изюма, например, к миндалю. Ценность грешных плодов заключается теперь поэтому не в их естественных свойствах, а в их спекулятиеном свойстве, отводящем каждому из них определенное место в живненном процессе «абсолютного плода вообше».

Обыкновенный человек не предполагает, что сказал что-то особенное, когда говорит, что существуют яблоки и груши. Но философ, выравив эти существующие вещи в спекулятивных терминах, сказал нечто необыкновенное. Он совершил чудо: из недействительной рассудочной сущности «плод вообще» он произвел действительные существа природы — яблоко, грушу и т. д., т. е. он из своего собственного абстрактного рассудка, который представляется ему абсолютным субъектом, вне его лежащим, в данном случае «плодом вообще», создал эти плоды. Всякое существование, которому он дает выражение, представляется ему результатом его собственного творческого акта. Само собой разумеется, что спекулятивный философ лишь потому способен проявить такое беспрерывное творчество, что он общеизвестные, совердаемые в действительности свойства яблока, груши и т. д. выдает ва открытые им определения, давая тому, что может быть создано исключительно абстрактным рассудком, именно —
абстрактным рассудочным формулам, названия действительных вещей, и принимая свою собственную деятельность, проявляющуюся в том, что он сам переходит от представления яблока к представлению груши, ва самодеятельность абсолютного субъекта, «плода вообще».

На спекулятивном языке операция эта означается словами: понимать субстанцию как субъект, как внутренний процесс, как абсолютную личность. Такой способ понимания составляет отличительный признак гегелевского метода.

Необходимо было предпослать эти вамечания, чтобы сделать господина Шелигу понятным. До сих пор господин Шелига возводил действительные отношения, как, например, право и цивилизацию, в категории тайны и таким образом обращал «тайну» в субстанцию. Теперь же он подымается на истинно-спекулятивную, гегелевскую высоту и превращает «тайну» в самостоятельный субъект, который воплощается в действительных отношениях и лицах, причем всякие графини, маркизы, гризетки, привратники, нотариусы, шарлатаны, любовные интриги, балы, деревянные двери и проч. представляют жизненные проявления этого субъекта. Произведши сначала из действительного мира категорию «тайна», он теперь из этой категории производит действительный мир.

Тайны спекулятивной конструкции в изображении, даваемом господином Шелигой, с тем большей очевидностью раскроются перед нами, что он неоспоримо имеет двойное преимущество перед Гегелем. Во-первых, Гегель путем искусной софистики умеет изобразить процесс, при помощи которого философ, руководимый чувственным соверцанием и представлением, переходит от одного предмета к другому, как процесс самих воображаемых рассудочных сущностей, абсолютного субъекта. Но, кроме этого, Гегель очень часто в спекулятивной характеристике вещи дает нам ее действительную характеристику, — характеристику, схватывающую самую суть дела. Это действительное под покровом спекулятивного заставляет читателя принимать спекулятивные выводы за действительные и действительные за спекулятивные.

Оба ети затруднения отпадают у господина Шелиги. Его диалектика свободна от всякого лицемерия и притворства. Он проделывает свои фокусы с похвальной честностью и простодушной прямотой. Затем, он нигде не привносит действительного содержания, так что его спекулятивная конструкция свободна от всяких портящих впечатление пристроек и представляется нашим взорам без всяких двусмысленных покровов, во всей своей обнаженной красе. Кроме того, господин Шелига на собственном примере демонстрирует самым блестящим образом, как, с одной стороны, умозрение видимо свободно творит из самого себя свой предмет а priori и как, с другой стороны, думая отделаться софистикой от разумной и естественной зависимости от предмета, оно попадает именно в самую неразумную и неестественную рабскую зависимость от предмета, самые случайные и самые индивидуальные определения которого оно вынуждено конструировать как абсолютно необходимые и всеобщие.

#### 3. ТАЙНА ОБРАЗОВАННОГО ОБЩЕСТВА.

Показав нам сначала низшие слои общества, заставив нас посетить кабачки преступников и проч., Эжен Сю переносит нас затем в «haute volée», на бал в квартале С.-Жермен.

Господин Шелига следующим образом конструирует этот переход:
«Новым поворотом тайна пытается ускользнуть от расследования.
До сих пор тайна противостояла истинному, реальному, положительному как нечто абсолютно вагадочное, не терпящее прикосновения, как нечто отрицательное; теперь же она проникает в это истинное, реальное, положительное как его невидимое содержание. Но тем самым она уничтожает безусловную возможность быть познанной».

«Тайна», которая до сих пор противостояла «истинному», «реальному», «положительному», именно праву и образованию, «проникает теперь в последнее», т. е. в сферу образования. Что одна только «haute volée» представляет сферу образования, это тайна, если не Парижа, то для Парижа. Господин Шелига не переходит от тайн мира преступников к тайнам аристократического общества; он делает другое: у него «тайна вообще» становится «невидимым содержанием» образованного общества, действительной сущностью последнего. Это — «новый поворот» не со стороны господина Шелиги, думающего открыть себе этим путь к дальнейшим расследованиям; это — новый поворот со стороны самой «тайны», думающей таким путем избежать этого расследования.

Прежде чем действительно последовать за Эженом Сю туда, куда влечет его сердце, именно на аристократический бал, господин Шелига уже наперед пускает в ход лицемерные толкования а priori конструирующего умоврения.

«Разумеется, можно предвидеть, что тайна постарается укрыться в весьма твердой скорлупе. И в самом деле кажется, что перед нами непреодолимая непроницаемость... что можно поэтому ожидать, что вообще... Тем не менее новая попытка докопаться до ядра вдесь неизбежна». И что же? Господин Шелига настолько успевает в этом деле, что «метафизический субъект, «тайна», выступает теперь весело, развязно, кокетливо».

Чтобы превратить аристократическое общество в «тайну», господин Шелига пытается при помощи некоторых соображений выяснить смысл «образования». Он заранее приписывает аристократическому обществу исключительно такие свойства, наких ни один человек не ищет в нем, чтобы после этого раскрыть «тайну», что общество этими свойствами не обладает. А затем он выдает это открытие за «тайну» образованного общества. Господин Шелига задает себе, например, следующие вопросы: Не служит ли предметом «дружеских бесед» этих господ «всеобщий разум» (уж не спекулятивная ли логика?)? «Только ли ритм и мера в любви» делают их «гармоническим целым?» «Есть ли» то, «что мы называем общим образованием, форма всеобщего, вечного, идеального», т. е. есть ли то, что мы навываем образованием, плод метафизического воображения? — Не трудно видеть, что, задав такие вопросы, господин Шелига мог легко а priori пророчески ваметить: «Впрочем, следует ожидать... что на все эти вопросы последует отрицательный ответ».

В романе Эжена Сю переход из мира простонародья в мир знати совершается обычным для всех романов путем. Переодевания Родольфа, князя Герольштейнского, помогают ему проникнуть в низшие слои общества, точно так же, как его звание открывает ему доступ в высшие сферы. По дороге на аристократический бал его занимают отнюдь не контрасты окружающей жизни; ему представляются пикантными лишь контрасты его собственных маскировок. Он сообщает своим послушнейшим провожатым, насколько он самому себе кажется интересным в различных ситуациях. «Je trouve, — говорит он, — assez de piquant dans ces contrastes; un jour peintre en éventails, m'établant dans un bouge de la rue aux fèves; ce matin commis marchand offrant un verre de cassis à M-me Pipelet, et ce soir... un des privilégiés par la grâce de dieu, qui règnent sur ce monde». 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Я нахожу, — говорит он, — много интересного в этих контрастах: я то разрисовываю веера, запираясь в чулане на улице Aux fèves, то, в качестве приказчика, предлагаю стакан наливки из черной смородины г-же Пиплэ, а сегодня вечером... я оказываюсь одним из привилегированных, милостью божией властвующих над миром.

Приведенная на бал, критическая критика поет:

В присутствии земных богов Совсем рехнуться я готов.

Она изливается в следующих дифирамбах:

«Здесь чары волшебства валили ночь сиянием солнца, одели виму в велень весны и роскошь лета. Нас охватывает такое настроение, что мы готовы поверить в чудо пребывания бога в груди человека, в особенности когда красота и грация убеждают нас, что мы находимся в непосредственной близости идеального». (!!!)

Неопытный, легковерный, критический сельский пастор! Только твоя критическая глупость может от элегантного парижского бального зала притти в такой восторг, чтобы поверить в «чудо пребывания бога в человеческой груди» и в парижских львицах увидеть «непосредственные идеалы», воплощенных ангелов!

В своей елейной наивности критический пастор решается подслушать двух «красивейших из красавиц», Клеменцию Дарвиль и графиню Сару Мак-Грегор. Догадайтесь-ка, какие речи он хочет «услышать» из их уст: «Как нам стать благословением для наших любимых детей, полнотой счастья для наших супругов!.. Мы слышим... мы изумляемся... мы не верим нашим ушам».

Мы испытываем чувство тайного влорадства, когда видим разочарование подслушивающего пастора. Дамы не беседуют ни о «благословении», ни о «полноте счастья», ни о «всеобщем разуме»; напротив, «речь идет о неверности г-жи Дарвиль своему супругу».

Относительно одной из дам, графини Мак-Грегор, мы получаем следующее наивное разъяснение:

Она была «достаточно предприимчива, чтобы стать матерью в результате тайного брака».

Неприятно пораженный этим духом предприимчивости графини, господин Шелига читает ей строгую нотацию: «На наш взгляд все стремления графини направлены на получение индивидуальной, эгоистической выгоды». Возможное достижение ею цели, выход замуж за князя Герольштейнского, не обещает Шелиге ничего хорошего: «Мы нисколько не ожидаем, что ее замужество принесет счастье подданным князя Герольштейнского». В заключение своей бичующей проповеди наш пуританин тоном «глубокомысленной серьевности» вамечает: «Впрочем, Сара (предприимчивая дама), может быть, не составляет в этих блестящих кругах исключения, хотя и стоит в этом отношении впереди всех». Впрочем... может быть, не... хотя и! А быть впереди всех — разве это не исключение?

О характере двух других идеалов, маркивы Дарвиль и герцогини де-Люсне, мы узнаем:

Им «нехватает удовлетворенности сердца». В браке они не обрели предмета любви и потому ищут предмет любви вне брака. Любовь в браке осталась для них тайной и властное веление сердца побуждает их стремиться к разоблачению этой тайны. И вот они отдаются наслаждениям тайной любви. Эти «жертвы» «брака без любви» бывают «помимо своей воли доведены до того, что низводят самое любовь до чего-то внешнего, до так называемой связи, а романтическое, тайну, готовы принять за внутреннее, оживляющее, существенное в любви».

Мы тем выше должны оценить васлугу этой диалектической аргументации, чем более последняя приложима ко всем случаям живни.

Например, кто не смеет *пить* у себя дома и все-таки чувствует потребность выпить, тот ищет «предмет» выпивки «вне» дома и «таким образом» предается *тайному пьянству*. Мало того, у него есть внутреннее побуждение считать тайну существенным ингредиентом пьянства, хотя у него нет охоты низвести пьянство до чего-то исключительно «внешнего», безразличного, чего на самом деле не делают с любовью и дамы. Согласно объяснению самого Шелиги, они низводят не самую любовь, а лишенный любви брак до того, что он на самом деле есть, — до чего-то внешнего, до так называемой связи.

«Что такое — говорит дальше Шелига — «тайна» любви?»

Мы только что справились с конструкцией, делающей «тайну» «сущностью» этого сорта любви. Каким же образом мы доходим до того, что ищем тайну тайны, сущность сущности?

«Не тенистые аллеи рощи, — декламирует пастор, — не естественный полумрак лунной ночи, не искусственный (свет), отбрасываемый прекрасными гардинами и занавесями, не мягкие и оглушающие звуки арф и органа, не мощь запретного...»

Гардины и занавеси! Мягкие и оглушающие звуки! Да к тому же и *орган*! Господин пастор, выбейте-ка себе из головы *церковы*! Кто это приносит с собой на любовное свидание орган?

«Все это (гардины и ванавеси и орган!) — только тайна». Уж не таинственность ли в любви составляет «тайну» тайной любви? Никоим обравом:

«Тайна в любви — это то в ней, что возбуждает, отуманивает, оглушает, — это сила чувственности».

В «мягких и оглушающих» ввуках пастор уже обладает тем, что оглушает. Если б он еще принес с собой на свидание черепаховый

суп и шампанское вместо гардин и органа, то у него не было бы недостатка в том, что «воздуждает и отуманивает».

«Правда, мы не хотим признать силы чувственности, — учит святой муж; — но она только потому имеет столь огромную власть над нами, что мы изгоняем ее из себя, что мы отказываемся признать в ней свою собственную природу, — собственную природу, которую мы тогда лишь в состоянии преодолеть, когда она стремится проявить свое значение за счет разума, истинной любви и силы воли».

Согласно с духом спекулятивной теологии, пастор советует нам признать чувственность как свою собственную природу, чтобы после этого оказаться способными овладеть ею, т. е. ввять обратно это привнание. Правда, он готов ваняться овладением своей природой лишь в том случае, когда она стремится проявить себя ва счет равума (сила воли и любовь, в своем противопоставлении чувственности, суть сила воли разума и любовь разума). Даже неспекулятивный христианин привнает чувственность, поскольку она не стремится проявить себя ва счет истинного разума, т. е. ва счет веры, ва счет истинной любви, иными словами: ва счет любви к богу, ва счет истинной силы воли, т. е. воли во Христе.

Мы сейчас же догадываемся об истинном мнении нашего пастора, когда слышим:

«Таким образом, как только любовь перестает быть сущностью брака, сущностью нравственности вообще, чувственность становится тайной любви, нравственности, образованного общества. Чувственность вдесь надо понимать как в ее преимущественном вначении трепетания нервов, жегучего потока в жилах, так и в более широком вначении ее, когда она возвышается до подобия духовной мощи, до властолюбия, честолюбия и жажды славы... Графиня Мак-Грегор «является носительницей» чувственности в ее последнем значении: «чувственности как тайны образованного общества».

Пастор попадает в самую точку: чтобы победить чувственность, он, прежде всего, должен победить нервные токи и быстрое кровообращение. Говоря о чувственности в «преимущественном» значении, господин Шелига высказывает мнение, что большая телесная теплота происходит от накаленности крови в жилах. Он не внает, что теплокровные эсивотные потому только называются теплокровными, что температура их крови, если не принимать в расчет легких ивменений, постоянно держится на одной и той же высоте. Как только прекращаются нервные токи и кровь в жилах перестает быть горячей, грешное тело, это седалище чувственных вожделений, становится покойником, и души могут беспрепятственно беседовать друг с другом

о «всеобщем разуме», «истинной любви» и «чистой морали». Пастор настолько унижает чувственность, что упраздняет именно те моменты чувственной любви, которые одухотворяют ее: быстрое кровообращение, которое докавывает, что человек любит не с бесчувственной флегмой; нервные токи, которые соединяют орган, являющийся главным седалищем чувственности, с мозгом. Он сводит истинную чувственную любовь к механическому secretio seminis и вместе с одним внаменитым немецких теологом лепечет: «Не ради чувственной любви, не ради плотских вожделений, а потому, что так велел господь, — плодитесь и размножайтесь!»

Сравним теперь спекулятивную конструкцию с романом Эжена Сю. Не чувственность выдается здесь за тайну любви, а таинственность, приключения, препятствия, страхи, опасности и, в особенности, притягательная сила запретного. «Pourquoi, — говорится вдесь, — beaucoup de femmes prennent-elles pourtant des hommes, qui ne valent pas leurs maris? Parce que le plus grand charme de l'amour est l'attrait affriandant du fruit défendu... avancez que, en retranchant de cet amour les craintes, les angoisses, les difficultés, les mystères, les dangers, il ne reste rien ou peu de chose, c'est-à-dire, l'amant... dans sa simplicité première;... en un mot ce serait toujours plus ou moins l'aventure de cet homme, à qui l'on disait: «Pourquoi n'épousez-vous pas cette veuve, votre maîtresse? — Hélas, j'y ai bien pensé — repondit il — mais alors je ne saurais plus où aller passer mes soirées». 1

Между тем как господин Шелига подчеркивает, что тайна любви не в притягательной силе запретного, Эжен Сю в такой же мере подчеркивает, что запретное составляет «наибольшую прелесть любви» и основу всех любовных приключений extra muros. «La prohibition et la contrebande sont inséparables en amour comme en marchandise». <sup>2</sup> Точно так же Эжен Сю, в противоположность своему спекулятивному комментатору, утверждает, что «склонность к притворству

¹ Почему же, — говорится вдесь, — многие женщины все же предпочитают мужчин, не стоящих их мужей? Потому что величайшая прелесть любви заключается в манящей привлекательности вапретного плода... Согласитесь, что если устранить из такой любви опасения, тревоги, затруднения, тайны, опасности, то от нее не останется ничего или почти ничего, т. е. останется любовник... в своей первобытной простоте... одним словом, дело свелось бы приблизительно к приключению того человека, которому говорили: почему вы не женитесь на этой вдове, вашей любовнице? — Увы, я, конечно, думал об этом, — отвечал он, — но в таком случае я не внал бы, где мне проводить вечера.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Запретительная система и контрабанда неразлучны в любви, как и в торговле.

и хитрости, вкус к тайнам и интригам составляют существенную особенность, естественную склонность и властный инстинкт женской натуры». Эжена Сю смущает лишь направление этой склонности и этого вкуса против брака. Он хочет дать склонностям женской натуры более невинное, более полезное направление.

Между тем как господин Шелига делает графиню Мак-Грегор представительницей той чувственности, которая «возвышается до подобия духовной мощи», та же графиня у Эжена Сю является просто абстрактным рассудочным человеком. Ее «честолюбие» и ее «гордость», весьма далекие от того, чтобы быть формами чувственности, суть недоноски вполне невависимого от чувственности абстрактного рассудка. Эжен Сю подчеркивает поэтому, что «никогда еще пламенные порывы любви не ваставляли биться ее холодную, как лед, грудь; никакое излияние сердца или чувств не могло поколебать жестоких расчетов этой лукавой, эгоистической и честолюбивой женщины». Эгоизм абстрактного, свободного от страданий любви и симпатии, не пропитанного кровью *рассудка* образует основу характера этой женщины. Ее душа изображается поэтому в романе как «заскорузложесткая», ее ум — как «утонченно-влой», ее характер — как «коварный» и (весьма характерно для абстрактно-рассудочного человека) «абсолютный», ее притворство — как «глубокое». Заметим мимоходом, что Эжен Сю дает жизни графини столь же глупое объяснение, как и большинству характеров романа. Старая няня вселяет в нее убеждение, что она будет «носить на голове своей карону». Проникнутая этим убеждением, она отправляется в путешествие, чтобы добыть себе корону замужеством. Она, наконец, настолько непоследовательна, что принимает мелкого немецкого серениссимуса («светлейшего князя») за «коронованную особу».

Покончив с своей отповедью чувственности, наш критический святой считает себя обязанным еще показать, почему Эжен Сю вводит нас в haute volée именно на балу,—способ, практикуемый почти всеми французскими беллетристами, между тем как английские романисты знакомят нас с высшим светом чаще всего на охоте или в деревенском замке.

«Для данного способа понимания вещей (т. е., собственно, для точки врения Шелиги) не может быть бевравлично и посему (в конструкции Шелиги) исключительно случайно, что Эжен Сю вводит нас в высший свет именно на балу». Тут критик дает поводья своему коню, и конь несется быстрой рысью среди целой цепи докавательств необходимости сего в духе блаженной памяти Вольфа.

«Танец есть самое всеобщее проявление чувственности как

тайны. Непосредственное соприкосновение, объятие обоих полов (?), обусловленное образованием пары, довволено в пляске, так как они, вопреки очевидности и действительно (действительно ли, г. пастор?) испытываемому сладкому ощущению, все-таки не рассматриваются как чувственные (а вероятно как общеразумные?) прикосновение и объятие». И, наконец, ваключительное положение, похожее на па в пляске на одной пятке: «Ибо, если бы в самом деле танец рассматривался как чувственное соприкосновение, то непонятно было бы, почему общество так снисходительно относится именно к танцу, между тем как оно, наоборот, преследует самым жестоким обравом все подобные проявления, если они где-нибудь обнаружились с той же свободой, и карает их, как преступление против нравов и приличия, ваклеймением и беспощадным изгнанием».

Господин пастор не говорит ни о канкане, ни о польке; он говорит о танце вообще, о той категории танца, которую танцуют разве только под его собственным критическим черепом. Пусть он когда-нибудь посмотрит на танец в парижской Chaumière, и его христианскогерманская душа возмутится этой дервостью, этой откровенностью, этой грациозной резвостью, этой музыкой чувственнейшего движения. Его собственное «действительно испытываемое сладкое ощущение» дало бы ему «почувствовать», что «в самом деле нельзя понять, почему танцующие, в то время как они, наоборот», производят на врителя возвышающее впечатление откровенной, человеческой чувственности («что, если б это в том же виде обнаружилось гденибудь в другом месте», — надо думать, в Германии, — «повело бы ва собой, как непростительное оскорбление и т. д. и т. д.»), — почему танцующие не должны и не смеют — «чтобы не сказать еще больше» быть в собственных главах откровенно чувственными людьми, когда они и могут, и должны мочь быть таковыми!!!

Критик, во внимание к сущности танца, повволяет нам явиться на бал. Однако он наталкивается на серьезное затруднение. На этом балу хотя и танцуют, но только в воображении. Эжен Сю ни одним словом не описывает танцев. Он не смешивается с толпой танцующих. Он пользуется балом лишь как удобным случаем, чтобы свести аристократическому принадлежащих высшему лиц, к кружку. В своем отчаянии «критика» спешит дополнить автора, и ее собственная «фантавия» с легкостью рисует бальные картины и проч. Если, по предписанию критики, Эжен Сю при живописании притонов преступников и явыка последних никоим обравом не был непосредственно заинтересован в описании этих притонов и этого явыка, то, наоборот, он необходимым образом бесконечно интересуется танцами, которые описывает, правда, не он сам, а его «богатый фантавией» критик.

Далее!

«Ha деле, тайна светского тона и такта — тайна этой крайней противоестественности — есть горячее стремление вернуться к природе. Поэтому именно появление Сесили производит на образованное общество такое электризующее впечатление и сопрово-ждается таким необыкновенным успехом. Для нее, выросшей рабыней среди рабов, лишенной образования, предоставленной исключительно своей природе, эта природа была единственным источником живни. Внезапно перенесенная в придворную обстановку с принудительностью ее нравов и обычаев, она быстро проникает в тайну последних... В этой сфере, над которой она безусловно в силах властвовать, так как ее мощь, мощь ее природы, действует на окружающих, как вагадочное волшебство, — в этой сфере Сесили неизбежно должна превреть всякую меру, между тем как прежде, когда она была еще рабыней, эта самая природа учила ее оказывать сопротивление всякому недостойному замыслу ее господина и сохранять верность в любви. Сесили — это разоблаченная тайна обравованного общества. Подавленные чувства прорывают, в конце концов, плотину и проявляются с полнейшей необувданностью» и т. д.

Читатель господина Шелиги, не знакомый с романом Сю, конечно, подумает, что Сесили — львица описываемого бала. В романе же Сесили сидит в немецкой тюрьме в то время, когда в Париже танцуют.

Сесили-рабыня сохраняет верность врачу-негру Давиду, потому что она его «страстно» любит и потому что ее собственник, господин Виллис, «грубо» добивается ее ласк. Ее переход к распутной живни объясняется в романе очень просто. Перенесенная в «мир европейцев», она «стыдится своего брака с негром». Очутившись в Германии, она «тотчас же» подвергается надругательству со стороны какого-то испорченного субъекта. Ее «индийская кровь» дает себя внать. В угоду «douce morale» и «doux commerce», лицемерный Сю вынужден охарактеризовать ее поведение как «perversité naturelle».

Тайна Сесили состоит в том, что она — метиска. Тайна ее чувственности — это тропическая знойность ее натуры. Парни в своих прекрасных стихах к Элеоноре воспевал метиску. Насколько она является опасной для французских матросов, это описано в сотнях путешествий.

«Cecily était le type incarné de la sensualité brûlante, qui ne s'allume qu'au feu des tropiques... Tout le monde a entendu parler de ces filles de couleur, pour ainsi dire mortelles aux Européens, de ces vampyres enchanteurs, qui, énivrant leurs victimes de séductions terribles... ne lui laissent, selon l'énergique expression du pays, que ses larmes à boire, que son coeur à ronger».<sup>1</sup>

Сесили вовсе не производила магического впечатления именно на лиц аристократически-образованных, бесчувственных... «les femmes de l'espèce de Cecily exercent une action soudaine, une omnipotence magique sur les hommes de sensualité brutale tel que Jacques Ferrand».<sup>2</sup>

С какого же времени люди, подобные Жаку Феррану, представляют собой изысканное общество? Но критической критике понадобилось конструировать Сесили как момент в жизненном процессе абсолютной тайны.

#### 4. ТАЙНА ПРЯМОДУШИЯ И БЛАГОЧЕСТИЯ.

«Тайна, как тайна образованного общества, скрывается, правда, от противоположного полюса внутрь этого общества. Тем не менее высший свет опять-таки обладает такими исключительно своими кружками, которым он вверяет хранение своей тайны. Высший свет — словно капелла для этой величайшей святыни. Но для пребывающих в преддверии капелла сама составляет тайну. Таким образом, образованность в своем исключительном положении — то же для народа... что грубость нравов для образованных».

«Правда... тем не менее... опять-таки... словно... но... таким образом»— вот те магические крючки, которые скрепляют друг с другом кольца спекулятивной цепи рассуждений. Господин Шелига ваставляет тайну вообще, покинув мир преступников, вамкнуться в haute volée. После этого он должен конструировать ту тайну, что высший свет имеет свои замкнутые кружки и что тайны этих кружков суть тайны для народа. Кроме приведенных выше логических крючков, для этой конструкции требуется еще превращение кружка в капеллу и превращение неаристократического мира в преддверие этой капеллы. Для Парижа опять-таки тайна, что все сферы буржуавного общества составляют только преддверие капеллы haute volée.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сесили являлась воплощением жгучей чувственности, воспламеняющейся лишь при тропическом вное... Все слышали об этих метисках, так сказать смертельных для европейцев, об этих очаровательных вампирах, которые, опьяняя свои жертвы ужасными соблазнами, оставляют им, по энергичному местному выражению, лишь пить свои слезы, глодать свое сердце.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Женщины в роде Сесили мгновенно производят впечатление, оказывают непреодолимое магическое действие на таких людей грубой чувственности, как Жак Ферран.

Господин Шелига преследует две цели. Во-первых, необходимо сделать тайну вообще, воплотившуюся в исключительном кружке haute volée, «общим достоянием мира». Во-вторых, нотариус Жак Ферран должен быть конструирован как живое звено тайны. Критик поступает следующим образом:

«Обравованность не может еще и не хочет втянуть в свой круг все сословия и звания. Только *христианство* и *мораль* в состоянии основать на вемле универсальные государства».

Для господина Шелиги образованность, цивилизация равновначущи с аристократической образованностью. Он поэтому не способен видеть, что промышленность и торговля создают совершенно иные универсальные государства, нежели христианство и мораль, семейное счастье и буржуазное благоденствие. — Но как же мы приходим к нотариусу Жаку Феррану? В высшей степени просто!

Господин Шелига превращает христианство в индивидуальное качество, в «благочестие», а мораль в другое индивидуальное качество, в «прямодушие». Он соединяет оба эти качества в одном индивидууме и нарекает этого индивидуума именем Жака Феррана, потому что Жак Ферран этими качествами не обладает, а только лицемерно выставляет их! Жак Ферран становится, таким образом, «тайной прямодушия и благочестия». Напротив того, «вавещание» Феррана есть «тайна камущегося прямодушия и благочестия», а уж никак не тайна действительного прямодушия и благочестия. Чтобы конструировать завещание как тайну, критической критике следовало бы объявить кажущееся прямодушие и честность тайной этого завещания, а не наоборот: завещание — тайной кажущегося прямодушия и благочестия.

В то время как сословие парижских нотариусов сочло Жака Феррана влым пасквилем на себя и черев театральную цензуру настояло на удалении этого типа из поставленных на сцену «Парижских тайн», критическая критика в тот самый момент, когда она «полемизирует с воздушным царством понятий», усматривает в каком-то парижском нотариусе не нотариуса, а религию и мораль, прямодушие и благочестие. Судебный процесс нотариуса Легона должен был бы просветить ее на этот счет. Положение, ванимаемое нотариусом в романе Эжена Сю, тесно связано с его официальным положением. «Les notaires sont au temporel се qu'au spirituel sont les curés; ils sont les dépositaires de nos secrets» 1 (Montheil, Hist. des

 $<sup>^1</sup>$  Нотариусы представляют в мирском обществе то же самое, что свящевники в духовном; они — хранители наших секретове

français des divers états etc., t. IX, p. 39). Нотариус — это светский духовник. Он — *пуританин* по профессии, а «честность», говорит Шекспир, «не пуританин». Он в то же время сводник для всевовможных целей, руководитель гражданских интриг и ковней.

С нотариусом Ферраном, вся тайна которого заключается в его лицемерии и нотариате, мы, кажется, не сделали еще ни одного шага вперед. Но послушайте!

«Если для нотариуса лицемерие есть дело вполне совнательное, а для госпожи Ролан — нечто в роде инстинкта, то между ними стоит масса тех, которые не могут проникнуть в тайну и все-таки непроизвольно стремятся к тому, чтобы добиться этого. И не суеверие приводит великих и малых мира сего в страшное жилище шарлатана Брадаманти (аббата Полидори). Нет, их приводит туда искание тайны, чтобы оправдать себя в глазах мира».

«Великие и малые» стремятся к Полидори не для того, чтобы обрести определенную тайну, способную оправдать их в глазах мира. Нет, «великие и малые» ищут у Полидори «тайну вообще», тайну как абсолютный субъект, чтобы оправдать себя в глазах мира. Это похоже на то, как если бы мы искали не топор, а «инструмент вообще», инструмент in abstracto для того, чтобы этой абстракцией колоть дрова.

Все тайны, находящиеся в обладании Полидори, сводятся к средству для вытравления плода у беременных и к яду для убийств. — В спекулятивном экстазе господин Шелига заставляет «убийцу» прибегать к яду Полидори «потому, что он хочет быть не убийцей, а уважаемым, любимым, почитаемым». Как будто при убийстве дело идет о том, чтобы снискать уважение, любовь и почести, а не о том, чтобы снять кому-нибудь голову! Но критический убийца добивается не головы, а «тайны вообще». — Так как не все люди убивают и не все бывают противоваконно беременны, как же Полидори устроить так, чтобы кажедый мог обладать желанной тайной? Господин Шелига смешивает, вероятно, шарлатана Полидори с ученым Полидором Виргилием, который жил в XVII столетии и хотя и не открыл никаких тайн, но старался сделать историю открывателей тайн, т. е. изобретателей, «общим достоянием всего мира». (См. Polidori Viryilii liber de rerum inventoribus, Lugduni MDCCVI.)

Тайна вообще, абсолютная тайна в том виде, в каком она в конце концов становится «общим достоянием всех», состоит, таким образом, в тайне вытравления плода и отравления. «Тайна вообще» вряд ли искуснее могла стать «общим достоянием», чем обратившись в тайны, ни для кого не составляющие тайны.

#### 5. ТАЙНА - НАСМЕШКА.

«Теперь тайна стала общим достоянием, тайной всего мира и каждого в отдельности. Либо это мое искусство или мой инстинкт, либо я могу это купить, как товар на рынке».

Какая тайна стала теперь общим достоянием всего мира? Тайна ли бесправия в государстве, тайна ли образованного общества, тайна ли фальсификации товаров, тайна ли фабрикации одеколона или же тайна «критической критики»? Нет, речь идет о тайне вообще, тайне in abstracto, о категории тайны!

Господин Шелига вовнамерился представить слуг и привратника Пиплэ с женой — воплощением абсолютной тайны. Он хочет конструировать слугу и привратника «тайны»! Каким же обравом он умудряется ниввергнуться с высоты чистой категории к ногам «слуги», который «шпионит у запертых дверей», — с высоты тайны, как абсолютного субъекта, восседающего на троне высоко над крышей в ваоблачных сферах, до подвала, где помещается ложе привратника?

Прежде всего он ваставляет категорию тайны проделать спекулятивный процесс. После того как тайна, при помощи средств для вытравления плода и отравления, сделалась общим достоянием, она «не есть уже больше сама скрытность и недоступность, а то, что само скрывается, или же, еще лучше» (все лучше да лучше!), «то, что я скрываю, что я делаю недоступным».

С этим превращением абсолютной тайны из сущности в понятие, из объективной стадии, где она есть сама скрытность, в субъективную стадию, где она сама скрывается или, еще лучше, где «я ее» скрываю, — мы еще не подвинулись ни на шаг вперед. Напротив, ватруднение как будто даже выросло, ибо тайна в человеческой голове и в человеческой груди недоступнее и скрытее, чем на дне морском. Господин Шелига посылает поэтому непосредственно на помощь спекулятивному исследованию эмпирическое.

«За запертой дверью» (слушайте, слушайте!) «отныне» (отныне!) «высиживается, стряпается и вершится тайна».

«Отныне» господин Шелига превращает спекулятивное «я» тайны в весьма эмпирическую, весьма деревянную действительность, а именно — в  $\partial в e p b$ .

«Тем самым» (т. е. изобретением замкнутой двери, а не переходом от замкнутой сущности к понятию) «дана также возможность подслушать и выследить ее» (тайну).

Не господин Шелига открыл ту «тайну», что можно подслушивать у запертых дверей. Массовая народная поговорка наделяет ушами

даже стены. Напротив, вполне критически-спекулятивную тайну составляет тот факт, что только «отныне», т. е. после адского путешествия по кварталам преступников, после нашего вознесения в небесные сферы образованного общества и после всех чудес Полидори, стало возможно, что тайны высиживаются за запертыми дверями и подслушиваются у запертых дверей. Столь же великую критическую тайну составляет и то, что запертые двери представляют собой категорическую необходимость как для того, чтобы «высиживать, стряпать и вершить» тайны (сколько тайн высиживается, стряпается и вершится за кустами!), так и для того, чтобы «выслеживать» их.

Свершив этот блестящий диалектический подвиг, господин Шелига переходит, конечно, от самого выслеживания к побудительным причинам выслеживания. Здесь он нам открывает тайну, что влорадство есть побудительная причина выслеживания. От влорадства он переходит к причинам влорадства. «Каждый, — говорит он, — хочет быть лучше другого, потому что он не только скрывает мотивы своих добрых дел, но старается еще окружить совершенно непроницаемым туманом свои влые дела». Фраза эта должна была бы гласить наоборот: каждый не только скрывает мотивы своих добрых дел, но старается еще окружить свои влые дела самым непроницаемым туманом, потому что он хочет быть лучше других.

Мы, таким образом, добрались от тайны, которая сама себя скрывает, к «я», которое скрывает, от этого «я» к запертым дверям, от запертых дверей к выслеживанию, от выслеживания к причинам выслеживания, к влорадству, от злорадства к причине злорадства, к желанию быть лучше других. Скоро мы будем иметь удовольствие видеть слугу у запертых дверей. Всеобщее желание быть лучше других приводит нас прямо к тому, что «каждому свойственна склонность проникать в тайны других людей». К этим словам критик, ничуть не запинаясь, присоединяет следующее остроумное замечание: «В этом отношении благоприятнее всего поставлены домашние слуги». Если б господин Шелига читал мемуары из архивов парижской полиции, мемуары Видока, livre поіг и тому подобные вещи, он знал бы, что в этом отношении полиция поставлена в более благоприятное положение, чем «наиболее благоприятно» поставленные слуги, что полиция польвуется слугами лишь для черной работы, что ей нет надобности ни стоять у дверей, ни присутствовать при туалете «господ» и что она забирается под самое одеяло в образе какой-нибудь «femme galante» или даже супруги. В самом романе Сю полицейский шпион Красная рука является главным носителем раввития.

«Отныне» господина Шелигу смущает еще в слугах то обстоятельство, что они недостаточно «свободны от личного интереса». Это критическое сомнение прочищает критику дорогу к привратнику Пиплв и его жене.

«Напротив, положение привратника, обеспечивая последнему относительную независимость, дает ему возможность сделать тайны дома предметом свободной, незаинтересованной, хотя и жестокой и оскорбительной, насмешки».

Первое большое затруднение, на которое наталкивается эта спекулятивная конструкция привратника, заключается в том, что в очень многих парижских домах должности слуги и привратника, по крайней мере для части жильцов, соединены в одном и том же лице.

О критической фантавии насчет относительно независимого и неваинтересованного положения привратника можно судить по следующим фактам. Парижский привратник есть представитель и шпион домовладельца. Большей частью он получает свое вознаграждение не от домовладельца, а от жильцов. В виду такой ненадежности своего заработка, он часто соединяет с своими официальными обязанностями занятие комиссионера. Во время господства террора, в эпоху империи и реставрации привратник был главным агентом тайной полиции. Так, например, генерал Фуа находился под надвором своего привратника, который передавал письма, адресованные генералу, для прочтения находившемуся вбливи полицейскому агенту (см. Froment, La police devoilée). Слова «portier» (привратник) и «épicier» (мелкий лавочник) суть поэтому ругательства, и сам «portier» (привратник) требует, чтобы его называли «concièrge» (швейцар).

Эжен Сю настолько далек от того, чтобы изображать m-me Пиплэ «незаинтересованной» и безвредной особой, что он даже заставляет ее с самого начала надуть Родольфа при размене денег; она же рекомендует ему бесчестную ростовщицу, живущую в том же доме, и она же обещает ему много приятного от знакомства с Риголеттой. Она постоянно дразнит коменданта, и то потому, что он плохо платит, что он торгуется с ней (из чувства досады она обзывает его «commandant de deux liards», — «ça t'apprendra à ne donner que douze francs par mois pour ton ménage»), потому, что у него хватает «мелочности» («petitesse») следить за своим топливом и проч. Она сама сообщает причину своего «независимого» поведения: комендант платит всего только 12 фр. в месяц.

У господина Шелиги «Анастасия Пипла некоторым образом открывает партизанскую войпу против тайны».

У Эжена Сю Анастасия Пиплэ представляет собою тип парижсской привратницы (portière). Он хочет «драмативировать прекрасно изображенную господином Анри Монье привратницу». Господин же Шелига считает нужным обратить одно из качеств m-me Пиплэ, ее «médisance» (влоязычие), в особую сущность, чтобы вслед затем сделать m-me Пиплэ представительницей этой сущности.

«Ее муж, — продолжает господин Шелига, — привратник Альфред Пиплэ подвивается рядом с ней на том же поприще, но с меньшим счастьем». Чтобы утешить его ва это несчастье, господин Шелига обращает и его тоже в аллегорию. Он является носителем «объективной» стороны тайны, «тайны как насмешки». «Тайна, наносящая ему поражение, есть насмешка, шутка, которую сыграли с ним». Мало того. В своем бесконечном сострадании божественная диалектика делает «несчастного, старого, впавшего в детство старика» «сильным человеком» в метафизическом смысле, отводя ему роль достойного, счастливейшего и решающего момента в живненном процессе абсолютной тайны. Победа над Пиплэ есть «самое решительное поражение тайны». «Более ловкий, более смелый не дал бы шутке ввести себя в обман».

#### 6. ГОРЛИЦА (РИГОЛЕТТА).

«Остается сделать еще один шаг. Тайна в своем собственном последовательном развитии неминуемо приходит к тому, что вынуждена, как мы видели на примере Пиплэ и Кабриона, унизиться до простого фарса. Требуется еще только, чтобы личность не соглашалась более разыгрывать глупую комедию. Горлица делает этот шаг самым простодушным образом».

Всякий может в течение двух минут постичь тайну этого спекулятивного фарса и научиться самому применять его. Мы дадим краткие указания на сей случай.

Задача. Понажите мне, каким образом человек становится господином над животными?

Спекулятивное решение. Предположим, что нам дано с полдюжины животных: скажем, например, лев, акула, вмея, буйвол, лошадь и мопс. Абстрагируем из этих шести животных категорию: «животное вообще». Представим себе «животное вообще» как самостоятельное существо. Будем рассматривать льва, акулу, вмею и т. д. как частные превращения, воплощения «животного вообще». Подобно тому как мы обратили предмет нашего воображения, «животное» нашей абстракции, в действительное существо, обратим теперь действительных животных в существа нашей абстракции, нашего воображения. Отсюда видно, что «животное вообще», которое в обраве льва раздирает человека на части, в обраве акулы проглатывает его, в обраве змеи отравляет его, в обраве буйвола вонвает в него свои рога, в обраве лошади бьет его копытами, — что это самое «животное вообще» в обраве мопса только лает на человека и превращает борьбу с человеком в простую видимость битвы. «Животное вообще» в своем собственном последовательном развитии приходит к тому, что вынуждено, как мы видели на примере мопса, унивиться до роли простого шутника. Если, таким образом, какой-нибудь ребенок или впавший в ребячество человек удирает от мопса, то остается только добиться того, чтобы личность не соглашалась более разыгрывать глупую комедию. Личность х делает этот шаг самым, что ни на есть, простодушнейшим образом, пуская в ход против мопса свою бамбуковую палку. Отсюда вы можете видеть, каким образом человек вообще», в лице х и при посредстве мопса, становится господином над «животным вообще», а стало быть — и над действительными животными, и каким образом человек, преодолев животное в образе мопса, тем самым преодолел льва как животное. Подобным же образом «Горлица» господина Шелиги при помощи

Подобным же образом «Горлица» господина Шелиги при помощи господина Пиплэ и Кабриона побеждает тайны существующего мирового порядка. Более того! Она сама есть не что иное, как реализация категории «тайна вообще».

«Она сама еще не совнает своей высокой нравственной ценности и поэтому она еще для самой себя тайна».

Устами Мурфа Эжен Сю раскрывает нам тайну неспекулятивной Риголетты. Она — «une fort jolie grisette». В ее лице Эжен Сю хотел изобравить приветливый, человечный характер парижской гриветки. Но опять-таки, из желания угодить буржуавии и по собственной сантиментальности, он должен был морально идеаливировать гриветку. Он должен был сгладить все pointes, все остро выдающиеся черты ее характера и ее положения, именно: ее пренебрежение к официальной форме брака, ее наивные отношения к студенту или рабочему. Именно эти отношения и совдают из нее истинно человеческий контраст ханжеской, бессердечной п себялюбивой супруге буржуа и всему кругу буржуавии, т. е. всему официальному обществу.

### 7. МИРОВОЙ ПОРЯДОК «ПАРИЖСКИХ ТАЙП».

«Этот мир тайн есть, собственно говоря, всеобщий мировой порядок, в который перенесено индивидуальное действие Парижских тайн». Прежде чем «между тем... перейти к философскому

воспроизведению эпического происшествия», господин Шелига должен еще «соединить в одну общую картину все прежние, слегка набросанные отдельные этюды».

Когда нам господин Шелига говорит, что он намерен перейти к «философскому воспроизведению» эпического происшествия, то мы эти слова должны рассматривать как действительное признание, как разоблачение его критической тайны. Он до сих пор «философски воспроизводил» мировой порядок.

Господин Шелига продолжает свое признание:

«Ив нашего ивображения предмета вытекает, что отдельные рассмотренные тайны обладают ценностью не каждая сама по себе, отделенная одна от другой, что они не какие-нибудь великолепные сплетни. Ценность их состоит в том именно, что они образуют из себя органическую цень ввеньев, целостность которых есть «тайна».

В своем откровенном настроении господин Шелига ваходит еще дальше. Он совнается, что «спекулятивная цепь» не есть действительная цепь «Парижских тайн».

«Правда, в нашем эпосе тайны выступают не в том отношении каждого последующего звена к предыдущему, какое свойственно этой самой о себе знающей цепи (по определенной цене?). Но мы тут имеем дело не с логическим, открытым для вворов всякого, свободным организмом критики, а с таинственным растительным бытием».

Но оставим в стороне сводку, произведенную господином Шелигой, и перейдем тотчас же к тому пункту, который образует «переход». На примере Пиплэ мы познакомились с «самоосмеянием тайны». «Самоосмеянием тайна сама себе выносит приговор. Уничтожая себя самих в своем последнем выводе, тайны тем самым побуждают каждый сильный характер к самостоятельной проверке». Родольф, князь Герольштейнский, муже «чистой критики», призван к этому подвигу проверки и «разоблачения тайн».

Если мы ваймемся Редольфом и его подвигами лишь после того, как на некоторое время потеряем из виду господина Шелигу, то вато можно уже наперед сказать, а читатель может до известной степени подозревать и, если угодно, даже предугадывать, что мы превратим Редольфа из «таинственного растительного бытия», каковым он является в критической «Литературной газете», в «логический, открытый для взоров всякого, свободный член» в «организме критической критики».

#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

# АБСОЛЮТНАЯ «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА».

## КРИТИКА В ЛИЦЕ Г-НА БРУНО.

#### 1. НЕРВЫЙ ПОХОД АБСОЛЮТНОЙ КРИТИКИ.

## a) $\langle \mathcal{A} yx \rangle$ u $\langle macca \rangle$ .

До сих пор казалось, что критическая критика, в большей или меньшей степени, занята критической обработкой разнообразных массовых предметов. Теперь же мы находим ее ванятой абсолютно критическим предметом, — самой собой. До сих пор она почерпала свою относительную славу из критического унижения, отвержения и преображения определенных массовых предметов и лиц. Теперь же она почерпает свою абсолютную славу из критического унижения, отвержения и преображения массы в ее всеобщности. На пути относительной критики стояли относительные преграды. На пути абсолютной критики стоит абсолютная преграда, преграда массы, масса как преграда. Относительная критика, в своем противоположении определенным преградам, сама была необходимо ограниченным индивидуумом. Абсолютная критика, в своем противоположении всеобщей преграде, преграде как таковой, должна быть абсолютным индивидуумом. Подобно тому как в нечистом месиве «массы» слились воедино разнообразные массовые предметы и лица, точно так же и кажущаяся еще предметной и личной критика преобразилась в «чистую критику». До сих пор критика казалась, в большей или меньшей степени, свойством отдельных критических индивидуумов — Рейхарта, Эдгара, Фаухера и т. д. Теперь она субъект, а господин Бруно — ее воплощение.

До сих пор массовость казалась, в большей или меньшей степени, свойством критикуемых предметов и лиц; теперь предметы и лица стали «массой», а «масса» стала предметом и лицом. Все прежние критические отношения растворились теперь в отношении абсолютной критической мудрости к абсолютной массовой глупости. Это основное

*отношение* оназывается *смыслом*, *тенденцией*, *лозунгом* прежних критических деяний и битв.

Согласно с своим абсолютным характером, «чистая» критика уже при первом своем выступлении скажет свое отличительное епервое слово»; но, не ввирая на это, она, как абсолютный дух, должна будет проделать целый диалектический процесс. Лишь в конце ее небесного движения истинным образом воплотится в действительность ее первоначальное понятие. (См. Гегель, Энциклопедия.)

«Еще несколько месяцев тому назад, — возвещает абсолютная критика, — масса считала себя гигантски сильной и предназначенной к мировому господству, близость которого она готова была сосчитать по пальцам».

Кто же, как не сам *Бруно Бауэр* в своем «Правом деле свободы» (разумеется, своем «собственном» деле), в «Еврейском вопросе» и т. д., — кто, как не он сам, сосчитывал по пальцам бливость приближающегося мирового господства, хотя он и совнавался, что не может указать точно числа? Чтобы заполнить реестр грехов массы, он наделяет массу своими собственными грехами.

«Масса воображала себя обладательницей множества истин, казавшихся ей само собой разумеющимися». «Истиной же обладают целиком лишь тогда... когда последовали за ней через всю цень ее доказательств».

Истина для Бауэра, как и для Гегеля, автомат, который сам себя доказывает. Человеку остается следовать за ней. Как и у Гегеля, результат действительного развития есть не что иное, как доказанная, т. е. доведенная до сознания истина. Абсолютная критика может поэтому вместе с ограниченнейшим теологом спросить:

«Для чего нужна была бы история, если б ее задача не заключалась в том, чтобы доказать именно самые простые из всех истин (как, например, движение вемли вокруг солнца)?»

Как у прежних телеологов растения существовали для того, чтобы быть пожираемыми животными, а животные для того, чтобы быть пожираемыми человеком, так и история существует для того, чтобы прислуживать при потребительном акте теоретического пожирания, доказательства. Человек существует для того, чтобы существовала история, история же для того, чтобы существовало доказательство истин. В этой критически тривиальной форме повторяется та спекулятивная мудрость, которая утверждает, что человек и история существуют для того, чтобы истина пришла к самосовнанию.

Подобно истине, история становится, таким образом, особой личностью, метафизическим субъектом, а действительные человеческие личности простыми носителями этого метафизического субъекта. Абсолютная критика прибегает поэтому к фразеологии. «История не позволяет насмехаться над собой, история употребила величайшие усилия для этого... история занялась... для чего же и нужна была история?.. история самым непреложным образом доказывает... история раскрывает истины, и т. д.».

Если, как утверждает абсолютная критика, до сих пор историю ванимали  $\partial ee$ -mpu (самых простых) истины, которые в конце концов и сами по себе понятны, то эта скудость, приписываемая критикой всему прежнему человеческому опыту, прежде всего указывает на скудость самой критики. С некритической точки эрения ревультат истории, напротив, тот, что самая сложная истина, существеннейшее содержание всякой истины —  $n \omega \partial u$  начинают в конечном итоге понимать самих себя.

«Истины же, — продолжает дальше демонстрировать абсолютная критика, — истины же, которые кажсутся массе столь очевидными, что они уже с самого начала сами по себе понятны и не нуждаются, по мнению массы, в доказательствах, не стоят того, чтобы история искала для них непреложных доказательств; они вообще не входят в круг задач, которые ставит себе история».

В пылу священного негодования против массы абсолютная критика преподносит массе тончайшую лесть. В самом деле, если истина потому очевидна, что она кажется таковой массе, если история определяет свое отношение к истинам на основании мнения массы, то в таком случае суждение массы абсолютно, непогрешимо: оно имеет силу закона для истории, которая доказывает лишь то, что для массы не очевидно, и посему нуждается в доказательстве. Масса, таким образом, предписывает истории ее «задачу» и ее «занятие».

Абсолютная критика говорит об «истинах, которые с самого начала понятны сами по себе». В своей критической наивности она ивобретает абсолютное «с самого начала» и абстрактную, неизменную «массу». «С самого начала» массы XVI столетия и «с самого начала» массы XIX столетия, — оба этих «с самого начала» в главах абсолютной критики столь же мало отличаются друг от друга, как сами эти массы. Характерная особенность понятной самой по себе истины, ставшей подлинной и очевидной, в том именно и ваключается, что она «с самого начала понятна сама по себе». Полемика абсолютной критики против истин, которые с самого начала сами по себе понятны, есть полемика против истин, которые вообще «понятны сами по себе».

Истина, которая понятна сама по себе, потеряла для абсолютной критики, как и для божественной диалектики, всю свою соль, весь свой смысл и всякую ценность. Она сделалась безвкусной, как отстоявшаяся вода. Поэтому абсолютная критика, с одной стороны, доказывает все, что понятно само по себе, и, кроме того, много таких вещей, которые имеют счастье быть непонятными и никогда поэтому не станут понятными сами по себе. С другой же стороны, ей кажется понятным само по себе то, что нуждается в дальнейшем доказательстве. Почему? Потому что действительные задачи, как это само собою понятно, не понятны сами по себе.

Так как истина вообще, как и история, есть эфирный, оторванный от материальной массы субъект, то она обращается не к эмпирическим людям, а к «недрам души». Чтобы приобрести «истинный опыт», она нащупывает не грубое тело человека, помещающееся где-нибудь в глубине английского погреба или же на чердаке французской казармы, а «тянется» через «весь» его идеалистический кишечник. Абсолютная критика выдает, правда, «массе» свидетельство в том, что она на свой манер, т. е. поверхностно, затронута была теми истинами, о которых, по милости своей, «заводила речь» история; но в то же время критика пророчествует, что «отношение массы к историческому прогрессу коренным образом изменится». Тайный смысл этого критического пророчества не преминет сделаться для нас «ясным, как божий день».

«Все великие дела прежней истории, — узнаем мы. — потому именно были с самого начала ошибочны и не сопровождались проникающим в глубь успехом, что масса интересовалась ими, что они вывывали энтузиазм массы. Или же дела эти должны были иметь жалкий конец потому, что идея, которая лежала в основе этих дел, была такого рода, что она должна была удовлетвориться поверхностным пониманием себя, а следовательно рассчитывать также на одобрение массы». Кавалось бы, что понимание, которым способна удовлетвориться идея, т. е. которое соответствует идее, тем самым перестает быть поверхностным. Господин Бруно только для  $su\partial y$  приводит отношение между идеей и ее пониманием, точно так же как он только для виду приводит *отношение* ошибочного исторического дела к массе. Если поэтому абсолютная критика действительно подвергает что-нибудь проклятию за «поверхностность», так это именно всю прежнюю историю вообще, дела и идеи которой были идеями и делами «масс». Она отвергает массовую историю и на ее место готова поставить критическую историю (см. господина Юлия Фаухера об английских влободневных вопросах). Прежняя, некритическая исто-

рия, т. е. история, писанзя не в том смысле, какой придает ей абсолютная критика, заставляет нас, далее, строго различать две вещи: насколько масса «интересовалась» известными целями и насколько эти цели «вызывали энтузиазм» массы. « $H\partial e$ я» неизменно посрамляла себя, лишь только она отделялась от «интереса». С другой стороны, легко понять, что всякий массовый, исторически осуществляемый «интерес», когда он впервые появляется на мировой сцене, в «идее» или «представлении» далеко выходит ва свои действительные границы и легко смешивает себя с человеческим интересом вообще. Эта импозия отражает именно то, что Фурье навывает тоном каждой исторической эпохи. Интерес буржуазии в революции 1789 г., далекий от того, чтобы быть «ошибочным», все «выиграл» и имел «глубоко проникающий ycnex», как бы впоследствии ни рассеялся дым «naфoca» и как бы ни увяли «энтузиастические» цветы, которыми он украсил свою колыбель. Этот интерес был так могуществен, что победоносно преодолел перо Марата, гильотину террористов, меч Наполеона, равно как и распятие и чистокровность Бурбонов. «Ошибочной» революция была только для той «массы», политическая «идея» которой не была идеей ее действительного «интереса», истинный живненный принцип которой не совпадал поэтому с жизненным принципом революции, реальные условия освобождения которой существенно отличны от условий, внутри которых буржуазия могла освободить себя и общество. Если, таким образом, революция, являющаяся прообразом всякого великого исторического «дела», ошибочна, то она ошибочна потому, что та масса, в рамках жизненных условий которой по существу нашла себе место революция, была массой исключительной, не охватывающей всей совокупности населения, ограниченной массой. Если, значит, революция ошибочна, то не потому, что масса «заинтересована была» в ней, не потому, что революция «вызывала ее энтузиазм», а потому, что для самой многочисленной части массы, части, отличной от буржуавии, принцип революции не был ее действительным интересом, не был ее собственным революционным принципом, а только «идеей»; следовательно, только предметом временного энтузиазма и только кажущегося подъема.

Вместе с основательностью исторического действия будет, следовательно, расти и объем массы, делом которой оно является. В критической истории, согласно которой в исторических делах важны не действующие массы, не эмпирическое действие и не эмпирический интерес этого действия, а, напротив того, «идея», положенная «в них», — в такой истории вещи представляются, конечно, в другом свете.

«В массе, — поучает нас критика, — а не в чем-либо другом», как думают прежние либеральные глашатаи, «следует искать истинного врага духа».

Врагами прогресса вне массы являются именно наделенные самостоятельным существованием, собственной живнью, продукты самоунижения, самоотвержения и самоотчуждения массы. Повтому масса, восставая против самостоятельно существующих продуктов ее самочнижения, восстает тем самым против своего собственного недостатка, подобно тому как человек, объявляя войну существованию бога, тем самым объявляет войну своей собственной религиозности. Но так как эти практические результаты самоотчуждения массы имеют, в действительности, внешнее существование, то масса вынуждена поэтому бороться с ними тоже внешним образом. Она никоим образом не должна смотреть на эти продукты своего самоотчуждения как на исключительно идеальные фантасмагории, просто как на отчуждения самосознания, и не должна желать уничтожить материальное отчуждение при помощи чисто внутреннего спиритуалистического действия. Еще в газете Лустало 1789 г. имелся эпиграф:

Les grands ne nous paraissent grands

Que parce que nous sommes à genoux.

——Levons nous!—— '

Но, чтобы подняться, недостаточно подняться в мыслях и оставить висеть над действительной, чувственной головой действительное, чувственное ярмо, которого не отгонишь прочь никаким колдовством с помощью идей. А между тем абсолютная критика научилась в Феноменологии Гегеля, по крайней мере, одному искусству — превращать реальные, объективные, вне меня существующие цепи в исключительно идеальные, исключительно субъективные, исключительно во мне существующие цепи и поэтому все внешние, чувственные битвы превращать в битвы чистых идей.

Это критическое превращение служит основанием предустановленной гармонии критической критики и цензуры. С критической точки врения борьба писателя с ценвором не есть борьба «человека с человеком». Цензор, напротив того, есть не что иное, как мой собственный, руками заботливой полиции олицетворенный для меня такт, мой собственный такт, ведущий борьбу с моей бестактностью и некритичностью. Борьба писателя с ценвором есть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Великие нам кажутся великими лишь потому, что мы стоим на коленях.— Поднимемся же!

только с виду, только в глазах дрянной чувственности, нечто другое, нежели внутренняя борьба писателя с самим собой. Ценвор, по-скольку я его принимаю ва действительно, индивидуально отличное от меня существо, за полицейского слугу, обезображивающего творе-ние моего духа внешним, чуждым самой вещи масштабом, есть не более, как плод массового воображения, некритичная химера. Если тевисы Фейербаха к реформе «философии» вычеркнуты были ценвурой, то виной тому было не официальное варварство ценвуры, а некультурность фейербаховских тевисов. Не загрязненная всяческой массой и материей, «чистая» критика видит также и в ценворе чисто «эфирный», оторванный от всякой массовой действительности образ.
Абсолютная критика объявила «массу» истинным врагом духа.

Она изъясняет свою мысль подробно и говорит:

«Дух внает теперь, где ему *искать своего* единственного *противника*, — в самообманах и бесформенности массы».

Абсолютная критика исходит из догмы абсолютной правомочности «духа». Она, далее, исходит ив догмы внемирового существования духа, т. е. из существования духа вне массы человечества. Наконец, она превращает, с одной стороны, «дух», «прогресс», с другой — «массу» в застывшие сущности, в понятия, и противопоставляет их друг другу как данные неизменные крайности. Абсолютной критике не приходит на ум исследовать самый  $*\partial yx$ », исследовать, не служат ли его собственная спиритуалистическая природа, его дутые претенвии источником «фравы», «самообмана», «бесформенности». Дух, напротив, абсолютен, но, к несчастию, он в то же время сбивается на свою противоположность, на неразумие: его расчеты всегда сделаны без хозяина. Он поэтому обязательно должен иметь противника, который интригует против него. Этим противником и оказывается масса.

Точно так же обстоит дело и с «прогрессом». Вопреки претенвиям «прогресса», всегда вамечаются случаи регресса и кругового движения. Не догадываясь, что категория «прогресса» лишена всякого содержания и абстрактна, абсолютная критика, напротив того, настолько глубокомысленна, что привнает «прогресс» абсолютным для того, чтобы для объяснения регресса суметь подставить «личного противника» прогресса, массу. Так как «масса»— не что иное, нак «противоположность духа», прогресса, «критики», то она может быть определена не иначе, как при посредстве этого мнимого противоречия. Отвлекаясь же от этого противоречия, критика может ска-вать о *смысле* и бытии массы лишь нечто совершенно неопределенное, а потому бессмысленное: «Масса в том смысле, в наком также

понимает это «слово» так называемый образованный мир». Какоенибудь «также» или «так называемый» вполне достаточны для критического определения. Масса отличается, таким образом, от действительных масс и существует, как «масса», только для «критики».

Все коммунистические и социалистические писатели исходили из наблюдения, что, с одной стороны, даже самым благоприятным обравом обставленные блестящие деяния видимо остаются без блестящих результатов и вырождаются в тривиальности; с другой же стороны, все успехи духа были до сих пор успехами в ущерб массе человечества, которая попадала во все более и более бесчеловечное положение. Они объявили поэтому «прогресс» (см. Фурье) неудовлетворительной абстрактной фразой; они догадывались (см., между прочим, Оуэна) о существовании основного порока цивилизованного мира; они подвергли поэтому действительные основы современного общества резкой критике. Этой коммунистической критике непосредственно сопутствовало движение широкой массы, в противоречии с интересами которой происходило до сих пор историческое развитие. Нужно быть знакомым с жаждой знания, с любознательностью, нравственной энергией и неутомимым стремлением к саморазвитию французских и английских рабочих, чтобы иметь представление о человеческом благородстве этого движения.

Как же безгранично остроумна должна быть «абсолютная критика», чтобы, при наличности всех этих фактов из области духовной и практической живни, суметь усмотреть одну лишь сторону явления, постоянное крушение духа, и в досаде на это обстоятельство пуститься еще в поиски за противником «духа», которого она и находит в «массе»! В конце концов все это великое критическое открытие сводится к тавтологии. На взгляд критики дух до сих пор всегда наталкивался на преграду, препятствие, — иными словами, всегда имел противника. Почему? Потому что у него был противник! Кто же противник духа? Духовная пустота. Критика определяет ведь «массу» только как «противоположность» духа, как духовную пустоту, а если взять более точные определения духовной пустоты — как «наглость», «поверхностность», «самодовольство». Какое огромное преимущество перед коммунистическими писателями — избавить себя от исследования источников духовной пустоты, наглости, поверхностности и самодовольства и, вместо того, открые, что эти свойства являются противоположностями духа, прогресса, ваняться моральным посрамлением этих свойств! Когда эти свойства объявляются качествами массы, как отличного еще от самих свойств субъекта, то подобное равличение — не что иное, как «критическая»

видимость различения. Только видимость и то, что абсолютная критика, кроме абстрактных свойств духовной пустоты, наглости и т. д., обладает еще и определенным конкретным субъектом, ибо «масса» в критическом понимании есть не что иное, как те же абстрактные свойства: «масса»— это только их другое название, их фантастическое олицетворение.

Отношение «духа и массы» имеет, однако, еще и другой, скрытый смысл, который вполне вскроется в дальнейшем ходе рассуждений. Мы только наметим существо дела. Открытое господином Бруно отношение «духа» и «массы», на самом деле, не что иное, как критически-карикатурное завершение гегелевского понимания истории, которое, в свою очередь, не что иное, как спекулятивное выражение христианско-германской догмы о противоположности духа и материи, бога и мира. Внутри границ истории, внутри границ самого человечества противоположность эта выражается в том именно, что немногие избранные личности, в качестве активного духа, противостоят остальному человечеству как неодухотворенной массе, как материи.

Гегелевское понимание истории предполагает существование абстрактного, или абсолютного, духа, который развивается таким образом, что человечество представляет лишь массу, являющуюся бессовнательной или сознательной носительницей этого духа. Внутри границ эмпирической, экзотерической истории Гегель заставляет поэтому разыгрываться спекулятивную, эзотерическую историю. История человечества превращается в историю абстрактного и потому для действительного человека потустороннего духа человечества.

Параллельно этой гегелевской доктрине, во Франции развилось учение доктринеров, провозгласивших, в противовес суверенитету народа, суверенитет разума, с целью исключить массы и удержать власть исключительно в своих руках. Это было вполне последовательно. Если деятельность действительного человечества— не что иное, как деятельность массы человеческих личностей, то, наоборот, абстрактная всеобщность — разум, дух — должна найти себе абстрактное, исчерпываемое немногими личностями выражение. От положения и воображения каждой отдельной личности зависит уже, желает ли она выдать себя за представителя «духа» или нет.

Уже у *Гегеля абсолютный дух* истории в *массе* обладает нужным ему материалом, соответственное же выражение он находит себе лишь в философии. Философ является, однако, лишь органом, в котором творящий историю абсолютный дух, по завершении движения,

ретроспективно приходит к совнанию самого себя. Этим ретроспективным совнанием философа ограничивается его участие в истории, ибо действительное движение совершается абсолютным духом бессознательно. Таким образом философ является на сцену post festum.

Гегель дважды обнаруживает половинчатость: во-первых, когда он объявляет философию наличным бытием абсолютного духа и в то же время отнавывается объявить действительный философский индивидуум абсолютным духом; во-вторых, когда он ваставляет абсолютный дух, в качестве абсолютного духа, творить историю лишь для видимости. Так как абсолютный дух именно лишь розт festum, в философе, приходит к сознанию себя как творческого мирового духа, то его фабрикация истории существует лишь в сознании, мнении и представлении философа, лишь в спекулятивном воображении. Господин Бруно устраняет половинчатость Гегеля.

Во-первых, он объявляет критику абсолютным духом, а себя самого критикой. Как элемент критики изгнан из массы, так и элемент массы изгнан из критики. Критика считает себя поэтому воплощенной не в массе, а исключительно в небольшой кучке избранных людей, в господине Бауэре и его учениках.

Господин Бруно управдняет и другую половинчатость Гегеля: между тем как гегелевский «дух» творит историю лишь post festum, в фантавии, — критик, в противоположность массе остального человечества, сознательно разыгрывает роль мирового духа; он в настоящем уже становится в драматическое отношение к этой массе, изобретает и осуществляет историю с определенным намерением и по врелом размышлении.

На одной стороне стоит масса как пассивный, неодухотворенный, исторически бесплодный материальный элемент истории; на другой стороне — дух, критика, господин Бруно и К<sup>0</sup> как элемент активный, от которого исходит всякое историческое действие. Дело преобразования общества сводится к мозговой деятельности критической критики.

Мало того! Связь критики, значит и связь воплощенной критики господ Бруно и К<sup>0</sup>, с массой есть поистине единственная историческая связь настоящего. Вся теперешняя история сводится к движению обеих этих сторон по отношению друг к другу. Все противоречия слились в этом критическом противоречии.

Критическая критика, обретающая конкретное существование лишь в своем противоположении массе, глупости, вынуждена поэтому постоянно воспроизводить свою противоположность, и господа Фаухер, Эдгар и Шелига представили нам достаточно доказательств той

виртуовности, которой они отличаются в своей специальности — *массовом отуплении* лиц и вещей.

Последуем теперь за абсолютной критикой в ее  $noxo\partial ax$  против массы.

## б) Еврейский вопрос № 1. Постановка вопросов.

В противоположность массе «дух» тотчас же обнаруживает свою критичность, рассматривая свое собственное ограниченное произведение, «Еврейский вопрос» Бруно Бауэра, как абсолютное, а противников этого произведения — как грешников. В реплике № 1 на нападки на это произведение он не обнаруживает и тени сомнений в достоинствах последнего; напротив, он утверждает, что раскрыл «истинное» и «всеобщее»(!) значение еврейского вопроса. В своих позднейших репликах как мы увидим, он вынужден признать свои «промахи».

«Прием, оказанный моей работе, есть начало доказательства того, что именно те, которые до сих пор ратовали за свободу и теперь еще продолжают ратовать за нее, больше всех должны восставать против духа. Предпринимаемая мною теперь защита этой работы представит дальнейшие доказательства того, насколько бедны мыслью глашатаи массы, возомнившие себя бог весть сколь великими оттого, что они выступили сторонниками эмансипации и догмы о «человеческих правах».

Выход в свет произведения абсолютной критики необходимо должен был  $noby\partial umb$  «массу» выказать свое враждебное отношение к духу, так как самое существование «массы» обусловлено ведь и доказывается наличностью противоречия между массой и абсолютной критикой.

Полемика некоторых либеральных и рационалистических евреев против «Еврейского вопроса» господина Бруно имеет, конечно, совершенно другой критический смысл, нежели «массовая» полемика либералов против философии и рационалистов против Штрауса. О степени оригинальности вышеприведенного замечания можно, впрочем, судить по следующему месту, цитируемому нами из Гегеля: «Следует здесь обратить внимание на ту особую форму нечистой совести, которая находит себе выражение в специфической велеречивости этих напыщенных в своей ограниченности господ (либералов). И прежде всего нужно указать на то именно, что там, где эта велеречивость в наибольшей мере обнаруживает пустому духовного содержания, она всего более трактует о духе; где она наиболее мертва и деревянна, она всего более имеет на устах своих слово жизнь и т. п.».

Что касается «человеческих прав», то господину Бруно было уже доказано («К еврейскому вопросу», «Немецко-францувские летописи»), что не глашатаи массы, а, наоборот, «он сам» не понял сущности этих «прав» и догматически исковеркал их. В сравнении с его открытием, что человеческие права не «прирождены», — открытием, которое в Англии в течение 40 лет открываемо было бесконечное число раз, — в сравнении с этим открытием следует назвать гениальным утверждение Фурье, что рыбная ловля, охота и проч. суть прирожденные человеческие права.

Мы приведем только несколько примеров из спора господина Бруно с Филипсоном, Гиршем и проч. Даже эти жалкие противники не окажутся побежденными абсолютной критикой. Вопреки мнению абсолютной критики, господин Филипсон никоим образом не утверждает чего-либо нескладного, когда посылает ей следующий упрек: «Бауэр мыслил себе особого рода государство... философский идеал государства». Господин Бруно, смешивавший государство с человечеством, человеческие права с человеком, политическую эмансинацию с человеческой, должен был необходимым образом, если и не мыслить, то воображать себе государство особого рода, философский идеал государства.

«Декламатор (господин Гирш) сделал бы лучше, если б, вместо до-нельзя утомительного изложения своей мысли, опроверт мое докавательство, что христианское государство... не может предоставить последователям какой-либо другой определенной религии полного равенства в правах с христианскими сословиями, так как его живненным принципом является существование одной определенной религии».

Если бы декламатор Гирш действительно опроверг доказательство господина Бруно и — как это сделано в «Немецко-французских летописях» — доказал, что государство сословий и исключительного христианства есть не только несовершенное государство вообще, но и несовершенное христианское государство, то господин Бруно ответил бы то же, что он ответил на другое возражение: «Упреки в этом деле лишены всякого значения». В ответ на утверждение Бруно, что «евреи своим давлением на пружины истории вызвали контрдавление», господин Гирш совершенно основательно замечает: «В таком случае евреи должны были составлять нечто в деле строительства истории, и, если сам Бауэр утверждает это, то он, с другой стороны, неправ, утверждая, что они ничего не внесли своего в дело строительства новейшей эпохи». Господин Бруно отвечает: «Сучок в глазу тоже составляет нечто. Вносит ли он поэтому что-либо в раз-

витие чувства врения?» Сучок, который, подобно еврейству среди христианского мира, со дня рождения моего сидит у меня в главу, остается там сидеть, вместе с главом растет и развивается, не есть какойнибудь обыкновенный сучок: это в высшей степени чудесный, неотъемлемый от глава моего сучок, который должен обусловить собой в высшей степени оригинальное развитие моего чувства врения. Таким образом критический «сучок» не пронзает насквозь декламирующего «Гирша» (по-немецки Hirsch — олень). Впрочем, вышеприведенное возражение раскрыло господину Бауэру глаза на вначение еврейства для «дела строительства новейшей эпохи».

Теологическая душа абсолютной критики почувствовала себя настолько оскорбленной вамечанием одного депутата рейнского ландтага, будто «евреи чудаковаты на свой, еврейский, а не наш, так называемый христианский, лад», что долго спустя не забывает «призвать депутата к порядку за употребление такого аргумента».

По поводу утверждения другого депутата, что «гражсданское равноправие евреев возможно лишь там, где само еврейство уже не существует больше», господин Бруно вамечает: «Правильно! и правильно тогда именно, когда принято во внимание указание критики и на другую сторону дела», т. е. указание, что и христианство, в свою очередь, должно было бы перестать существовать.

Отсюда видно, что абсолютная критика в № 1 своей реплики на нападки на «Еврейский вопрос» все еще смотрит на уничтожение религии, на атеизм, как на необходимое условие гражоданского равенства. Таким образом, в первой стадии разработки еврейского вопроса критика еще не успела догадаться об истинной сущности государства и о «промахе» своего «труда».

Абсолютная критика обижается, когда кто-нибудь доказывает, что сделанное ею «новейшее» научное открытие — не что иное, как повторение давно уже общераспространенного взгляда. Один рейнский депутат заметил: «Никому еще не приходило в голову утверждать, что Франция и Бельгия обнаружили особую ясность принципов при организации своих политических учреждений». Абсолютная критика могла бы ответить, что это утверждение переносит настоящее в прошедшее, выдавая ставшее теперь тривиальным мнение о неудовлетворительности французских политических принципов ва традиционное мнение. Это — возражение по существу дела, но такое возражение не удовлетворило бы критики. Она, наоборот, считает нужным изобразить устаревшее мнение как мнение, господствующее и поныне, господствующее же теперь мнение обратить в

критическую тайну, которую ей остается еще раскрыть массе при помощи *своих* исследований. Она должна поэтому сказать:

«Это (устаревший предрассудок) утверждалось многими (массой); но основательное исследование истории покажет, что даже после великих работ Франции многое еще осталось сделать для повнания принципов». Итак, основательное историческое исследование само не «сделает работу», т. е. не повнает принципы. Нет, благодаря своей основательности оно докажет лишь, что «многое еще осталось сделать». Великая работа! В особенности великая после трудов социалистов. Однако по части повнания существующих теперь общественных отношений господин Бруно многое уже сделал следующим своим замечанием:

«Господствующая в настоящее время определенность есть неопределенность».

Если Гегель говорит, что господствующая китайская определенность есть «Бытие», господствующая индийская определенность есть «Ничто» и т. д., то абсолютная критика «чистым» образом примыкает в Гегелю, сводя характер настоящего времени к логической категории «неопределенности», — тем более чистым образом, что наравне с «Бытием» и «Ничто» «Неопределенность» также входит в первую главу спекулятивной логики, в главу о «Качестве». Мы не можем расстаться с № 1 «Еврейского вопроса», не сделав

одного общего замечания.

Одна из главных задач абсолютной критики — это прежде всего дать всем вопросам времени правильную постановку. Она собственно отвечает не на действительные вопросы, а подставляет совершенно другие вопросы. Так как она делает все, то она раньше всего должна *сделать* «текущие вопросы», т. е. сделать их *своими*, критически-критическими вопросами. Если бы речь шла о кодексе Наполеона, она бы доказала, что, в сущности, речь идет о «Пятикнижии». Ее отношение к текущим вопросам есть искажение и перетасовка содержания этих вопросов. Так, например, она преобразила еврейский вопрос таким образом, что ей уже не было надобности ваняться исследованием политической эмансипации, составляющей содержание вопроса, и она могла, напротив, удовольствоваться критикой еврейской религии и изображением христианско-германского государства.

Подобно всем прочим оригинальным проявлениям абсолютной критики, и эта метода, в свою очередь, представляет повторение спекулятивного фокуса. Спекулятивная философия, именно гегелевская философия, считала необходимым переводить все вопросы

ив формы здравого человеческого рассудка в форму спекулятивного разума и превращать действительный вопрос в спекулятивный, чтобы суметь ответить на него. Извращая мои вопросы и влагая мне в уста свои вопросы, наподобие того, как это делает катехивис, спекулятивная философия могла, конечно, как и катехивис, иметь в запасе готовый ответ на каждый мой вопрос.

# в) Гинрихс № 1. Таинственные намеки в области политики, социализма и философии.

«Политическое»! Абсолютную критику буквально приводит в негодование самое присутствие этого слова в лекциях профессора  $\Gamma$ инрихса.

«Кто следил за общественным развитием новейшего времени и знаком с историей, тот должен знать также, что политические движения, происходящие в настоящее время, имеют совершенно другое (!) значение, а никак не политическое: в основе своей» (в основе!.. дальше следует основательная мудрость) «движения эти имеют вначение общественное, которое, как известно (!), такого рода (!), что рядом с ним все политические интересы кажутся лишенными значения (!)».

За несколько месяцев до выхода в свет критической «Литературной гаветы» появилось, как известно (!), в печати фантастическое политическое произведение господина Бруно: «Государство, религия и партия».

Если политические движения имеют общественное значение, каким же образом политические интересы могут казаться «лишенными значения» по отношению к своему собственному общественному вначению?

«Господин Гинрихс не может найтись ни у себя дома, ни где бы то ни было на свете... Он ни в чем не мог ориентироваться, потому что... потому что критика, которая в последние четыре года начала и делала свою никоим образом не «политическую», а общественную (!) работу, осталась для него совершенно (!) неиввестной».

«Критика», которая, по мнению массы, делала «никоим обравом не политическую», а «всякого рода теологическую» работу, довольствуется и теперь еще, когда она впервые не только за все эти четыре года, а впервые со дня своего литературного рождения произносит слово «общественный», — и теперь еще довольствуется этим словом!..

С тех пор как социалистические сочинения распространили в Германии ввгляд, что все человеческие стремления и дела, все без исключения, имеют общественное вначение, с тех пор господин Бруно может и свои теологические работы навывать общественными. Но что ва критическое требование, чтобы профессор Гинрихс почерпал социаливм из знакомства с сочинениями Бауэра, когда все писания Б. Бауэра, появившиеся до лекций Гинрихса, повсюду, где эти писания приходят к практическим выводам, приходят к выводам политическим! Говоря некритически, профессор Гинрихс никоим образом не мог пополнить явившиеся уже в свет писания господина Бруно писаниями еще не явившимися. С критической точки врения масса, конечно, обязана истолковать как «политические», так и все массовые «движения» абсолютной критики в духе будущего и абсолютного прогресса! Но для того, чтобы господин Гинрихс после своего внакомства с «Литературной газетой» никогда более не забывал слова «общественный» и никогда не отказывался признавать «общественный» характер критики, она перед лицом всего мира в третий раз проклинает слово «политический» и торжественно в третий раз повторяет слово «общественный».

«О политическом вначении не должно быть более речи, если принимать во внимание истинную тенденцию новейшей истории, но... но общественное вначение» и т. д.

Будучи козлом отпущения за прежние «политические» движения, профессор Гинрихс является также козлом отпущения за все «гегельянские» движения и речи абсолютной критики, намеренно имевшие место до появления «Литературной газеты» и ненамеренно в этой послепней.

Один раз критика бросает Гинрихсу в лицо кличку «истый гегельянец», в другой раз — «философ-гегельянец». Мало того! Господин Бруно «надеется» даже, что «банальные речи», совершившие такой утомительный кругооборот через все книги гегелевской школы (в особенности через книги самого Бруно!), при том «утомлении», которое они обнаруживают в лекциях господина Гинрихса, в дальнейшем своем путешествии вскоре дойдут до своего конечного пункта. Господин Бруно ожидает от «утомления» проф. Гинрихса управднения гегелевской философии и своего собственного освобождения от нее.

Итак, в своем *первом походе* абсолютная критика ниввергает собственных богов, которым она так долго поклонялась, «политику» и «философию», объявляя их кумирами профессора Гинрихса.

Славный первый поход!

#### 2. ВТОРОЙ ПОХОД АБСОЛЮТНОЙ КРИТИКИ.

## a) $\Gamma$ инрихс $\mathcal{N}$ 2. «Критика» и «Фейербах». Осуждение философии.

В результате первого похода абсолютная критика в праве считать «философию» погибшей и отнести ее, не обинуясь, к сонму союзников «массы». «Философы были предназначены к тому, чтобы исполнить сердечное желание массы». «Масса требует, — говорит критика, — простых понятий, чтобы не иметь никакого дела с самой вещью, трафаретов, чтобы уразумевать все наперед, фраз, чтобы ими уничтожить критику; «философия» же исполняет эти вожделения массы».

Опьяненная своими победными деяниями, абсолютная критика разражается против философии с неистовством пифии. Фейербаховская «Философия будущего» является тем скрытым огненным котлом, пары которого повергают в бешеный экстав упоенную победой голову абсолютной критики. В марте она прочла произведение Фейербаха. Плодом этого чтения и в то же время критерием той серьезности, с которой производилось это чтение, является статья № 2 против профессора Гинрихса.

Абсолютная критика, которая всегда была пленницей гегелевского миросоверцания, с бешенством ударяет теперь по желевной решетке и стенам своей тюрьмы. «Простое понятие», терминология, весь способ мышления философии, мало того — вся философия отвергаются вдесь с отвращением. На ее место становятся вдруг «действительное богатство человеческих отношений», «колоссальное содержсание истории», «вначение человека» и т. д. «Тайна системы» объявляется «открытой».

Но кто же открыл тайну «системы»? Фейербах. Кто уничтожил диалектику понятий — войну богов, знакомую только философам? Фейербах. Кто поставил на место старой рухляди, на место «бесконечного самосовнания» не «значение человека» (точно человек имеет еще какое-то другое значение, как не то, что он человек!), а самого «человека»? Фейербах и только Фейербах. Он сделал еще больше. Он давно уничтожил те категории, которыми теперь всюду и везде пользуется критика: «действительное богатство человеческих отношений, колоссальное содержание истории, борьбу истории, борьбу массы с духом» и т. д.

После того как человек был повнан как сущность, как основание всякой человеческой деятельности и состояний, одна только критика способна отыскивать новые категории и обращать самого

человека, как она это действительно делает, снова в категорию и в принцип целого ряда категорий. Это, собственно, значит прибегать к последнему спасительному средству, какое еще остается в распоряжении трепещущей и преследуемой теологической нечеловечности. История не делает ничего, она «не обладает никаким колоссальным богатством», она «не сражается ни в каких битвах!» Не история, а именно человек, действительный, живой человек, — вот кто делает все это, всем обладает и за все борется. «История» не есть какаято особая личность, которая пользуется человеком как средством для достижения *своих* целей. История — не что иное, как деятельность преследующего свои цели человека. После всех гениальных открытий Фейербаха абсолютная критика позволяет себе еще заниматься восстановлением для нас всей старой дряни в новом виде. И это она делает в тот самый момент, когда обрушивается на философию как на «массовую» дрянь, — на что она имеет тем меньше прав, что пальцем не пошевельнула для разрушения философии. Одного этого факта достаточно, чтобы разоблачить «тайну» этой критики, чтобы оценить по достоинству критическую наивность, заставляющую ее сказать по адресу профессора Гинрихса, «утомление» которого оказало уже ей такую огромную услугу, следующее:

«Теряют лишь те, которые не проделали никакого процесса развития, которые, следовательно, не могут измениться, даже если б захотели этого. Если дело заходит далеко, они пытаются видоизменить новый принцип... Но нет! Новое не может быть обращено в фразу, из него нельзя выделить отдельных оборотов мысли».

Абсолютная критика похваляется перед профессором Гинрихсом раскрытием «тайны факультетских наук». Уж не раскрыла ли она тайну философии, юриспруденции, политики, медицины, политической экономии п т. д.? Никоим образом. Она показала (обратите внимание!), она показала в «Правом деле свободы», что наука как хлебный промысел и свободная наука, свобода преподавания и факультетские статуты, противоречат друг другу.

Если б «абсолютная критика» была честна, она созналась бы, откуда взялось ее воображаемое просветление насчет «тайны философии», хотя все же хорошо, что она не влагает в уста Фейербаху, как это она делала с другими, такого вздора, как те непонятые и искаженные ею положения, которые она позаимствовала у этого философа. Характерно, однако, для теологической точки зрения «абсолютной критики», что, в то время как немецкие филистеры начинают теперь понимать и усваивать Фейербаха, она, напротив, не

в состоянии правильно понять и удачно использовать ни одного его положения.

Подвиги первого похода критики поистине бледнеют перед ее новыми шагами на том же пути. Теперь она «определяет» борьбу «массы» с «духом» как «цель» всей прежней истории; «массу» она объявляет «чистым ничто» «презренности», называет ее «материей» и противопоставляет «материи» «дух» как истинное. Итак, разве абсолютная критика не является истинно-христианско-германской? После того как старая противоположность спиритуализма и материализма потерпела с разных сторон поражение и, наконец, раз навсегда преодолена была Фейербахом, «критика» снова обращает ее, и притом в самой отвратительной форме, в основную догму и дает одержать победу «христианско-германскому» духу.

Наконец, как на дальнейшее развитие скрытой еще в первом походе тайны, следует смотреть на то обстоятельство, что критика отожествляет теперь противоположность духа и массы с противоположностью «критики» и массы. Она впоследствии сделает еще шаг вперед, отожествив самое себя с «критикой вообще», и объявит себя «Духом», абсолютным, бесконечным, массу же, напротив, конечной, грубой, неотесанной, мертвой и неорганической, ибо так «критика» понимает материю.

Как же должно быть колоссально богатство истории, если оно исчерпывается отношением человечества к г. Бауэру!

б) Еврейский вопрос № 2. Критические открытия в области социализма, юриспруденции и политики (идея национальности).

«Массовым», «материальным» евреям проповедуется христианское учение о духовной свободе, о свободе в теории, той спиритуалистической свободе, которая воображает себя свободной даже в оковах, которая чувствует себя счастливой даже тогда, когда это счастье существует только «в идее», и которую стесняет всякое массовое существование.

«Поскольку евреи ушли теперь далеко в теории, постольку они действительно эмансипированы, поскольку они хотят быть свободными, постольку они свободны».

Это положение дает возможность измерить ту критическую бездну, которая отделяет массовый, «грешный» коммунизм и социализм от абсолютного социализма. Главное положение грешного социализма отвергает эмансипацию исключительно в теории как иллюзию и требует для действительной свободы, кроме идеали-

стической «воли», весьма осявательных, весьма материальных условий. Как нивко в главах святой критики должна стоять «масса»,—масса, которая видит необходимость в материальных, практических переворотах даже для того, чтобы вавоевать время и средства, нужные хотя бы только для ванятия «теорией»!

Оставим на минуту чисто духовный социализм и обратимся к политике.

Господин Риссер укавывает в противовес Б. Бауэру на то, что его государство (т. е. критическое государство) необходимо должно исключать как «евреев», так и «христиан». Г-н Риссер совершенио прав. Так как г. Бауэр смешивает политическую эмансипацию с человеческой, так как государство на поведение противодействующих элементов (христианство же и еврейство квалифицируются в «Еврейском вопросе» как изменнические элементы) отвечает не иначе, как насильственным исключением личностей, ему изменяющих, подобно тому как террор имел в виду уничтожить скупку хлеба обевглавлением скупщиков, — то г. Бауэр должен был бы в своем «критическом государстве» послать на виселицу евреев и христиан. Так как он смешивал политическую эмансипацию с человеческой, то он, будучи последовательным, должен был также смешать политические средства эмансипации с человеческими средствами последней. Но как только кто-нибудь укавывает абсолютной критике на  $\hat{o}e\ddot{u}$ ствительный смысл ее выводов, она отвечает то же самое, что некогда ответил Шеллинг своим противникам, когда они на место его фрав поставили действительные мысли: «Противники критики потому ее противники, что они не только мерят критику догматической меркой, но даже считают ее догматической, иначе говоря: они сражаются против критики по той причине, что она отнавывается привнать их догматические равличения, определения и уловки».

Догматическое отношение к абсолютной критике, как и к Шеллингу, заключается, повидимому, в том, что приписывают ей определенный, действительный смысл, мысли и взгляды. Из желания приспособляться и вместе с тем доказать г. Риссеру свою гуманность, «критика» решается, однако, прибегнуть к догматическим различениям, определениям и, в особенности, к «уловкам».

Так, например: «Если б я в той работе («Еврейском вопросе») хотел или смел выйти за пределы критики, я необходимо должен был бы (!) говорить (!) не о государстве, а об «обществе», которое никого не исключает, но из которого себя исключают только те, кто не желает принимать участия в его развитии».

Абсолютная критика проводит вдесь догматическое различение между тем, что она должна была бы сделать, если б она не сделала противоположного, и тем, что она действительно сделала. Она объясняет ограниченность своей постановки «Еврейского вопроса» «догматическими уловками» хотения и долженствования, которые вапрещали ей выйти за пределы критики». Как? Чтобы «критика» вышла за пределы «критики»? К этой целиком массовидной уловке абсолютная критика прибегает вследствие догматической необходимости, с одной стороны, настаивать на абсолютности своего понимания еврейского вопроса, на «критичности» этого понимания, с другой же стороны — признать допустимость более широкого понимания.

Тайна ее «нехотения» и ее «долмсенствования» найдет себе впооледствии объяснение в той критической догме, согласно которой все видимые проявления ограниченности «критики» — не что иное, как необходимые виды приспособления к способности понимания массы.

Она не хотела! Она не смела выйти ва пределы ограниченного понимания еврейского вопроса! Но если б она хотела или смела, что она тогда сделала бы? — Она дала бы догматическое определение. Вместо того чтобы говорить о «государстве», она говорила бы об «обществе», — следовательно, вовсе не ванялась бы исследованием действительного отношения еврейства к современному гражданскому (bürgerliche) обществу! В отличие от «государства» она догматически определила бы «общество» в том смысле, что, в то время как государство само исключает, из общества исключают сами себя все те, кто не желает принимать участия в его развитии.

По существу, общество поступает так же, как и государство, но с той только равницей, что исключение обществом из своей среды проявляется в более вежливой форме: оно не выбрасывает вас ва дверь, но создает для вашего существования в нем такие невозможные условия, что вы предпочитаете добровольно уйти из него.

В сущности, государство поступает не иначе, ибо и оно не исключает того, кто исполняет все его требования и предписания и не препятствует его развитию. В своей законченной форме государство даже вакрывает на многое глаза и объявляет действительные противоположности противоположностями неполитическими, ничуть ему не мешающими. Кроме того абсолютная критика сама развивала мысль, что государство потому лишь и постольку исключает евреев, поскольку евреи исключают государство, т. е. сами себя

исключают из государства. Если это взаимоотношение получает в *критическом* «обществе» более галантную, более лицемерную и коварную форму, то это только свидетельствует о большем лицемерии и менее развитом строении «критического» «общества».

Последуем же за абсолютной критикой в ее дальнейших «догматических различениях», «определениях» и, в особенности, ее «уловках».

Так, например, господин Риссер требует от критика, чтобы он «различал то, что относится к области права, от того, что лежит ва пределами последнего».

Критик возмущается наглостью этого *юридического* требования. «До сих пор, — возражает он, — чувство и совесть вмешивались в право, всегда его дополняли и, в виду характера права, обусловленного его *догматической формой*» (а не его догматической сущностью?), «всегда должны были дополнять».

«Критик» забывает только, что, с другой стороны, право само себя весьма резко отделяет от «чувства и совести»; что это равличение находит свое объяснение в односторонней сущности права, равно как в его догматической форме, и составляет даже одну из главных догм права; что, наконец, практическое осуществление этого различия настолько же образует высшую ступень в развитии права, насколько освобождение религии от всякого светского содержания делает религию абстрактной, абсолютной религией. Тот факт, что «чувство и совесть» вторгаются в право, служит для «критика» достаточным основанием, чтобы говорить о чувстве и совести там, где речь идет о праве, и о теологической догматике там, где речь идет о юридической догматике.

«Определения и различения абсолютной критики» подготовляют нас в достаточной степени к пониманию новейших «открытий» в области «общества» и «права».

«Та мировая (Weltform) форма, которую подготовляет критика и идею которой она, собственно, теперь только начала подготовлять, не есть просто правовая форма, а» (читатель, соберись с духом!) «общественная, о которой, по меньшей мере» (а не по большей мере?), «можсет быть сказано, что кто не внес ничего своего в дело ее построения, кто не живет в ней совестью и чувством, тот не может чувствовать себя в ней как дома, тот не может принимать участия в ее истории».

Подготовляемая «критикой» мпровая форма определяется не только как правовая, но п как общественная. Это определение может быть истолковано двояким образом. Либо это положение должно

быть истолковано в том смысле, что общественная форма «не правовая, но и общественная», либо что она «не только правовая, а также общественная». Рассмотрим содержание этого положения в обоих толкованиях, — начнем с первого. Абсолютная критика выше определила эту отличную от «государства» общественную форму как «общество». Теперь она определяет существительное «общество» прилагательным «общественное». Если господин Гинрихс в противовес своему «политическое» получил от критики трижды слово «общественное», то господин Риссер в противовес своему «правовое» получает слово общественное «общество». Если по отношению к господину Гинрихсу критические разъяснения свелись к формуле: «общественное» + «общественное» = За, то в своем втором походе абсолютная критика переходит от сложения к умножению, и господин Риссер отсылается к помноженному на самого себя обществу, к второй степени общественного, к общественному обществу =  $a^2$ . Чтобы окончательно пополнить свои выводы об обществе, абсолютной критике остается только пойти напролом и начать извлежать квадратный корень из общества и т. д.

А теперь возьмем второе толкование: «не только правовая, а также общественная» форма. Но ведь эта неопределенная общественная форма — не что иное, как ныне существующая общественная форма, общественная форма нынешнего общества. То обстоятельство, что «критика» в своем до-мировом мышлении только подготовляет будущее существование ныне существующей мировой формы, есть великое, почтенное критическое чудо. Но как бы ни обстояло дело с «не только правовым, а также общественным обществом», критика ничего пока не может сказать о нем, кроме «fabula docet», кроме своего нравоучения. В этом обществе «не будет себя чувствовать, как дома, тот», кто не живет в нем чувством и совестью. В конечном итоге, в этом обществе не будет жить никто, кроме «чистого чувства» и «чистой совести», т. е. «духа», «критики» и ее присных. Масса тем или иным способом будет исключена из общества, так что в результате «массовое» общество будет пребывать вне «общественного общества».

Одним словом, это общество — не что иное, как критическое небо, откуда изгнан, как некритический ад, действительный мир. Абсолютная критика в своем чистом мышлении подготовляет эту очищенную мировую форму противоположности «массы» и «духа».

очищенную мировую форму противоположности «массы» и «духа». Разъяснения, даваемые господину Риссеру по вопросу о судьбе наций, отличаются той же критической глубиной, как и разъяснения по вопросу об «обществе».

Стремление евреев к эмансипации, стремление христианских государств «ванести евреев в определенную рубрику своей правительственной схемы» (как будто евреи не занесены давно уже в известные рубрики христианской правительственной схемы!) дают абсолютной критике повод к пророчествам о гибели национальностей. Отсюда видно, каким окольным путем абсолютная критика приходит к современному историческому движению, а именно — окольным путем теологии. О важности достигнутых таким путем результатов можно судить по следующему глубокомысленному пифическому изречению:

«Будущее всех национальностей... очень... темно!»

Но пусть, критики ради, будущее национальностей будет, как она хочет, темно! Одно, и самое главное, ясно: будущее — дело рук критики. «Судьба. — восклицает она, — может решать, как хочет! Мы внаем теперь, что она дело наших рук». Подобно богу, наделяющему свое творение, человека, собственной волей, и критика тоже оставляет своему творению, судьбе, собственную волю. Критика, творящая судьбу, всемогуща, как бог. Даже «встречаемое» ею во вне «сопротивление» тоже дело ее рук. «Критика создает своих противников». «Массовое возмущение» против нее «угрожает» поэтому «опасностью» лишь самой «массе».

Но если критика всемогуща, как бог, то она также, подобно богу, всеведуща и умеет соединять свое всемогущество со свободой, волей и природным назначением человеческих индивидуумов.

«Она не была бы знаменующей эпоху силой, если б не производила того действия, что каждый из ее рук выходит тем, чем он хочет быть, и каждому предназначается та точка врения, которая соответствует его природе и его хотению».

Более счастлив не был и сам *Лейбниц* со своей предустановленной гармонией божественного всемогущества и человеческой свободы и природного навначения.

Если «критика» впадает поэтому в противоречие с психологией, которая различает «волю» быть чем-нибудь от «способности» быть чем-нибудь, то нужно иметь при этом в виду, что у нее имеются серьевные основания объявить это «различение» «догматическим».

Соберемся с силами для третьего похода! Вспомним еще рав, что критика «совдает своего противника»! Но как она могла бы совдать своего противника — «фразу», если бы она сама не совдавала фраз?

#### з. третий поход абсолютной критики.

а) Самоапология абсолютной критики. Ее «политическое» прошлое.

Абсолютная критика начинает свой третий поход против «массы» вопросом:

«Что теперь составляет предмет критики?»

В той же книжке «Литературной газеты» мы встречаем поучение: «Критика хочет *только* одного — познания вещей».

Сообразно с этим все вещи могут быть предметом критики. Говорить о каком-то особом, специально для критики преднавначенном предмете лишено всякого смысла. Противоречие это разрешается просто, если принять во внимание, что все вещи «совпадают» с критическими вещами, все же критические вещи — с массой как «предметом» абсолютной критики.

Прежде всего господин Бруно изображает свое бесконечное сострадание к «массе». Он делает «бездну, отделяющую его от толпы», предметом «настойчивого изучения». Он хочет «познать значение этой бездны для будущего» (в этом именно и заключается вышеупомянутое познание «всех» вещей) и в то же время «упразднить ее». Стало быть, на самом деле ему уже известно значение этой бездны. Значение бездны состоит именно в том, что ее уничтожает господин Бруно.

Так как каждый сам себе ближний, то «критика» прежде всего приступает к управднению своей собственной массовости, подобно христианским аскетам, которые поход духа против плоти начинали с умерщвления собственной плоти. «Плотью» абсолютной критики является ее действительно массовое (охватывающее от 20 до 30 томов) литературное прошлое. Господин Бауэр должен поэтому освободить историю литературной жизни «критики», точнейшим образом совпадающую с историей его собственной литературной деятельности, от ее массовой видимости, вадним числом улучшить и разълснить эту историю и с помощью этого апологетического комментария «выставить в истинном свете прежение работы критики».

Он начинает с того, что объясняет ошибку массы, принимавшей до гибели «Немецких летописей» и «Рейнской газеты» господина Бауэра ва одного из своих, двумя причинами. Во-первых, масса совершала несправедливость, принимая литературное движение не за «чисто литературное». В то же время масса совершала противоположную несправедливость, принимая литературное движение ва «исключительно» или «чисто» литературное. Не подлежит ни малейшему сомнению, что, во всяком случае, «масса» совершила

несправедливость уже одним тем, что она *одновременно* делала две вваимно исключающие ошибки.

В этом случае абсолютная критика, обращаясь к тем, которые осмеивали «немецкую нацию» как «писаку», восклицает: «Навовите мне хоть одну историческую эпоху, которая не была бы властно предначертана «пером» и не должна была предоставить перу решить вопрос о ее ликвидации!»

В своей критической наивности господин Бауэр отделяет «перо» от пишущего субъекта, а пишущий субъект, как «абстрактного писца», от живого исторического человека, который писал. Таким образом он приобретает возможность приходить в экстаз от чудодейственной силы «пера». Он с таким же правом мог бы требовать, чтобы ему указали такое историческое движение, которое не было бы предначертано «домашней птицей» и «гусятницей».

После мы узнаем от того же господина Бруно, что до сих пор не была еще познана ни одна, решительно ни одна историческая эпоха. Каким образом могло то самое «перо», которое до сих пор не сумело начертать «ни одной» исторической эпохи, в то же время предначертать все эпохи?

И тем не менее господин Бруно на деле докавывает правильность своего взгляда, «предначертывая» самому себе свое собственное «прошлое» апологетическими «росчерками пера».

Критика, которая со всех сторон впутывалась не только во всеобщую ограниченность мира данной эпохи, но и во все особые, личные ограниченности; которая тем не менее с невапамятных времен выдавала себя во всех своих произведениях ва «абсолютную, законченную, чистую» критику, — эта критика только приспособлялась к предрассудкам и способности понимания массы, подобно тому как поступает обыкновенно бог в своих откровениях человеку. «Это должно было привести к раврыву между теорией и ее видимым союзником», — докладывает абсолютная критика.

Но так как «критика» — которая для разнообразия названа вдесь теорией — не приходит ни к чему, а, напротив, все от нее исходит; так как она развивается не внутри, а вне мира, и в своем божественном, всегда себе равном совнании все наперед предопределила, — то разрые с ее прежним союзником был с ее стороны «новым поворотом» не в себе, не для нее самой, а только по видимости, только для других.

Но этот поворот пе был даже, «собственно говоря», новым. «Теория постоянно работала над критикой самой себя» (известно, сколько пришлось разделывать критику, чтобы заставить ее заняться

критикой самой себя), «она никогда не льстила массе» (но вато тем более самой себе), «она всегда *остерегалась* запутаться в предпосыл-ках своего противника».

Христианский теолог должен быть осторожен («Открытое христианство» Бруно Бауара, стр. 99). Как же случилось, что «осторожная» критика все-таки запуталась и тогда еще не высказала совершенно открыто и ясно своего «настоящего» мнения? Почему она не говорила от чистого сердца? Почему она не покончила с иллюзией о ее братстве с массой?

Почему ты поступил так со мной? спросил фараон Авраама, воввращая ему жену его, Сарру. Почему ты сказал мне, что она твоя сестра? («Открытое христианство» Бруно Бауэра, стр. 100).

Долой разум и язык, — восклицает теолог: ведь в таком случае Авраам был бы лжецом! Откровению было бы нанесено смертельное оскорбление! (l. c.)

Долой разум и явык, — говорит критик: если бы господин Бауәр действительно, а не для видимости только, смешался с массой, то тогда ведь абсолютная критика не была бы абсолютна в своих откровениях, а следовательно — она была бы смертельно оскорблена!

«Ее старания» (т. е. старания абсолютной критики) «просто не были замечены, — продолжает абсолютная критика, — и, кроме того, существовала такая стадия критики, когда последняя вынужедена была искренно считаться с предпосылками своего противника и на момент принять их всерьев, короче — когда критика не вполне еще чувствовала в себе силу отнять у массы убеждение, что у нее есть одно общее дело и один общий интерес с критикой».

Старания «критики» не были вамечены; следовательно, вина лежала на массе. С другой же стороны, критика совнается, что ее старания не могли быть вамечены, потому что она сама еще не чувствовала в себе «силы» обратить внимание на эти старания. Таким образом, вина как будто лежит на критике.

Боже сохрани! Критика была «вынуждена» (над ней произведено было насилие) «искренно считаться с предпосылками своего противника и на момент принять их всерьез». Великолепная искренность, истинно теологическая искренность, которая в действительности несерьезно относится к делу, но «только на момент принимает его всерьез»; которая всегда, а вначит и в каждый данный момент, остерегалась запутаться в предпосылках своего противника и, тем не менее, «на момент» «искренно» считается с этими же предпосылками! «Искренность» принимает еще большие размеры в

последнем предложении. Критика «искренно стала считаться с предпосылками массы» в тот самый момент, когда «она еще не вполне
чувствовала в себе силу» разрушить иллюзию о единстве дела критики и дела массы. Она еще не чувствовала в себе силы, но ее уже
одушевляли эсселание и мысль. Она не могла еще порвать с массой
внешним образом, но разрыв уже совершился внутри ее, в ее чувствах, совершился в тот самый момент, когда она искренно симпативировала массе!

Критика, при всей своей причастности к предрассудкам массы, в действительности не была причастна к ним; напротив того, она, собственно говоря, была свободна от собственной ограниченности и «только не вполне» чувствовала в себе «силу» показать это массе. Вся ограниченность «критики» была поэтому чистой видимостью, — видимостью, которая вне ограниченности массы была бы излишня и даже вовсе не существовала бы. Вина опять-таки падает на плечи массы.

Однако, поскольку эта видимость находила себе поддержку в «неспособности», в «бессилии» критики высказаться настоящим обравом, постольку же сама критика была несовершенна. Она признается в этом на свойственный ей, настолько же искренний, насколько апологетический, лад. «Несмотря на то, что она (критика) сама подвергла либерализм уничтожающей критике, ее можно было еще считать особым видом этого самого либерализма, — пожсалуй, крайней формой его; несмотря на то, что ее истинные и решающие выводы оставляли уже позади себя политику, она должна была еще сохранить в чужих глазах видимость, будто она занимается политикой, и эта несовершенная видимость дала ей возможность приобрести большую часть ее вышеупомянутых друзей».

Критика приобрела своих друвей при помощи несовершенной иллюзии, будто она занимается политикой. Если б эта иллюзия была совершенна, она наверное потеряла бы своих политических друвей. В своем страстном апологетическом стремлении смыть с себя все грехи, она обвиняет обманчивую иллюзию в том, что последняя не была совершенной, а была несовершенной обманчивой иллюзией. За эту замену одной видимости другою «критика» может утешить себя тем, что если она обладала «совершенной видимостью» желания заниматься политикой, то она, напротив, не обладает даже «несовершенной видимостью» того, чтобы она где-нибудь и когда-нибудь уничтожила политику.

Абсолютная критика, не вполне удовлетворенная «несовершенной видимостью», спрашивает себя еще раз: «Как это случилось, что критика втянута была тогда в «массовые, политические» интересы, что она... даже... должна была (!)... заниматься политикой».

Теологу Бауэру казалось само собой разумеющимся, что критика должна была бесконечно долго заниматься спекулятивной теологией, ибо он, олицетворенная критика, теолог ех professo. Но заниматься политикой? Это необходимо должно определяться совершенно особенными, политическими, личными обстоятельствами!

Почему же «критика» должна была заниматься политикой? «Ей предъявлены были обвинения — вот что служит ответом на вопрос». По крайней мере, в этом разгадка «тайны» «бауэровской политики», и, по крайней мере, нельзя будет назвать неполитичной ту видимость, которая в «Правом деле свободы и моем собственном деле» Б. Бауэра соединяет массовое «дело свободы» с ее «собственным делом» посредством союза «и». Но если критика занималась не «собственным делом» в интересах политики, а политикой в интересах собственного дела, то следует признать, что не критика была обманута политикой, а, напротив, политика критикой.

Итак, Бруно Бауэр должен был быть лишен теологической кафедры: он был обвинен. «Критика» принуждена была заниматься политикой, т. е. она должна была вести «свой» процесс, т. е. «процесс» Бруно Бауэра. Не г. Бауэр вел процесс критики, а «критика» вела процесс господина Бауэра. Почему «критика» должена была вести свой процесс?

«Чтобы оправдать себя!» Пожалуй, что так. Но «критика» далека от того, чтобы ограничиться таким личным, дилетантским мотивом. Пусть так! Но не только поэтому, «а главным образом для того, чтобы выявить противоречия ее противников», и — если бы критика могла это прибавить — для того еще, чтобы переплести в одну книгу все старые статьи против различных теологов, как, например, свою широковещательную полемику с Планком, эту семейную ссору между теологией «Бауэр» и теологией «Штраус».

Облегчив душу признанием, касающимся истинного интереса ее «политики», абсолютная критика, при воспоминании о своем «процессе», снова пережевывает старую гегелевскую (см. в «Феноменологии» борьбу просвещения с верой, см. всю «Феноменологию») жвачку, на разные лады пережеванную уже в «Правом деле свободы» и проч., — утверждение, что «старое, сопротивляющееся новому, на самом деле не есть больше старое». Критическая критика — жвачное животное. Некоторые упавшие со стола гегелевские крохи, как, например, только-что приведенное положение о «старом» и

«новом» или же «развитие крайности из противоположной ей крайности» и т. п., беспрестанно снова подогреваются критикой, без того чтобы она когда-нибудь почувствовала хоть потребность разделаться с «спекулятивной диалектикой» каким-нибудь иным способом, нежели с помощью утомления профессора Гинрихса. Зато она, наоборот, постоянно «критически» опережает Гегеля, повторяя его, как, например:

«Критика, выступая на сцену и давая исследованию новую форму, т. е. форму, не поддающуюся больше внешнему ограничению и т. д.».

Когда я что-нибудь превращаю во что-нибудь, то я делаю это самое существенно другим. Так как каждая форма есть в то же время и «внешнее ограничение», то никакая форма не «поддается» дальнейшему «внешнему ограничению», настолько же не поддается, насколько яблоко не поддается «превращению» в яблоко. Впрочем, форма, придаваемая «критикой» исследованию, по совершенно другой причине не поддается превращению в какую бы то ни было «наружную оболочку». Освобожденная от всякой «внешней ограниченности», она тонет в пепельно-сером, темном тумане боссмыслицы.

«Она (именно борьба старого с новым) была бы, однако, и тогда» (т. е. в тот момент, когда критика «придает» исследованию «новую форму») «невозможна, когда старое подходило бы к вопросу о пригодности... или непригодности с теоретической точки зрения». Почему же старое не исследует этого вопроса теоретически? Потому, что «оно всего менее в состоянии сделать это с самого начала, так как в момент неожиданности», т. е. в начале, «не знает ни себя, ни нового», т. е. не исследует теоретически ни себя, ни нового. Даже и в том случае невозможно, если бы «невозможность», к сожалению, не была невозможна!

Когда «критик» теологического факультета «признается» далее, что он «намеренно согрешил», что он «совершил свою ошибку по свободному выбору и после врелого размышления» (все, что ни переживает, ни испытывает и ни делает критика, преображается в ней в свободный, чистый, намеренный продукт ее рефлексии), то это признание критика обнаруживает только «несовершенную видимость» истины. Так как «Критика синоптиков» всецело стоит на теологической точке врения, так как она всецело теологическая критика, то господин Бауэр, приват-доцент теологии, мог писать ее и учить ей, не совершая «ни греха, ни ошибки». Грех и ошибка вмели, напротив, место со стороны теологических факультетов, которые не вахотели видеть, до какой степени строго господин Бауэр выполнил свое

обещание, данное им в предисловии к «Критике синоптиков», т. I, стр. XXIII. «Если отрицание и в этом первом томе может показаться чересчур еще смелым и далеко заходящим, то мы напоминаем о том, что нстинно положительное может родиться лишь тогда, когда ему предшествовало серьезное и всеобщее отрицание... В конечном итоге станет ясно, что только самая уничтожающая в мире критика позволяет нам познать творческую силу Иисуса и его принципа». Господин Бауэр намеренно отделяет «Иисуса» от «его принципа», чтобы отнять у положительного смысла своего обещания всякую видимость двусмысленности. И господин Бауэр, действительно, настолько осязательно изображал «творческую» силу господина Иисуса и его принципа, что в результате его «бесконечное самосознание» и «дух» оказались не чем иным, как христианскими творениями.

Пусть спор критической критики с теологическим факультетом в Бонне в достаточной мере объясняет тогдашнюю «политику» критики; но почему она, после завершения этого спора, продолжала заниматься политикой? А вот послушайте:

«Дошедши до этого пункта, критика должна была либо остановиться, либо тотчас же двинуться вперед, исследовать сущность политики и открыть в ней своего противника... Если б только возможно было, чтобы она остановилась среди тогдашней борьбы, и если б только, с другой стороны, не существовало слишком строгого исторического закона, на основании которого принцип, впервые испытывающий свои силы в борьбе с своей противоположностью, неминуемо должен быть подавляем последней... неминуемо должен!»

Прелестная апологетическая фрава! «Критика должна была бы остановиться», если бы только было возможно... «иметь возможность остановиться»! Кто «должен» остановиться? И кто должен был бы сделать то, что «невозможно было бы... мочь»? С другой стороны! Критика должна была бы двинуться вперед, «если б только, с другой стороны, не существовало слишком строгого исторического закона и т. д.». Исторические законы «слишком даже строги» к абсолютной критике! Если бы только эти законы не стояли на противной стороне, как блестяще подвигалась бы вперед критическая критика! Но à la guerre сотте à la guerre! В истории критика должна сделать из себя печальную «историю»!

«Если критика (все тот же господин Бауэр)... должна была, то нельзя в то же время не признать, что она никогда не чувствовала в себе уверенности, когда она откликалась на требования этого рода (политического сорта), и что она, вследствие этих требований,

становилась в противоречие с своими *истинными элементами*, — противоречие, которое нашло *уже* себе *разрешение* именно в этих самых *элементах*».

Слишком строгие исторические законы заставили критику обнаружить свои политические слабости; но, умоляет она, нельзя же не признать вместе с тем, что она хотя и не действительно, но сама по себе была выше этих слабостей. Во-первых, она преодолела их «в чувстве», ибо «она никогда не чувствовала в себе уверенности по отношению к этим требованиям», она плохо себя чувствовала в политике, она сама не знала, что с ней. Более того. Она становилась в противоречие со своим истинным элементом. Наконец, и это самый важный пункт! Противоречие, в которое она становилась со своими истинными элементами, получало разрешение не в ходе ее развития, а, наоборот, нашло «уже» разрешение в ее независимо от противоречия существующих, истинных элементах! Эти критические элементы могут похвалиться и сказать: прежде чем родился Авраам, жили мы. Прежде чем развитие породило нашу противоположность, она, нерожденная еще, покоилась уже в нашем лоне, разрешенная, умершая, погибшая. Но так как в истинных элементах критики противоречие последней ее истинным элементам «уже нашло свое разрешение» и так как разрешенное противоречие не есть противоречие, то она, выражаясь точно, вовсе не находилась в противоречии со своими истинными элементами, в противоречии с самой собой, и таким образом общая цель ее самоапологии была достигнута.

Самоапология абсолютной критики имеет в своем распоряжении целый апологетический словарь: «даже не собственно», «только не вамечено», «кроме того, имелось», «еще не вполне», «несмотря на это... тем не менее», «не только, но главным образом», «в такой же мере собственно лишь», «критика должна была бы, если бы только было вовможно и если бы, с другой стороны...», «если... то в то же время нельвя не признать», «разве не было естественно, разве не было неизбежно», «также не»... и т. д.

Незадолго до того абсолютная критика по поводу аналогичных апологетических оборотов выразилась следующим образом:

«Хотя» и «тем не менее», «правда» и «но», небесное нет и земное да — суть основы новейшей теологии, ходули, на которых она шествует, фокус, которым ограничивается вся ее мудрость, оборот, который повторяется во всех ее оборотах, ее альфа и омега» («Открытое христианство», стр. 162).

### б) Еврейский вопрос № 3.

«Абсолютная критика» не удовлетворяется тем, чтобы доказать своей собственной биографией свойственное ей всемогущество, которое «в такой же мере собственно только создает старое, как и новое». Она не довольствуется тем, чтобы самолично написать апологию своего прошлого. Она ставит теперь третьим лицам, всему прочему дилетантскому миру абсолютную «задачу», — задачу, которая теперь и является главной: именно задачу апологии бауэровских подвигов и «трудов».

«Немецко-французские летописи» поместили критический разбор «Еврейского вопроса» Бауэра. В статье этой вскрыта была основная ошибка Бауэра — смешение «политической» эмансипации с «человеческой». Правда, старому еврейскому вопросу не была там прежде всего дана так называемая «истинная постановка»; но зато «еврейский вопрос» был рассмотрен и разрешен в той постановке, которую новейшее время дает всем старым вопросам и благодаря которой они из «вопросов» прошлого обращаются в «вопросы» настоящего.

В своем *третьем* походе абсолютная критика, повидимому, сочла необходимым ответить «Немецко-французским летописям». Прежде всего абсолютная критика делает здесь следующее *признание*: «В еврейском вопросе сделан был тот же «просмотр» — *политическое* существование отожествлено было с человеческим».

Критика оговаривается, что «было бы слишком повдно упрекать критику ва ту позицию, которую она отчасти еще занимала два года тому назад». «Задача сводится, напротив, к тому, чтобы показать, почему критика вынуждена была даже... заниматься политикой».

«Два года тому навад»? Давайте считать по абсолютному летоисчислению, приняв в расчет год рождения критического спасителя мира — бауэровской «Литературной газеты»! Критический «спаситель» родился в 1843 г. В том же году увидело свет второе, дополненное издание «Еврейского вопроса». «Критическое» исследование «еврейского вопроса» в «Двадцати одном печатном листе из Швейцарии» появилось еще позже в том же 1843 г... по старому стилю. Вслед за закрытием «Немецких летописей» и «Рейнской газеты» в том же замечательном 1843 г. старого стиля, или же году критического летоисчисления, появилось в свет фантастически-политическое произведение г. Бауэра: «Государство, религия и партия», которое повторяло слово в слово все старые ошибки Бауэра в вопросе о «существе политики». Апологет вынужден фальсифицировать хронологию.

«Объяснение», почему именно господин Бауэр «вынужден был «даже» заниматься политикой, представляет общий интерес только при известных условиях. Именно, если наперед принять за основную догму непогрешимость, чистоту и абсолютность критической критики, то, конечно, все факты, противоречащие этой догме, должны превратиться в столь же трудные, стоящие размышления и таинственные вагадки, как для теолога, например, с виду небожественные действия бога.

Напротив, если рассматривать «критика» как конечный индивидуум, если не отделять его от условий его времени, то ответ на вопрос, почему «критик» вынужден был «даже» развиваться внутри границ мира, окажется излишним, потому что уже сам вопрос перестает существовать.

Если же, тем не менее, абсолютная критика будет настанвать на своем требовании, то придется, пожалуй, написать схоластический трактатец, посвященный следующим сопросам времени:

«Почему факт зачатия пресвятой девы Марии от святого духа должен был быть доказан именно господином Бауэром?» «Почему господин Бауэр необходимо должен был доказать, что ангел, явившийся праотцу Аврааму, был истинной эманацией бога, — эманацией, которой, однако, недоставало еще консистенции, необходимой для переваривания пищи?» «Почему г. Бауэр должен был написать апологию прусского королевского дома и возвести прусское государство в ранг абсолютного государства?» «Почему г. Бауэр в своей «Критике синоптиков» должен был поставить «бесконечное самосознание» на место человека? «Почему г. Бауэр в «Открытом христианстве» должен был повторить в гегелевской форме христианскую теорию сотворения мира?» «Почему господин Бауэр должен был требовать от себя и других людей «объяснения» того чуда, что он должен был ошибаться?»

Пока нам будет представлено доказательство всех этих столь же «критических», сколько «абсолютных» необходимостей, мы попытаемся взглянуть еще на кой-какие апологетические уловки «критики».

«Еврейский вопрос... должен был... прежде всего получить правильную постановку, как вопрос религиозный, теологический, с одной стороны, и политический, с другой». «При рассмотрении и решении этих двух вопросов критика не стоит ни на религиозной, ни на политической точке зрения».

Дело в том, что «Немецко-французские летописи» назвали бауэровскую точку зрения на еврейский вопрос истично-теологической и фантастически-политической.

Прежде всего, на «упрек» в теологической ограниченности «критика» отвечает:

«Еврейский вопрос — вопрос религиозный. Просвещение полагало, что разрешило еврейский вопрос, объявив религиозные противоречия безразличными или даже вовсе отвергнув их. Критика, напротив, должна была изобразить эти противоречия во всей их чистоте».

Когда мы подойдем к *политической* стороне еврейского вопроса, мы увидим, что теолог, господин Бауэр, даже в политике занят не политикой, а теологией.

Когда «Немецко-французские летописи» нападали на бауэровское освещение еврейского вопроса как па *«чисто-религиозное*», речь шла специально о его статье в «Двадцати одном печатном листе», а именно:

«Способность нынешних евреев и христиан стать свободными».

Статья эта не имела никакого отношения к старому «просвещению». Она содержит в себе положительный взгляд господина Бауэра на способность к эмансипации нынешних евреев, т. е. на возможность их эмансипации.

«Критика» говорит: «Еврейский вопрос — вопрос религиозный». Спрашивается, что такое религиозный вопрос и, в особенности, что такое религиозный вопрос в настоящее время?

Теолог готов судить по внешней видимости и в религиозном вопросе усматривает религиозный вопрос. Но пусть «критика» вспомнит разъяснение, данное ею профессору Гинрихсу, что политические интересы настоящего времени имеют общественное вначение: о политических интересах,— говорила критика,— «не может быть более речи».

С таким же правом «Немецко-францувские летописи» говорили критике: Религиозные вопросы имеют в настоящее время общественное вначение. О религиозных вопросах, как чисто религиозных, не может быть более речи. Один лишь теолог способен полагать, что речь идет о религии как религии. Правда, «Летописи» совершили несправедливость по отношению к г. Бауэру: они не пожелали успокоиться на слове «общественный», а представили характеристику действительного положения сврейства в современном буржуазном обществе. Только после того как еврейство очищено было от скрывавшей его сущность религиозной скорлупы, и вскрыто было его эмпирическое, светское, практическое ядро, оказалось возможным наметить практическую, действительно общественную форму растворения этого ядра. Господин же Бауэр успокаивается на том, что «религиозный вопрос» есть «вопрос религиозный».

Господин Бауэр совершенно напрасно уверяет, что ва еврейским вопросом отрицалось значение религиозного вопроса. Совершенно наоборот! Господину Бауэру покавано было, что он понимает лишь религиозную сущность еврейства, но не светскую, реальную основу этой религиовной сущности. Он борется против религиозного сознания, как против самостоятельной сущности. Господин Бауэр ищет поэтому объяснения действительных евреев в еврейской религии, вместо того чтобы, наоборот, искать объяснения тайны еврейской религии в действительных евреях. Господин Бауэр понимает поэтому еврея лишь постольку, поскольку еврей составляет непосредственный предмет теологии, т. е. поскольку еврей — теолог.

Господин Бауэр не подовревает поэтому, что действительное, светское еврейство, а тем самым также и религиовное еврейство, непрерывно порождается на свет современной бурожуазной жизнью и в денежной системе находит себе наиболее ваконченное выражение. Он не мог подовревать этого, потому что знал еврейство не как часть действительного мира, а только как часть его мира — теологии; потому что он, как благочестивый, преданный господу человек, видел действительного еврея не в деятельном будничном еврее, а в ханжеском субботнем еврее. Для господина Бауэра, как христиански-верующего теолога, всемирно-историческое вначение еврейства должно исчевнуть в час рождения христианства. Он должен был поэтому повторить старый ортодоксальный взгляд, что еврейство сохранилось напережор истории; а старый теологический предрассудок, будто еврейство существует лишь как подтверождение божеского проклятия, как наглядное доказательство христианского откровения, должен был вовродиться у Бауэра в критически-теологической форме, говорящей, что еврейство существует и существовало лишь как грубое религиовное сомнение в сверхмировом происхождении христианства, т. е. как наглядное доказательство против христианского откровения.

В противоположность всему этому, «Летописи» доказывали, что еврейство сохранилось и развилось благодаря истории и вместе с историей, но что это развитие можно наблюдать не глазом теолога, а главом светского человека, не в религиозной теории, а в коммерческой и промышленной практике. Доказано было, почему практическое еврейство достигло законченности лишь в ваконченном христианском мире; более того, что оно — не что иное, как сама законченная практика христианского мира. Живнь современного еврен объяснена была не его религией (точно религия — особая, себе довлеющая сущность): живучесть еврейской религии объяснена была практическими элементами буржуавного общества, находящими себе фантастическое

отражение в еврейской религии. Эмансипирование еврея в человека, или человеческая эмансипация еврейства, выставлены были не специальной задачей еврея, как это сделано было г. Бауэром, а общей практической задачей современного мира, до самых корней пропитанного еврейством. Доказано было, что задача управднения еврейства в действительности есть задача упразднения еврейского духа буросуазного общества, бесчеловечности современной жизненной практики, кульминационным пунктом которой является денемсная система.

Господин Бауэр, как истый, хотя и критический, теолог, или же теологический критик, не мог подняться выше религиозной противоположности. В отношении евреев к христианскому миру он мог видеть лишь отношение еврейской религии к христианской. Он должен был даже критически восстановить религиозное противоречие в противоречии между отношением евреев, с одной стороны, и отношением христиан, с другой, к критической религии, к атеизму, последней ступени теизма, отрицательному признанию бога. Он должен был, наконец, в своем теологическом фанатизме ограничить способность «современных евреев и христиан», т. е. современного мира, «стать свободными» их способностью постигнуть «критику» теологии и подвиваться на поприще этой «критики». Для ортодоксального теолога весь мир сводится к «редигии и теологии». (С таким же успехом он мог бы свести мир к политике, политической экономии и т. д. и теологию, например, назвать небесной политической экономией, так как она есть учение о производстве, распределении, обмене и потреблении «духовного богатства» и небесных сокровищ!) По примеру ортодоксального теолога для радикального, критического теолога способность мира освободить себя сводится единственно к абстрактной способности критиковать «религию и теологию» как «религию и теологию». Единственно внакомая ему борьба — это борьба против религиозных заблуждений самосознания, критическая «чистота» и «бесконечность» которого в неменьшей степени представляют собой теологическое ваблуждение.

Господин Бауэр рассматривал, таким образом, религиозный и теологический вопрос религиозным и теологическим образом уже по тому одному, что он в «религиозном» вопросе времени видел «чисто религиозный» вопрос. Его «правильная постановка вопроса» заключалась только в том, что вопрос поставлен в «правильное» положение по отношению к его «собственной способности» — отвечать!

Перейдем теперь к политической стороне еврейского вопроса! Евреи (как и христиане) в некоторых государствах политически совершенно вмансипированы. Евреи и христиане весьма далеки от того, чтобы быть эмансипированными в человеческом смысле. Должна, стало быть, существовать разница между политической и человеческой эмансипацией. Необходимо поэтому исследовать сущность политической эмансипация, т. е. сущность развитого современного государства. Напротив того, государства, которые еще не могут политически эмансипировать евреев, опять-таки должны быть оценены на основании сравнения с законченным политическим государством и отнесены к разряду неразвитых государств.

Вот та точка врения, которая должна была лечь в основу исследования вопроса о «политической эмансипации» евреев и с которой рассматривался вопрос в «Немецко-французских летописях».

Господин Бауэр защищает «Еврейский вопрос» «критики» следующим образом:

«Евреям доказано было, что они имели иллюзорное представление о том порядке, от которого они требовали свободы».

Господин Бауэр в самом деле показал, что иллюзией со стороны пемецких евреев было — требовать участия в политической общественной жизни в такой стране, где не существует никакой политической жизни, требовать политических прав там, где существуют только политические привилегии. Господину Бауэру, напротив, было доказано, что и он сам, ничуть не менее евреев, проникнут «иллювиями» насчет «немецких политических порядков». Он объяснял положение евреев в немецких государствах тем именно, что «христианское государство» не может политически эмансипировать евреев. Он искажал фактические отношения, и государство привилегий, христианско-германское государство, сконструировал как абсолютное христианское государство. Ему, наоборот, было показано, что политически ваконченное, новейшее государство, не внающее никаких религиозных привилегий, и есть законченное христианское государство; что, стало быть, ваконченное христианское государство не только может эмансипировать евреев, но и действительно эмансинировало их и по природе своей должно эмансипировать.

«Евреям было показано... что они проникнуты в сильнейшей степени иллюзиями насчет самих себя, когда думают, что требуют свободы и признания свободной человечности, между тем как они только добиваются особой привилегии, да иначе и не могут».

Свобода! Признание свободной человечности! Особая привилегия: Поучительные слова! Как с их помощью не обойти, в целях апологии, определенных вопросов?

Свобода! Речь шла о политической свободе. Господину Бауэру было показано, что, когда еврей требует свободы и при этом не хочет

отказаться от своей религии, он «занимается политикой» и не ставит никаких условий, противоречащих политической свободе. Господину Бауэру было показано, что разложение человека на нерелигиозного еражданина и религиозное частное лицо отнюдь не противоречит политической эмансипации. Ему было показано, что, подобно тому жак государство эмансипируется от религии, эмансипируясь от государствое эмансипируется от религии, эмансипируясь от государственной религии и предоставляя религию самой себе в границах гражданского общества, точно так же и отдельный человек политически эмансипируется от религии, относясь к ней не как к публичному, а как к частному делу. Наконец, было показано, что террористическое отношение французской революции к религии далеко не опровергает этого взгляда, а, напротив, только подтверждает его.

Вместо того чтобы исследовать действительное отношение новейшего государства к религии, господин Бауэр счел нужным вообравить себе критическое государство, — государство, которое есть не что иное, как выросший в его фантазии до размеров государства критик теологии. Когда господина Бауэра политика приводит в замешательство, он всегда снова подчиняет ее надвору своей веры, критической веры. Поскольку он интересовался государством, он всегда обращал его в аргумент против своего истинного «противника», некритической религии и теологии. Государство служит у него исполнителем критически-теологических сердечных желаний.

Когда господин Бауэр впервые освободился от ортодоксальной некритической теологии, политический авторитет занял в его глазах место религиозного. Его вера в Иегову преобразилась в веру в прусское государство. В произведении Бруно Бауэра: «Евангельская церковь» возведены в абсолюты не только прусское государство, но — что было вполне последовательно — также и прусский королевский дом. На самом деле государство это вызывало в Бауэре не политический интерес: заслуга этого государства в глазах «критики» заключалась, напротив, в упразднении отдельных догм при посредстве церковной унии и в полицейском преследовании диссидентских сект.

Политическое движение, начавшееся в 1840 г., освободило господина Бауэра от его консервативной политики и бресило его на момент в объятия либеральной политики. Но и тут политика была, собственно говоря, только предлогом для теологии. В произведении: «Правое дело свободы и мое собственное дело» свободное государство является критиком теологического факультета в Бонне и аргументом против религии. В «Еврейском вопросе» главный интерес сосредоточивается на противоположности между государством и религией, так что критика политической эмансипации превращается в критику еврейской религии. В последнем политическом произведении Бауэра: «Государство, религия и партия» выступает, наконец, наружу самое сокровенное сердечное желание преобразившегося в государство критика. Религия приносится в эсертву государству, или, вернее, государство есть только средство для того, чтобы покончить с противником «критики», с некритической религией и теологией. Наконец, после того как критика, благодаря распространившимся в 1843 г. в Германии социалистическим воззрениям, освободилась, хотя бы только видимо, от всякой политики, подобно тому как она, благодаря политическому движению после 1840 г., излечилась от консервативной политики, - после этого она может, наконец, провозгласить свои писания против некритической теологии общественными и беспрепятваняться своей собственной критической теологией, ственно противоположением духа массе, — равно как провозвещением пришествия критического спасителя и искупителя мира.

Вернемся к нашей теме!

Признание свободной человечности! «Свободная человечность», привнания которой евреи действительно добивались, а не только думали, что добиваются ее, есть та самая «свободная человечность», которая нашла себе классическое выражение в так называемых всеобщих правах человека. Сам господин Бауэр рассматривал стремление евреев добиться признания свободной человечности исключительно как стремление к получению всеобщих прав человека.

В «Немецко-францувских летописях» доказывалось господину Бауэру, что эта «свободная человечность» и ее «привнапие» суть не что иное, как привнание эгоистического буржуазного индивидуума и необузданного движения духовных и материальных элементов, образующих содержание жизненного положения индивидуума, содержание современной буржуазной жизни; что поэтому права человека не освобождают человека от религии, а только предоставляют ему свободу религии; что они не освобождают его от собственности, а предоставляют ему свободу собственности, не освобождают его от грявной погони за наживой, а только наделяют его свободой промысла.

Ему показано было еще, что признание праз человека современным государством имеет такой же самый смысл, как признание античным государством рабства. Именно подобно тому как античное государство имело своей естественной основой рабство, точно так же современное государство имеет своей естественной основой буржуазное общество, равно как человека буржуазного общества, т. е. независимого человека, связанного с другим человеком исключительно узами

частного интереса и бессознательной естественной необходимостью, раба своего промысла и своей собственной, а равно и чужой своекорыстной потребности. Современное государство привнало эту свою естественную основу, как таковую, в всеобщих правах человека. Оно не совдало ее. Будучи само продуктом буржуавного общества, собственным развитием вынужденного разрушить старые политические рамки, государство, с своей стороны, должно было признать свое место рождения и основу в провозглашении прав человека. Политическая эмансипация евреев и наделение их «правами человека» есть вваимно обусловливающий себя акт. Г-н Риссер совершенно правильно толкует смысл стремления евреев добиться признания свободной человечности, значит, между прочим, и свободы хождения, пребывания, передвижения, промысла и т. п. Все эти проявления «свободной человечности» вполне ясно признаны таковыми во францувской декларации прав человека. Еврей имеет тем большее право на это признание своей «свободной человечности», что «свободное буржуазное общество» носит насквозь коммерческий характер, и еврей наперед уже является его необходимым членом. Далее, «Немецко-французские летописи» показали, почему член буржуазного общества именуется «человеком» par excellence и почему права человека называются «прирожденными правами».

«Критика» не сумела сказать о правах человека ничего более «критического», чем то, что права эти не прирожденные, а возникли историческим путем, что уже было сказано еще Гегелем. Наконец, ее утверждению, что евреи и христиане должны поэксертвовать привилегией веры, чтобы предоставить другим и получить самим права человека (критический теолог толкует все вещи с точки зрения своей единственной idée fixe), противопоставлен был специально лежащий в основе всех некритических деклараций прав человека факт, что право верить во что угодно, право придерживаться культа любой религии самым ясным образом признано как всеобщее человеческое право. Кроме того «критике» должно было быть известно, что предлогом к свержению партии Гебера послужило именно приписанное ей покушение на права человека ввиду ее покушения на свободу религии и что при позднейшем восстановлении свободы культа точно так же ссылались на права человека.

«Что касается существа политики, то критика проследила ее противоречия вплоть до того пункта, где противоречие между теорией и практикой самым основательным образом разработано уже 50 лет тому назад, — вплоть до французской представительной системы, в которой свобода теории не находит себе признания со стороны

практики, а свобода практической жизни тщетно ищет своего выражения в теории».

«После того как вдобавок вскрыта еще была основная ошибка, необходимо было бы покавать, что сбнаруженное критикой противоречие в работах французской палаты, противоречие между свободной теорией и практическим значением привилегий, между ваконодательным освящением привилегий и общественным положением, где эгоизм чистого индивидуума старается преодолеть привилегированную замкнутость, — что это противоречие, по характеру своему, есть всеобщее противоречие в этой области».

Противоречие, открытое критикой в работах французской палаты, было не чем иным, как противоречием конституционализма. Если бы критика поняла его как всеобщее противоречие, она поняла бы также всеобщее противоречие конституционализма. Если бы она пошла еще дальше, чем она «должна была», по ее мнению, пойти, если б она дошла до понимания необходимости упразднения этого всеобщего противоречия, она пришла бы от конституционной монархии прямо к демократической представительной системе, к ваконченному новейшему государству. Далекая еще от того, чтобы критически проанализировать существо политической эмансипации и раскрыть отношение его к существу человека, критика пришла бы только к голому факту политической эмансипации, к развитому новейшему государству, т. е. пришла бы только к тому пункту, где существование новейшего государства соответствует его сущности, где поэтому могут быть наблюдаемы и охарактеризованы не только относительные, но и абсолютные, образующие его сущность недуги.

Выше цитированное «критическое» место тем более ценно, чем более оно до очевидности доказывает, что в тот самый момент, когда критика считает себя возвысившеюся над «сущностью политики», она, напротив, опускается ниже этой сущности, в ней все еще ищет разрешения своих противоречий и все еще упорствует в своем полном непонимании новейшего государственного принципа.

Критика противопоставляет «свободной теории» — «практическое значение привилегий» и «законодательной санкции привилегий» — «общественное положение».

Чтобы не истолковать ложно мнение критики, восстановим в памяти открытое ею противоречие в работах французской палаты, то самое противоречие, которое «должно было бы быть понято» как всеобщее противоречие. Речь шла, между прочим, о том, чтобы установить один день в неделю, в который дети должны были быть освобождены от работы. Предложено было назначить этим днем воскре-

сенье. Один депутат в ответ на это внес предложение опустить в законе упоминание воскресенья, рассматривая такое упоминание, как отклонение от конституционализма. Министр Мартен (du Nord) увидел в этом предложении попытку провозгласить, что христианство перестало существовать. Господин Кремье от имени французских евреев заявил, что евреи, из уважения к религии громадного большинства французов, ничего не имеют против упоминания воскресенья. Согласно свободной теории евреи и христиане равны, согласно же этой практике христиане пользуются по отношению к евреям привилегией, ибо иначе каким образом могло христианское воскресенье найти себе место в законе, предназначенном для всех францувов? И разве еврейская суббота не имела такого же права и т. д.? Или же в практической францувской жизни еврей действительно не подавляем христианскими привилегиями, но закон не осмеливается открыто привнать это практическое равенство? К этому же роду относятся и все остальные противоречия политики, приводимые г. Бауэром в «Еврейском вопросе», противоречия конституционализма, которые в общем представляют собой противоречие между новейшим представительным государством и старым государством привилегий.

Господин Бауэр делает весьма основательный промах, полагая, что пониманием и критикой этого противоречия, как «всеобщего», он возвышается над политической сущностью, раскрывая человеческую сущность. Следовало ему лучше возвыситься над половинчатой политической свободой, над конституционализмом, и стать на точку зрения полной политической свободы, т. е. на точку зрения демократического представительного государства.

Господин Бауэр полагает, что, управдняя привилегию, он управдняет предмет привилегии. По поводу заявления г. Мартена (du Nord) он вамечает: «Не существует больше никакой религии, если нет более привилегированных религий. Отнимите у религии ее исключительность, и ее не существует более».

С управднением привилегий ремесла, цехов и корпораций не исчезает промышленная деятельность; напротив того, только после управднения этих привилегий начинает развиваться настоящая промышленность. С упразднением привилегированной земельной собственности не исчезает земельная собственность; напротив того, только после управднения привилегий земельной собственности начинается ее универсальное движение путем свободного парцеллирования и отчуждения. С управднением торговых привилегий не исчезает торговля, а, напротив того, находит себе в свободной торговле истинное осуществление. Точно таким же образом и религия

развертывается во всей своей *практической* универсальности лишь там, где нет никакой *привилегированной* религии (Северо-американские свободные штаты).

Основу современных «общественных отношений», основу современного развитого государства составляет не общество привилегированных, как думает критика, а общество упраздненных и уничтоженных привилегий, развившееся буржуазное общество, в котором находят себе свободное проявление жизненные элементы, еще политически скованные привилегиями. «Никакая привилегированная замкнутость» не противопоставляется вдесь ни другой замкнутости, ни общественному положению. Свободная промышленность и свободная торговля управдняют привилегированную замкнутость и тем самым также борьбу привилегированных замкнутостей между собой; наоборот, на место привилегий, которые исключают из всеобщей общности и в то же время замыкают в меньшей по размерам исключительной общности, — они ставят человека, освобожденного от привилегий и не связанного с другим человеком даже видимостью общих уз, и порождают всеобщую борьбу человека против человека, индивидуума против индивидуума. Таким же точно образом и все буржуазное общество есть война отделенных друг от друга исключительно своей индивидуальностью индивидуумов друг против друга и всеобщее необузданное движение освобожденных от оков привилегий стихийных жизненных сил. Противоречие демократического представительного государства и буржуваного общества есть законченная форма классического противоречия публичной общественности и рабства. В современном мире всякий одновременно — член рабского строя и человеческого общежития. Именно рабство буржуазного общества, по видимости своей, есть величайшая свобода, потому что она кажется законченной формой независимости индивидуума, который принимает необузданное, не связанное никакими общими узами и никаким другим человеком движение своих отчужденных жизненных элементов, как, например, собственности, промышленности, религии и проч., ва свою собственную свободу, между тем как оно, наоборот, представляет собой его законченное рабство и человеческую отверженность. На место привилегии вдесь стало право.

Итак, только здесь, где не существует никакого противоречия между свободной теорией и практическим значением привилегий, где, наоборот, практическое уничтожение привилегий, свободная промышленность, свободная торговля и т. д., соответствует «свободной теории», где общественному положению не противостоит никакая привилегированная замкнутость, где упразднено указанное критикой

противоречие, — только вдесь имеется налицо законченное новейшее государство.

Здесь царит закон, как раз противоположеный тому, который провозглашен был господином Бауэром, в полном согласии с господином Мартеном (du Nord), по поводу дебатов во французской палате.

«Насколько прав был господин Мартен (du Nord), заявив, что предложение отказаться от упоминания воскресенья в законе овначает провозглашение христианства не существующим более, настолько же справедливо и вполне обосновано было бы мнение, что объявление субботы лишенной своей обязательности для евреев равносильно провозглашению упразднения еврейства».

В развитом новейшем государстве дело обстоит как раз наоборот. Государство объявляет, что религия, как и все прочие жизненные элементы буржуазного общества, начинает существовать в своем полном объеме лишь с того момента, когда оно объявляет их неполитическими и предоставляет их самим себе. Упразднению их политического существования, как, например, упразднению политического существования, как, например, упразднению политического существования собственности путем уничтожения избирательного ценза, политическому управднению религии путем уничтожения государственной церкви, — именно этому провозглашению их политически-гражданской смерти соответствует колоссальное развитие жизни этих элементов, которая отныне подчиняется только своим собственным законам и проявляется во всю свою мощь и ширь.

Анархия составляет вакон буржуваного общества, эмансипировавшего от расчленяющих общество привилегий, а анархия буржуваного общества составляет основу современного общественного порядка, равно как общественный порядок, с своей стороны, является порукой этой анархии. Поскольку и в какой степени они противоречат друг другу, постольку и в той же сильной степени они друг друга обусл вливают.

Из всего этого можно видеть, насколько критика способна усвоить себе «новое». Если же мы решим не выходить за пределы «чистой критики», то все-таки возникает вопрос: почему же она, открыв вышеуказанное противоречие в дебатах французской палаты, не постаралась постигнуть его как всеобщее противоречие, что, по ее мнению, «должено было бы» случиться?

«Но шаг этот был невозможен тогда, — не только потому... не только потому... но и потому, что критика была невозможна бев этого последнего остатка внутренней сплетенности с своей противоположностью, и потому, что бев этого она не могла бы прити к тому пункту, откуда оставалось еще сделать один только шаг».

Было невозможно... потому что... было невозможно! «Критика» уверяет при этом, что роковой «один шаг» был невозможен, «раз необходимо было притти к тому пункту, откуда оставалось еще сделать один только шаг». Кто же станет оспаривать это? Чтобы притти к пункту, откуда остается еще только сделать «один шаг», абсолютно невозможно сделать еще тот «один шаг», который должен вывести нас за пункт, повади которого остается еще «один шаг».

Все хорошо, что хорошо кончается! В ваключение своего состявания с массой, враждебной ее «Еврейскому вопросу», критика совнается, что ее понимание «прав человека», ее «оценка религии в эпоху французской революции», «свободная политическая жизнь, на которую она иногда указывала в заключительной части своих рассуждений», — одним словом, все «время французской революции было для критики не более и не менее, как символом» (стало быть, не в точном и проваическом смысле того времени революционных опытов французов), — «символом, а вначит — не больше, как фантастическим выражением для тех образов, которые она видела перед собой в конце». Мы не станем отнимать у критики утешения, что если она и грешила политически, то это всегда имело место в «ваключении» и «конце» ее работ. Один известный пьяница имел обыкновение утешать себя тем, что он никогда не бывал пьян раньше полуночи.

На территории «Еврейского вопроса» «критика» бесспорно отвоевывала у «врага» все большее и большее пространство. В № 1 «Еврейского вопроса» взятое господином Бауэром под свою защиту произведение критики было еще абсолютным и раскрывало «истинное и «всеобщее» значение «еврейского вопроса». В № 2 критика «не хотела и не смела» выйти за пределы критики. В № 3 она должна была бы сделать еще «один шаг», но он был «невозможен»... потому что... был «невозможен». Не ее «хотение» и «дерзание», а то обстоятельство, что она запуталась в сетях своей «противоположности», помещало ей сделать этот «один шаг». Она чрезвычайно охотно перескочила бы через последний барьер, но, к несчастью, к ее критическим сапогам-скороходам прилип последний остаток массы.

## в) Критическое сражение с французской революцией.

Ограниченность массы вынудила «дух», критику господина Бауэра принять французскую революцию не за эпоху революционных опытов французов в «прозаическом смысле», а «только» за «символ и фантастическое выражение» своих собственных критических химер. Критика кается в своем «просмотре», подвергая революцию новому иссле-

даванию. Она вместе с тем наказывает соблазнителя своей невинности, «массу», сообщая последней результаты своего «нового исследования».

«Французская революция была экспериментом, который всецело должен быть отнесен к XVIII столетию».

Что эксперимент XVIII столетия, каким была французская революция, есть всецело еще эксперимент XVIII столетия, а не, примерно, эксперимент XIX столетия, — эта хронологическая истина, повидимому, «всецело еще» принадлежит к числу тех истин, которые «с самого начала сами собой разумеются». Но на явыке критики, очень пристрастной к «ясной, как божий день», истине, такая истина навывается «исследованием» и, естественно, находит себе место в «новом исследовании революции».

«Идеи, вызванные к живни французской революцией, не выводили нас, однако, за пределы того *строя*, который они хотели насильственно ниспровергнуть».

Идеи никогда не могут выводить за пределы старого строя: они всегда лишь выводят за пределы идей старого строя. Идеи вообще ничего не могут выполнить. Для выполнения идей требуются люди, которые должны употребить практическую силу. В своем буквальном смысле приведенное критическое положение, в свою очередь, представляет собой истину, которая понятна сама собой, т. е. опять-таки чисследование».

Не потерпевшая от этого исследования францувская революция выявала к живни идеи, которые выводят за пределы идей всего старого мирового порядка. Революционное движение, которое началось в 1789 г. в Cercle social, которое в середине своего пути имело своими главными представителями Леклерка и Ру и, наконец, потерпело на время поражение вместе с заговором Бабефа, — движение это выявало к жизни коммунистическую идею, которая, после революции 1830 г., снова введена была во Францию другом Бабефа, Буонарроти. Эта идея, последовательно разработанная, и есть идея нового мирового порядка.

«После того как революция управднила поэтому (!) феодальные перегородки внутри народной жизни, она вынуждена была удовлетворить чистый эгоизм нации и даже разжечь его; с другой же стороны, она вынуждена была обувдать этот эгоизм при посредстве его необходимого дополнения, признания высшего существа, этого высшего подтверждения всеобщего государственного порядка, который должен скреплять между собой отдельные себялюбивые атомы».

Эгоизм национальности есть естественный эгоизм всеобщей природы государства (des allgemeinen Staatswesens) в противоположность эгоизму феодальных разграничений. Высшее существо представляет собою высшее подтверждение всеобщей природы государства, стало быть — и национальности. Высшее существо должно, тем не менее, обуздывать эгоизм национальности, т. е. эгоизм всеобщей природы государства! Поистине критическая вадача — обуздывать эгоизм путем его подтверждения и, вдобавок, религиозного подтверждения, т. е. признания его сверхчеловеческим и тем самым освобожденным от человеческих уз существом! Творцы высшего существа не знали об этом своем критическом намерении.

Господин *Бюше*, усматривающий в фанатизме религии опору фанатизма национальности, лучше понимает своего героя, *Робеспьера*.

Национализм привел к крушению Рим и Грецию. Критика не говорит, следовательно, ничего специфического о французской революции, заставляя национализм приводить к крушению революции. Точно так же она ничего не говорит о национализме, определяя вгоизм последнего как чистый эгоизм. Этот чистый эгоизм кажется, напротив, очень темным, состоящим из плоти и крови, природным эгоизмом, если его сравнить хотя бы с чистым эгоизмом фихтевского «я». Если же его чистота только относительна, в противоположность эгоизму феодальных разграничений, то не было надобности ни в каком «новом исследовании революции», чтобы найти, что эгоизм, имеющий своим содержанием нацию, отличается более общим характером и чище, чем эгоизм, имеющий своим содержанием отдельное сословие и отдельную корпорацию.

Разъяснения критики относительно всеобщей природы государства не менее поучительны. Они ограничиваются тем, что всеобщая природа государства должна скреплять между собой отдельные себялюбивые атомы.

Выражаясь точно и прозаически, члены гражданского общества не суть атомы. Характерное свойство атома состоит в том, что он не обладает никакими свойствами и поэтому не связан никаким обусловленным его собственной природой соотношением с другими, вне его лежащими существами. Атом лишен потребностей, он — самодовлеющая сущность. Мир вне его — абсолитная пустота, бессодержателен, лишен всякого смысла, ничего не говорит именно потому, что атом ваключает внутри себя всю полноту существующего. Пусть вгоистический индивидуум буржуавного общества в своем не чувственном представлении, безживненной абстракции, воображает себя атомом, т. е. безотносительным, самодовлеющим, лишенным потребностей, абсолютно полным, счастливым существом! Презренной чувственной действительности и дела нет до его воображени Каждое из его чувств заставляет верить в вначение мира и сущест 5.

вание индивидуумов вне его, и даже его грешный желудок ежедневно напоминает ему о том, что мир ене его не пуст, а, напротив, есть то именно, что собою все наполняет. Все проявления его существа, все свойства его, всякий живненный стимул его становятся потребностью, нуждой, которые делают его себялюбие любовью к другим вещам и другим людям. Но так как потребность одного индивидуума не имеет для другого эгоистического индивидуума, обладающего средством для удовлетворения этой потребности, никакого самого по себе понятного смысла, т. е. не находится ни в какой непосредственной связи с самим удовлетворением, то каждый индивидуум должен создать эту связь, становясь в то же время сводником между чужой потребностью и предметами этой потребности. Таким образом, природная необходимость, свойства человеческого существа, как бы они ни кавались отчужденными, интерес, — вот что скрепляет друг с другом членов гражданского общества. Реальной связью между ними является не политическая, а гражданская живнь. Не государство, стало быть, скрепляет между собой атомы гражданского общества, а именно то, что они атомы только в представлении, на небе своего воображения, а в действительности — существа, сильнейшим образом отличающиеся от атомов, что они не божественные эгоисты, а эгоистические люди. Только политический предрассудок способен еще в наше время воображать, что государство скрепляет гражданскую жизнь, между тем как, наоборот, гражданская жизнь скрепляет государство.

«Величественная идея Робеспьера и С.-Жюста создать «свободный народ», который жил бы исключительно по правилам справедливости и добродетели (см., например, доклад С.-Жюста о преступлении Дантона и другой его доклад об общей полиции), могла держаться в течение некоторого времени исключительно благодаря террору и была противоречием, на которое низкие и себялюбивые элементы народной сущности реагировали в такой степени трусливо и коварно, как только и можно было ждать от них».

Насколько абсолютно пуста эта абсолютно-критическая фрава, характеривующая «свободный народ» как «противоречие», на которое должны реагировать элементы «народной сущности», можно заключить из того, что, по мысли Робеспьера и С.-Жюста, свобода, справедливость, добродетель представляют собой, напротив, только жизненные проявления «народа» и только свойства «народной сущности». Робеспьер и С.-Жюст в самых ясных выражениях говорят об античной, присущей только «народной сущности», «свободе, справедливости, добродетели». Спартанцы, афиняне, римляне в эпоху своего величия — «свободные, справедливые, добродетельные народы».

«Каков, — спрашивает Робеспьер в своей речи о принципах общественной морали (васедание Конвента 5 февраля 1794 г.), — каков основной принцип демократического, или народного, правления? Добродетель. Я говорю об общественной добродетели, которая совершила столько чудес в Греции и Риме и которая совершит еще более достойные изумления чудеса в республиканской Франции. Я говорю о добродетели, которая есть не что иное, как любовь к отечеству и его законам». Дальше Робеспьер специально называет афинян и спартанцев «репрев libres». Он беспрестанно воскрешает в памяти слушателей античную «народную сущность» и приводит имена как ее героев, так и ее нарушителей: Ликурга, Демосфена, Мильтиада, Аристида, Брута и Катилину, Цеваря, Клавдия и Пивона.

В своем докладе об аресте Дантона (на него ссылается критика) С.-Жюст вполне ясно говорит:

«Мир опустел со времени гибели *Рима*, и только воспоминание о последнем наполняет его содержанием и пророчествует еще о *свободе*». Его обвинение на античный манер направлено против *Дантиона*, как против нового *Катилины*.

В другом докладе С.-Жюста о всеобщей полиции республиканец ивображен в античном духе непоколебимым, умеренным в потребностях, простым и т. д. Полиция, по существу своему, должна стать учреждением, соответствующим римской цензуре. Он приводит имена Кодра, Ликурга, Цеваря, Катона, Катилины, Брута, Антония, Кассия. Наконец, С.-Жюст характеривует «свободу, справедливость, добродетель», которых он добивается, одним коротким выражением:

«Que les hommes révolutionnaires soient des Romains». 1

Робеспьер, С.-Жюст и их партия погибли потому, что они смешали античный реалистически-демократический общественный порядок, который покоился на основе действительного рабства, с новейшим спиритуалистически-демократическим представительным государством, которое покоится на эмансипированном рабстве, на буржуавном обществе. Какая колоссальная ошибка — быть вынужденным признать и санкционировать в «правах человека» современное буржуазное общество, общество промышленности, всеобщей конкуренции, свободно преследующих свои цели частных интересов, анархии, самой от себя отчужденной природной и духовной индивидуальности, — быть вынужденными признать и санкционировать все это и в то же время аннулировать, в лице отдельных индивидуумов, жизненные

<sup>1</sup> Революционеры должны быть римлянами.

проявления этого самого общества, и в то же время желать построить по античному образцу политическую верхушку этого общества!

Ошибка эта представляется трагической, когда С.-Жюст, в день своей казни, указывая на висящую в зале Conciergerie большую надпись с Декларацией прав человека, с чувством гордости произносит: «С'est pourtant moi qui a fait cela». Именно эта надпись провозглашала право человека, который может быть человеком древней общественности настолько же мало, насколько его народно-хозяйственные и промышленные отношения мало похожи на античные отношения.

Здесь не место исторически оправдывать ошибку террористов.

«После падения Робеспьера политическое просвещение и движение стало быстро приближаться к тому пункту, где оно стало добычей Наполеона, который вскоре после 18 Брюмера мог сказать: «С мо-ими префектами, жандармами и попами я могу сделать с Францией все, что хочу».

Грешная история, напротив того, гласит: после падения Робеспьера начинается эра прозаического осуществления политического просвещения, которое раньше хотело превзойти самого себя, которое утопало в преувеличениях. Революция освободила буржуавное общество от феодальных пут и официально признала его, как ни старался впоследствии терроризм принести это общество в жертву антично-политическому строю жизни. Но только при правительстве директории стремительно вырывается наружу и закипает ключом настоящая живнь буржуазного общества. Горячка коммерческих предприятий, страсть к обогащению, опьянение новой буржуавной жизнью, где на первых шагах наслаждение принимает деракий, легкомысленный, фривольный и одурманивающий облик; действительно просвещенное использование французских земель, феодальное расчленение которых равбито было молотом революции и которые лихорадочная горячность бесчисленных новых собственников подвергла теперь всесторонней обработке; первые движения освободившейся промышленности, - все это были отдельные жизненные симптомы только-что народившегося буржуавного общества. Буржуазное общество находит своего положительного представителя в буржуазии. Буржуазия вступает, таким образом, на путь своего господства. Права человека перестают существовать исключительно только в теории.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ведь это создал

Не революционное движение вообще сделалось 18 Брюмера добычей Наполеона, как думала критика, принимая на веру слова какого-нибудь господина Роттека или Велькера; добычей Наполеона стала либеральная буржсуазия. Стоит только прочесть речи тогдашних законодателей, чтобы убедиться в правильности нашего взгляда. Читая эти речи, получаешь впечатление, словно ты перенесен из Национального конвента в какую-нибудь современную палату депутатов.

Наполеон был олицетворением последнего акта борьбы революционного терроризма против провозглашенного той же революцией буржуваного общества и его политики. Впрочем, Наполеон усматривал уже истинную сущность новейшего государства; он уже понимал, что государство это имеет своей основой беспрепятственное развитие буржуавного общества, свободное движение частных интересов и т. д. Он решился привнать эту основу и взять ее под свое покровительство. Он не был мечтательным террористом. Но Наполеон в то же время продолжал еще рассматривать государство как самоцель, а буржуавную живпь исключительно лишь как кавначея и своего подчиненного, который не смеет иметь свою собственную волю. Он завершил терроризм, поставив на место перманентной революции перманентную войну. Он удовлетворил до полного насыщения эгоизм французской национальности, но требовал также, чтобы ему приносили в жертву дела буржуавии, наслаждения, богатство и т. д., когда это нужно было для политической цели завоевания. Деспотически подавляя либерализм буржуавного общества, — политический идеализм его будничной практики, — он не в большей степени щадил и его существеннейшие материальные интересы, торговлю и промышленность, как только они приходили в столкновение с его политическими интересами. Его презрение к промышленным hommes d'affaires было дополнением к его презрению к идеологам. И во внутренних делах он боролся против буржуавного общества, как против противника государства, олипстворенного в нем, Наполеоне, как абсолютная самоцель. Так, например, он ваявил в Государственном совете, что не потерпит, чтобы владельцы обширных вемельных угодий по произволу возделывали или не возделывали их. Тот же смысл имел и его план — путем передачи в руки государства обозного транспорта товаров подчинить торговлю государству. цувские купцы подготовили то событие, которое впервые потрясло могущество Наполеона. Парижские скупщики путем искусственно созданного голода заставили Наполеона отложить русский поход на два месяца и таким образом перенести его на слишком позднее время года.

Если в лице Наполеона либеральная буржуавия еще раз столкнулась с революционным терроривмом, то в лице Бурбонов, реставрации, она еще раз столкнулась с контр-революцией. Наконец, в 1830 г. она исполнила свои желания 1789 г., с той только разницей, что ее политическое развитие теперь было закончено, что она не видела больше в конституционном представительном государстве идеала государства, не думала больше, что стремится к спасению мира и к достижению общечеловеческих целей, а, напротив того, рассматривала государство как официальное выражение своей исключительной власти и как политическое признание своих частных интересов.

Живненная история францувской революции, ведущей свое летоисчисление от 1789 г., не вакончилась еще, однако, 1830 годом, когда одержал победу один из факторов революции, обогащенный отныне совнанием своего социального вначения.

### г) Критическое сражение с французским материализмом.

«Спинозизм властвовал над умами в XVIII столетии как в своей повднейшей французской равновидности, сделавшей материю субстанцией, так и в теивме, давшем материи более духовное наименование... Французская школа Спинозы и сторонники теизма были лишь двумя сектами, которые вели между собой спор об истинном смысле системы Спинозы... Простая судьба обрекла это просвещение на гибель, — оно растворилось в романтике, после того как вынуждено было отдаться в плен реакции, начавшейся со времени французского движения».

Так говорит «критика».

Мы противопоставим в кратких чертах критической истории французского материализма его тривиальную массовидную историю. Мы почтительнейшим образом признаем бездну, отделяющую историю, как она действительно происходила, от истории, как она происходит по декрету «абсолютной критики», в одинаковой мере совидающей как новое, так и старое. Наконец, вполне повинуясь предписаниям «критики», мы сделаем «предметом обстоятельного исследования» вопросы: «почему?», «откуда?» и «куда?» критической истории.

«Выражаясь точно и прозаически», французское просвещение XVIII столетия, п в особенности французский материализм, представляет собою не только борьбу против существующих политических учреждений, религии и теологии, но также открытую, ясно выраженную борьбу против метафизики XVII столетия и против всякой метафизики вообще, — против метафизики Декарта, Мальбранша,

Спинозы и Лейбница. Философия была противопоставлена метафизике, подобно тому как Фейербах при своем первом решительном выступлении против Гегеля противопоставил трезвую философию пьяной спекуляции. Пораженная французским просвещением, и в особенности французским материализмом, метафизика XVII столетия правдновала свою победоносную, полную содержания реставрацию в лице немецкой философии, а именно в спекулятивной немецкой философии XIX столетия. После того как Гегель гениальным образом соединил ее со всей прежней метафизикой и с немецким идеализмом, создав метафизическое универсальное царство, нападки на теологию снова, как в XVIII столетии, шли рядом с нападками на спекулятивную метафизику и на всякую метафизику вообще. Материализм, пополненный теперь тем, что было добыто самой спекуляцией, и совпадающий с гуманизмом, навсегда покончит с метафивикой. Подобно тому как Фейербах в теории, французский и английский социализм и коммунизм являются на практике материализмом, совпапающим с гуманизмом.

«Выражаясь точно и прозаически», существуют два направления французского материализма: одно берет свое начало от Декарта, другое — от Локка. Последний вид материализма составляет, по преимуществу, французский образовательный элемент и ведет прямо к социализму. Первый, механический материализм, сливается с французским естествознанием. В ходе развития оба направления перекрещиваются. Нам нет надобности входить в подробное рассмотрение французского материализма, ведущего свое происхождение непосредственно от Декарта; точно так же незачем останавливаться на французской школе Ньютона и на развитии французского естествовнания вообще.

Заметим лишь следующее.

В своей физике Декарт приписывает материи самостоятельную творческую силу и механическое движение рассматривает как проявление жизни материи. Он совершенно отделяет свою физику от своей метафизики. В границах его физики материя представляет собой единственную субстанцию, единственное основание бытия и повнания.

Механический францувский материализм примкнул к физике Декарта, в противоположность его метафизике. Его ученики были по профессии антиметафизики, т. е. физики.

Врачом Леруа начинается эта школа, в враче Кабанисе она достигла своего кульминационного пункта, врач Ламеттри является ее центром. Еще при жизни Декарта Леруа применил к чело-

веческой душе ввгляд своего учителя на строение животного тела (подобно Ламеттри в XVIII веке) и объявил душу модусом тела, а идеи — механическим движением. Леруа был даже уверен, что Декарт скрыл свой истинный ввгляд на этот вопрос. Декарт протестовал против этого. В конце XVIII столетия Кабанис закончил равработку картезианского материализма в своем произведении «Rapport du physique et du moral de I'homme».

Картезианский материализм существует еще и поныне во Франции. Значительных успехов он достиг в механическом естествознании, которое менее всего можно, «выражаясь точно и прозаически», упрекнуть в романтике.

Метафизика XVII столетия, главным представителем которой во Франции был Декарт, должна была со дня своего рождения вести борьбу с материализмом. Материализм выступил против Декарта в лице Гассенди, возродившего эпикурейский материализм. Францувский и английский материализм всегда сохраняли внутреннюю связь с Демокритом и Эпикуром. Другого противника картевианская метафизика встретила в лице английского материалиста Гоббса. Гассенди и Гоббс победили свою противницу спустя долгое время после своей смерти, в то время, когда она официально господствовала во всех французских школах.

Вольтер ваметил, что равнодушие францувов XVIII столетия к спору иевуитов с янсенистами следует приписать не столько влиянию философии, сколько финансовым спекуляциям Лоу. И в самом деле, падение метафивики XVII столетия постольку может быть объяснено материалистической теорией XVIII столетия, поскольку само это теоретическое движение находит себе объяснение в практике тогдашней францувской жизни. Жизнь эта была направлена на непосредственную действительность, на мирское наслаждение и мирские интересы, на земной мир. Ее антитеологической, антиметафивической, материалистической практике должны были соответствовать антитеологические, антиметафивические, материалистические теории. Метафизика практически потеряла всякий кредит. Нам необходимо вдесь в кратких чертах отметить лишь теоретический ход этой эволюции.

Метафивика XVII столетия еще заключала в себе положительное, вемное содержание (вспомним Декарта, Лейбница и др.). Она делала открытия в математике, фивике и других точных науках, которые казались связанными с нею. Но уже в начале XVIII столетия эта мнимая связь была уничтожена. Положительные науки отделились от метафизики и отмежевали себе свою собственную область. Все

богатство метафизики ограничилось теперь только миром идей и божественными предметами, и это как раз в то время, когда реальные сущности и земные вещи начали сосредоточивать на себе весь интерес. Метафизика стала плоской. В том самом году, когда скончались последние великие французские метафизики XVII века, Мальбранш и Арно, родились Гельвеций и Кондильяк.

Человеком, теоретически подорвавшим всякое доверие к метафивике XVII столетия и ко всякой метафивике вообще, был Пьер Бейль. Его оружием служил скептицизм, который сам был выкован из волшебных формул метафивики. Он сам исходил, прежде всего, из картезианской метафивики. Подобно тому как Фейербаха борьба против спекулятивной теологии толкнула на борьбу против спекулятивной философии именно потому, что он увидел в умоврении последнюю опору теологии и вынужден был ваставить теологов вернуться обратно от мнимой науки к грубой, отталкивающей вере, точно так же религиовное сомнение привело Бейля к сомнению в метафивике, служившей основой для веры. Он подверг поэтому критике все историческое развитие метафивики. Он стал ее историком, для того чтобы написать историю ее смерти. Он, по преимуществу, опровергал Спинозу и Лейбница.

Пьер Бейль не только разрушил метафизику с помощью скептицивма, очищая тем самым почву для усвоения материализма и философии вдравого смысла во Франции, он возвестил появление атеистического общества, которое вскоре действительно начало существовать, посредством доказательства того, что возможно существование общества, состоящего из атеистов, что атеист может быть почтенным человеком, что человека унижают не атеизм, а предрассудки и идолопоклонство.

По выражению одного францувского писателя, Пьер Бейль был «последним метафизиком в смысле XVII столетия и первым философом в смысле XVIII столетия».

Кроме отрицательного опровержения теологии и метафивики XVII столетия, необходима была еще положительная антиметафизическая система. Чувствовалась необходимость в такой книге, которая привела бы в систему тогдашнюю жизненную практику и дала бы ей теоретическое обоснование. Сочинение Локка о «Происхождении человеческого рассудка» очень кстати явилось с того берега пролива. Оно встречено было с энтузиазмом, как давно и страстно ожидаемый гость.

Спрашивается: не был ли *Локк* учеником *Спиновы?* «Грешная» история может на это ответить:

Материализм — прирожденный сын Великобритании. Еще британский схоластик Дунс Скот спрашивал себя: «не способна ли материя мыслить?»

Чтобы сделать возможным такое чудо, он взывал к господнему всемогуществу, т. е. он заставил самое теологию проповедывать материализм. Кроме того он был номиналистом. Номинализм был одним из главных элементов английского материализма и вообще является первым выражением материализма.

Но истинным родоначальником английского материализма и вообще опытных наук новейшего времени был Бэкон. Естествовнание является в его глазах истинной наукой, а физика, опирающаяся на свидетельство внешних чувств — важнейшей частью естествовнания. Анаксагор с его гомеомериями и Демокрит с его атомами часто приводятся им как авторитеты. По его учению, чувства непогрешимы и составляют источник всякого знания. Наука есть опытная наука и состоит в применении рационального метода к чувственным данным. Индукция, аналив, сравнение, наблюдение, эксперименты суть главные условия рационального метода. Первым и самым важным из прирожденных свойств материи является движение, — не только как механическое и математическое движение, но еще больше как стремление, как жизненный дух, как напряжение, или, как выражается Яков Бёме, как мучение (Qual) материи. ные формы материи суть живые, индивидуаливирующие, внутренне присущие ей, совдающие специфические различия, существенные силы.

В Бэконе, как первом творце материализма, в наивной еще форме скрыты зародыши всестороннего развития этого учения. Материя улыбается своим поэтическим чувственным блеском всему человеку. Но изложенное в афористической форме учение Бэкона еще полно теологической непоследовательности.

В своем дальнейшем развитии материализм становится односторонним. Гоббс является систематиком бэконовского материаливма. Чувственность теряет свои яркие краски и превращается
в абстрактную чувственность геометра. Физическое движение приносится в жертву механическому, или математическому движению, геометрия провозглашается главной наукой. Материализм становится
враждебным человеку. Чтобы преодолеть человеконенавистнический,
бесплотный дух в его собственной области, материализм должен сам
умертвить свою плоть и сделаться аскетом. Он выступает как
рассудочное существо, но зато он с беспощадной последовательностью
развивает все выводы рассудка.

Если чувственность есть источник всякого познания, как утверждает Гоббс, исходя из Бэкона, то совердание, мысль, представление и т. д. суть не что иное, как фантомы телесного мира, более или менее лишенного своих, доступных внешним чувствам, форм. Наука может только дать названия этим фантомам. Одно и то же название может быть приложено ко многим фантомам. Могут даже существовать названия названий. Но было бы противоречием, с одной стороны, видеть в чувственном мире источник всех идей, с другой же стороны — утверждать, что слово есть нечто большее, чем слово, что, кроме существующих в представлении, всегда лишь отдельных существ, имеются еще общие сущности. Вестелесная субстанция представляет собою такое же противоречие, как бестелесное тело. Тело, бытие, субстанция — все это есть одна и та же реальная идея. Нельзя отделить мысль от той материи, которая мыслит. Она является субъектом всех изменений. Слово бесконечный — бессмысленно, если оно не обозначает нашей способности увеличивать без конца всякую данную величину. Так как только материальное до-ступно восприятию и познанию, то нельзя ничего внать о существовании бога. Достоверно для меня лишь мое собственное существование. Всякая человеческая страсть есть механическое движение, которое кончается или начинается. Объекты наших стремлений составляют благо. Человек подчинен тем же законам, что и природа. Сила и свобода — тожественны.

Гоббс системативировал Бэкона, но не дал обстоятельного обоснования главному принципу — происхождению внаний и идей из чувственного мира. Этот принцип Бэкона и Гоббса был разработан Локком в его «Опыте о происхождении человеческого рассудка».

Гоббс уничтожил *теистические* предрассудки бэконовского материализма; Коллинс, Додваль, Ковард, Гартли и Пристли разрушили последние теологические рамки локковского сенсуализма. Теизм — по крайней мере, для материалиста — есть не больше, как удобная и мягкая форма избавления от религии.

Мы уже упоминали о том, насколько появление произведения Локка отвечало потребностям французского просвещения. Локк обосновал философию bon sens, здравого смысла, т. е. сказал косвенным образом, что не может быть философии, отличной от рассудка, опирающегося на показания здоровых человеческих чувств.

Непосредственный ученик и французский истолкователь Локка, Кондильяк, немедленно направил локковский сенсуализм против метафизики XVII столетия. Он доказал, что французы с полным правом отвергли эту метафизику, как простой и неудачный плод

воображения и теологических предрассудков. Он обнародовал труд, в котором опровергал системы Декарта, Спинозы, Лейбница и Мальбранша.

В своем произведении «Essai sur l'origine des connaissances humaines» он развивал точку врения Локка, доказывая, что не только душа, но и чувства, не только искусство создавать идеи, но и искусство чувственного восприятия составляют дело опыта и привычки. От воспитания и внешних обстоятельств вависит поэтому все развитие человека. Только эклектическая философия вытеснила впоследствии Кондильяка из французских школ.

Равличие французского и английского материализма соответствует равличию между этими нациями. Французы наделили английский материализм остроумием, плотью, кровью и красноречием. Они придали ему недостававшие еще темперамент и грацию. Они цивилизовали его.

У Гельвеция, тоже исходившего из Локка, материализм получает настоящий францувский характер. Он непосредственно применяется к общественной жизни (Helvetius, «De l'homme»). Чувственные впечатления, себялюбие, наслаждение и правильно понятый личный интерес составляют основу морали. Природное равенство человеческих духовных способностей, единство успехов разума с успехами индустрии, природная доброта человека, всемогущество воспитания—вот главные моменты его системы.

Произведения Ламеттри представляют собой опыт соединения картевианского материализма с английским. Ламеттри пользуется физикой Декарта во всех ее подробностях. Его «L'homme-machine» построен по образцу животного-машины Декарта. В «Système de la nature» Гольбаха часть, посвященная физике, также представляет собой соединение французского и английского материализма, теория же нравственности, по существу, опирается на мораль Гельвеция. Робинэ («De la nature»), тот французский материалист, который больше всех сохранил связь с метафизикой и потому удостоился похвалы Гегеля, ссылается определеннейшим образом на Лейбница.

О Вольнее, Дюпюи, Дидро и др. нам нет надобности говорить, как и о физиократах, после того как мы, с одной стороны, выяснили двойное происхождение францувского материализма от физики Декарта и английского материализма, а с другой стороны — указали на противоположность францувского материализма метафизике XVII столетия, метафизике Декарта, Спиновы, Мальбранша и Лейбница. Немцы обратили внимание впервые на эту противоположность

только после того, как сами вступили в борьбу со спекулятивной метафизикой.

Как картезианский материализм приводит к естествознанию в тесном смысле слова, так другое направление французского материализма приводит непосредственно к социализму и коммунизму.

Не требуется большого остроумия, чтобы усмотреть связь между учением материализма о прирожденной склонности к добру, о равенстве умственных способностей людей, о всемогуществе опыта, привычки, воспитания, о влиянии внешних обстоятельств на человека, о высоком вначении индустрии, о нравственном праве на наслаждение и т. д. — и коммунизмом и социализмом. Если человек черпает все свои знания, ощущения и проч. из чувственного мира и опыта, получаемого от этого мира, то надо, стало быть, так устроить окружающий мир, чтобы человек познавал в нем истинно-человеческое, чтобы он привыкал в нем воспитывать в себе человеческие свойства. Если правильно понятый интерес составляет принцип всякой морали, то надо, стало быть, стремиться к тому, чтобы частный интерес отдельного человека совпадал с общечеловеческими интересами. Если человек несвободен в материалистическом смысле, т. е. если он свободен не вследствие отрицательной силы избегать того или другого, а вследствие положительной силы проявлять свою истинную индивидуальность, то должно не наказывать преступления отдельных лиц, а уничтожить антисоциальные источники преступления и предоставить каждому необходимый общественный простор для его существенных жизненных проявлений. Если характер человека создается обстоятельствами, то надо, стало быть, сделать обстоятельства человечными. Если человек, по природе своей, общественное существо, то он, стало быть, только в обществе может развить свою истинную природу, и о силе его природы надо судить не по отдельным личностям, а по целому обществу.

Эти и им подобные положения вы можете найти почти дословно даже у самых старых французских материалистов. Здесь не место входить в их оценку. Свидетельством социалистической тенденции материализма может служить «Защита пороков» Мандевиля, одного из ранних английских учеников Локка. Он доказывает, что в современном обществе пороки необходимы и полезны. Это ни в каком случае нельзя признать защитой современного общества.

Фурье непосредственно исходит из учения францувских материалистов. Бабувисты были грубыми, нецивиливованными материалистами, но и развитой коммунизм ведет свое происхождение непосредственно от французского материализма. Материализм в той

именно форме, какую ему придал Гельвеций, возвращается на свою родину, в Англию. Мораль Гельвеция служила основой системы морали Бентама, построенной на правильно понятом личном интересе, а Оуэн, исходивший из теории Бентама, кладет начало английскому коммунизму. Француз Кабэ, изгнанный в Англию, испытывает на себе влияние тамошних коммунистических идей и, по возвращении во Францию, становится самым популярным, хотя и самым поверхностным, представителем коммунизма. Более научные французские коммунисты, Дезами, Гэй и др., развивают, подобно Оуэну, учение материализма как учение реального гуманизма и как логическую основу коммунизма.

Где же господин Бауэр или критика добыли материалы к критической истории французского материализма?

- 1. История философии Гегеля изображает французский материализм как реализацию субстанции Спинозы, что, во всяком случае, несравненно вразумительнее, чем «французская школа Спинозы».
- 2. Господин Бауэр вычитал из гегелевской «Истории философии», что французский материализм есть школа Спиновы. Найдя в другом произведении Гегеля, что теизм и материализм представляют две стороны одного и того же основного принципа, он заключает, что существуют две школы Спиновы, спорящие между собой о смысле его системы. Господин Бауэр мог найти воображаемое им открытие в «Феноменологии» Гегеля. Здесь сказано буквально следующее: «В вопросе об абсолютном существе просвещение впадает само с собой в противоречие и распадается на две партии... Одна... считает «абсолютное» лишенным всяких предикатов... наивысшим абсолютным существом... другая определяет его как материю... И то, и другое представляет одно и то же понятие, различие лежит не в самой вещи, а только в различных исходных пунктах обеих конструкций» (Гегель, «Феноменология», стр. 420, 421, 422).
- 3. Наконец, господин Бауэр мог опять-таки вычитать из Гегеля, что если субстанция не становится понятием и самосознанием, она делается достоянием «романтики». Нечто подобное утверждали в свое время «Галлеские летописи».

Но, во всяком случае, дух должен был, во что бы то ни стало, отдать своего «противника», материализм, в руки «простоватой судьбы».

Примечание. Связь французского материализма с Декартом и Локком и противоположность философии XVIII столетия метафизике XVII столетия обстоятельно выяснены в большей части новейших французских историй философии. В поучение критической критики нам пришлось только повторить

давно известные вещи. Напротив того, связь материализма XVIII столетия с английским и францувским коммунизмом нуждается еще в подробном изложении. Мы ограничимся вдесь приведением некоторых особенно характерных мест из Гельвеция, Гольбаха и Бентама.

- 1. Гельееций. «Люди не влы, но подчинены своим интересам. поэтому осуждать не дурные наклонности людей, а неведение законодателей, которые всегда противопоставляли частные интересы общим интересам». — «Моралисты не имели до сих пор никакого успеха потому, что корни, порождающие порок, лежат в законодательстве. В Нью-Орлеане жены имеют право прогонять своих мужей, как только последние надоели им. В таких странах не может быть неверных жен, потому что у них нет надобности обманывать своих мужей». — «Мораль — не больше, как фривольная наука, если только ее не соединять с политикой и законодательством». — «Лицемерных моралистов можно увнать, с одной стороны, по тому равнодушию, с которым они относятся к порокам, подтачивающим государство, с другой же стороны — по тому гневу, который возбуждают в них пороки отдельного человека». — «Люди не рождаются ни добрыми, ни влыми, но способными стать тем или другим, смотря по тому, соединяют или разъединяют их общие интересы». — «Если бы граждане не могли осуществить свое особое благо, не осуществляя в то же время общего блага, не было бы вовсе порочных людей, кроме разве безумцев» («De Pesprit»), Paris 1822, І, р. 117, 240, 291, 299, 351, 369 и 389). — Согласно Гельвецию, воспитание (под которым он понимает не только воспитание в обычном смысле этого слова, но и совокупность всех условий живни индивидуума) образует человека; - если, с одной стороны, нужна реформа, упраздняющая противоречие между интересом отдельного человека и интересами всего общества, -то, с другой стороны, для проведения такой реформы требуется коренное изменение совнания: «Великие реформы могут найти свое осуществление лишь тогда. когда ослаблено тупое уважение народов к старым законам и обычаям» (р. 260, 1. с.), или, как им же скавано в другом месте: когда уничтожается невежество.
- 2. Гольбах. «В предметах, любимых человеком, человек любит только самого себя; привяванность человека к другим существам своего рода основана на любви к самому себе». «Ни в один момент своей жизни человек не может отделиться от самого себя. Он не в состоянии игнорировать свою личность». Всегда и везде только наша польза, наш личный интерес... побуждает нас любить или ненавидеть предметы» («Système social», t. I, Paris 1822, р. 80, 112). Но «человек в собственных интересах должен любить других людей, потому что они необходимы для его собственного благополучия... Мораль ему показывает, что из всех существ человек нуждается больше всего в человеке» (р. 76). «Истинная мораль, как и истинная политика, — лишь та, которая ставит себе целью соединение людей для их совместной плодотворной деятельности и взаимного благополучия. Всякая мораль, отделяющая наши интересы от интересов наших сотрудников, - ложная, бессмысленная мораль, противная природе» (р. 116). «Любить других... значит сливать свои интересы с интересами наших сотрудников, с целью работать для общей пользы... Добродетель есть не что иное, как польва людей, соединенных в общество» (р. 77). «Человек без страстей или без желаний перестает быть человеком... Полное отвлечение от самого себя уничтожает в корне всякие побудительные мотивы для привязан-

ности к другим. Человек, равнодушный ко всему окружающему, лишенный страстей, довольствующийся сам собою, не может быть общественным существом... Добродетель есть не более, как общественное благо» (р. 118). «Религиовная мораль никогда не ставила себе задачи сделать смертных более общественными» (р. 36).

3. Бентам. Мы цитируем из Бентама одно только место, где он оспаривает «всеобщий интерес в политическом смысле». «Интерес индивидуумов... должен уступать общественному интересу. Но... что это значит? Не составляет ли каждый индивидуум такую же часть общества, как и другой? Этот общественный интерес, который вы олицетворяеге, представляет собою абстракцию: он является не чем другим, как совокупностью индивидуальных интересов... Если признать желательным жертвовать счастьем одного индивидуума для увеличения счастья других, то, стало быть, еще более желательно жертвовать счастьем другого, третьего и так до бесконечности... Индивидуальные интересы — единственно реальные интересы (Бентам, «Теория наказаний и воздаяний» и т. д., Paris 1835, 3-е ed., II, р. 230).

## д) Заключительное поражение социализма.

«Французы выставили целый ряд систем, указывающих на способы организации массы; но они вынуждены были фантазировать, потому что рассматривали массу, какова она есть, как полезный материал».

Францувы и англичане, напротив того, докавывали и обстоятельно докавали, что современный общественный порядок органивует «массу, какова она есть» и, стало быть, представляет собой организацию массы. По примеру «Allgemeine Zeitung», критика справляется со всеми социалистическими и коммунистическими системами при помощи основательного слова фантазировать.

Тем самым критика убила иностранный социализм и коммунизм. После этого она переносит свои военные действия в Германию.

«Когда немецкие просветители вдруг почувствовали себя обманутыми в своих надеждах 1842 г. и в своем замещательстве не знали, что им предпринять, к ним во-время долетела весть о новейших французских системах. Они могли теперь говорить об улучшении участи нивших классов, и этой ценой они думали избавить себя от вопроса, не принадлежат ли и они сами к массе, которую следует искать не только в низших слоях населения».

Очевидно, критика в апологии литературного прошлого Бауэра до такой степени исчерпала весь свой запас доброжелательных мотивов, что она не находит другой причины появления немецкого социалистического движения, кроме «замешательства» просветителей в 1842 г. «К счастью, до них долетела весть о новейших французских системах». Почему же не об английских? По той важной критической причине,

что книга Штейна: «Коммунизм и социализм современной Франции» не принесла г. Бауэру вести о новейших английских системах. Этой же важной причиной объясняется и тот факт, что во всех разглагольствованиях «критики» о социалистической системе фигурируют всегда лишь одни французские системы.

Немецкие просветители — просвещает нас дальше критика — согрешили против святого духа. Они посвятили свое внимание существовавшим уже в 1842 г. «нившим классам народа», чтобы избавиться от не существовавшего еще тогда вопроса, какой чин они призваны получить в критическом мировом порядке, который должен был быть основан в 1843 г.: овцы или ковлища критического критика или превренной массы, духа или материи. Но прежде всего им следовало серьевно подумать о своем собственном критическом спасении души, ибо — какое же мне спасение во всем мире, включая туда и нившие классы, если страдает моя собственная душа?

«Но духовное существо не может подняться на высщую ступень не изменившись; измениться же оно может, только испытав упорное сопротивление».

Если бы критика была более энакома с движением ниэших классов, ей было бы известно, что упорное сопротивление, которое низшие классы встречают в практической жизни, подвергает их постоянному изменению. Новая прозаическая и поэтическая литература, исходящая в Англии и Франции из низших классов, показала бы критике, что низшие классы умеют духовно возвышаться и без непосредственного покровительства святого духа критической критики.

«Те господа, — фантавирует дальше абсолютная критика, — все богатство которых ваключается в слове «организация массы» и т. д.».

Об «организации труда» много говорилось, хотя и этот «ловунг» исходил не от самих социалистов, а от политически-радикальной партии во Франции, которая старалась примирить политику с социализмом. Об «организации массы», как о подлежащей еще разрешению вадаче, никто до критической критики не говорил. Было, напротив того, доказано, что этой организацией является бурокуазное общество, уничтожившее старый феодальный порядок.

Критика помещает свое открытие в «гусиные лапки» (кавычки). Гусь, прогоготавший господипу Бауэру этот пароль для спасения Капитолия, — не кто иной, как его собственный гусь — критическая критика. Она ваново организовала массу, сделав ее абсолютным противником духа. Противоречие духа и массы есть критическая «организация общества», где дух, или критика, представляет организующий труд, масса — сырой материал, а история — фабрикат.

Каков же, спрашивается, после всех этих великих побед, одержанных абсолютной критикой в ее третьем походе над революцией, материализмом и социализмом, последний результат этих геркулесовских подвигов? Очевидно, тот, что все эти движения не имели последствий по той причине, что они еще представляли собою критику, пропитанную массой, или дух, пропитанный материей. Даже в собственном литературном прошлом господина Бауэра критика открыла всестороннее осквернение критики массой. Но здесь, вместо критики, на сцену выступает апология; вместо отречения от прошлого, критика его «упрочивает»; вместо того чтобы в пронижновении плоти в дух усматривать смерть духа, она, наоборот, в одухотворении плоти видит даже живнь бауэровской плоти. Но вато истинная критика становится беспощадной, прибегает к решительным террористическим мерам, как только несовершенная, пропитанная еще массой критика перестает быть созданием господина Бауэра, а является созданием целых народов и целого ряда дилетантов, францувов и англичан, как только несовершенная критика не называется более «Еврейским вопросом», «Правым делом свободы», «Государством, религией и партией», а находит свое проявление в революции, материализме, социализме и коммунизме. Таким образом, критика нашла спасение от осквернения духа материей и критики массой, пощадив свою собственную плоть и предав распятию чужую плоть.

Тем или иным способом, но с пути истины устранены «дух, пропитанный плотью», и «критика, пропитанная массой». Место этого некритического смешения заняло абсолютно критическое разъединение духа и плоти, критики и массы, чистое противоречие этих элементов. Это противоречие в его всемирно-исторической форме, в которой оно является истинным историческим интересом настоящего времени, представляет противоречие господина Бауэра и К<sup>0</sup>, или же духа, со всем прочим остатком человеческого рода как проявлением материи.

Революция, материализм и коммунизм выполнили, *таким обра*зом, свою историческую цель. Своей *гибелью* они уготовили пути критическому *властелину*. Осанна!

# е) Спекулятивный кругооборот абсолютной критики и философия самосознания.

K ритика, достигнув в одной области мнимой законченности и чистоты, совершила, следовательно, только промах, «только» «непоследовательность», не обнаружив той же «законченности», той же «чистоты» во scex других областях. Эта «одна» область есть

область *теологии. Чистая* территория этой области простирается от «Критики синоптиков Бруно Бауэра» до «Открытого христианства Бруно Бауэра» как своей последней границы.

«Новейшая критика покончила все счеты с спиновивмом. Было бы, таким обравом, непоследовательностью с ее стороны, хотя бы по отношению к отдельным ложно истолкованным пунктам, оставить в этой области нетронутой субстанцию». Если раньше привнание причастности критики к политическим предрассудкам смягчалось укаванием на то, что эта причастность была «в основе своей столь шаткой», то теперь привнание в непоследовательности сглаживается оговоркой, что она имела место лишь по отношению к отдельным ложно истолкованным пунктам. Г-н Бауэр, стало быть, не виноват, а повинны ложные пункты, которые, словно строптивые кони, унесли с собою критику.

Некоторые цитаты покажут, что, покончив с спинозизмом, критика стала на точку врения гегелевского идеализма, что от «субстанции» она пришла к другому метафизическому чудовищу — к «субъекту», к «субстанции как процессу», к «бесконечному самосознанию» — и что последним результатом «законченной» и «чистой» критики является восстановление христианской теории творения в спекулятивной гегелевской форме.

Заглянем, прежде всего, в «Критику синоптиков». «Штраус остается верным точке врения, согласно которой субстанция есть абсолютное. Предание в этой форме всеобщности, еще не достигшей действительной и разумной определенности, которая может быть достигнута лишь в самосознании, в его единичности и бесконечности, есть не что иное, как субстанция, покинувшая свою логическую простую форму и принявшая определенный вид существования, олицетворившись в силе общины» («Критика синоптиков», т. І, предисловие, р. VI).

Предоставим «всеобщность, которая достигла определенности», и «единичность и бесконечность» (гегелевское понятие) их собственной участи. Вместо того чтобы сказать, что совердание, которое в теории Штрауса реализуется посредством «силы общины» и «предания», имея своим отвлеченным выражением, или логически метафивическим иероглифом, спинозовское понятие субстанции, господин Бауэр ваставляет субстанцию «покинуть свою логическую простую форму и принять определенную законченную форму существования в силе общины». Он пользуется гегелевским волшебным аппаратом, с помощью которого заставляет «метафизические категории», отвлеченные от действительности абстракции, выходить из пределов ло-

*гики*, где они растворены в *«простых»* формах мысли, принимать «определенную форму» физического или человеческого существования, т. е. заставляет их овеществляться. *Гинрихс*, помоги!

«Мистичен, — продолжает критика, возражая Штраусу, — мистичен этот взгляд, потому что каждый раз, когда он ставит себе целью объяснить и дать наглядное представление о процессе, которому евангельская история обязана своим происхождением, он в состоянии изобразить лишь видимость этого процесса. Положение, что «евангельская история имеет своим источником и началом предание», говорит «дважды одно и то же, — «предание» и «евангельская история»; правда, здесь указывается на их определенное отношение, но это не говорит нам, какому внутреннему процессу субстанции обязаны своим происхождением развитие и истолкование евангельской идеи».

По Гегелю, субстанцию следует понимать как внутренний процесс. С точки врения субстанции развитие определяется Гегелем следующим образом: «При ближайшем рассмотрении обнаруживается, что развертывание происходит не потому, что одно и то же принимает различные формы, а оно есть бесформенное повторение одного и того же, которое только... содержит в себе скучную видимость различия» («Феноменология», предисловие, стр. 12). Гинрихс, помоги!

Господин Бауэр продолжает: «В силу этого критика должна обратиться против самой себя и искать разрешения мистической субстанциальности... там, куда нас толкает развитие самой субстанции, — в всеобщности и определенности идеи и в ее действительном существовании, в бесконечном самосознании».

Гегелевская критика субстанциальной точки врения продолжает: «Замкнутость субстанции должна быть уничтожена и субстанция должна быть поднята до самосовнания» (1. с., р. 7).

Точно так же и у Бауэра самосознание есть поднявшаяся до самосовнания субстанция, или самосознание представляет субстанцию; свойство человека, самосознание, превращается, таким образом, в самостоятельный субъект. Это не что иное, как метафизическитеологическая карикатура человека, оторванного от природы. Сущностью этого самосознания является поэтому не человек, а идея, действительное существование которой есть самосознание. Эта идея, принявшая человеческую форму, в качестве идеи бесконечна. Все человеческие свойства превращаются таким мистическим образом в свойства мнимого «бесконечного самосознания». Поэтому господин Бауэр говорит в весьма ясных выражениях об этом «бесконечном самосовнании», что все имеет в нем свое начало, что все объясняется им, т. е. что в бесконечном самосовнании лежит основа всякого существования. Гинрихс, помоги!

Господин Бауэр продолжает: «Сила субстанциального отношения кроется в его стремлении, которое приводит нас к понятию, к идее и к самосознанию».

Гегель вамечает: «Таким образом, понятие есть истина субстанции». «Переход субстанциальных отношений совершается в силу присущей субстанции внутренней необходимости и показывает только, что понятие есть истина субстанции». «Идея представляет адакватное понятие». «Понятие... совревшее и достигшее свободного существования... это не что иное, как я, или чистое самосознание» («Логика», Сочинения Гегеля, 2-е изд., т. V, стр. 6, 9, 229, 13). Гинрихс, помоги!

В высшей степени забавно следующее рассуждение господина Бауэра, который в своей «Литературной газете» говорит: «Уже Штраус впал в заблуждение, не сумев довести до конца критику гегелевской системы, котя своей половинчатой критикой он обнаружил необходимость ее завершения» и т. д.

В своей «Критике синоптиков» сам господин Бауэр намеревался дать не законченную критику гегелевской системы, а, в лучшем случае, завершение системы, — по крайней мере, в ее приложении к теологии.

Он навывает свою критику (Предисловие к «Критике синоптиков», стр. XXI) «последним делом определенной системы», которая и была именно гегелевской системой.

Спор между Штраусом и Бауэром о субстанции и самосознании ведется в пределах гегелевского умоврения. В системе Гегеля существуют три элемента: спинозовская субстанция, фихтевское самосознание и гегелевское необходимо-противоречивое единство обоих — абсолютный дух. Первый элемент есть метафивически перевернутая природа в ее оторванности от человека, второй — метафивически перевернутый дух в его оторванности от природы, третий — метафивически перевернутое единство обоих, действительный человек и действительный человеческий род.

Штраус и Бауэр оба вполне последовательно применили систему Гегеля к теологии. Первый ввял ва точку отправления спинозиям, второй — фихтеанство. Оба подвергают критике Гегеля, поскольку каждый из указанных двух элементов искажен вторжением другого; изолируя, таким образом, эти элементы друг от друга, они приводят каждый элемент к его одностороннему, логически по-

следовательному концу. В своей критике оба идут дальше Гегеля, но вместе с тем оба продолжают оставаться на почее его спекуляции, но каждый из них развивает одну лишь сторону системы. Впервые Фейербах, исходя из гегелевской точки зрения, завершает Гегеля и подвергает действительной критике его систему. Превратив метафизпческий абсолютный дух в «действительного человека на основе природы», Фейербах этим самым дал законченную критику религии и в то же время искусной, мастерской рукой наметил важнейшие основные черты критики гегелевской спекуляции и поэтому всякой метафизики вообще.

У господина Бауэра хотя не святой  $\partial yx$  вдохновлял евангелистов, зато роль святого духа исполняло бесконечное самосознание.

«Мы не должны скрывать от себя, что истинное повнание евангельской истории тоже имеет свои философские основы, и эти основы кроются в философии самосознания» (Бруно Бауэр, «Критика синоптиков», предисловие, стр. XV).

Философию самосовнания, равно как и результаты, добытые господином Бауэром из своей критики теологии, мы постараемся осветить с помощью некоторых выдержек из «Открытого христианства», его последнего религиозно-философского произведения.

В унаванном месте о французских материалистах говорится: «Если истина материализма свявана философией самосознания и самосознание повнано как все, как раврешение вагадки спинозовской субстанции и как истинная саиза sui... вачем же еще нужен дух? Зачем самосознание? Как будто не самосознание творит мир, утверждая свое творение как отличное от самого себя и ватем снова уничтожая созданное различие между собою и своим творением! Как будто это движение не есть проявление самого самосовнания, которое реализует себя как самоцель, приобретая, таким образом, самое себя» («Открытое христианство», стр. 113).

«Францувские материалисты видели, правда, в движениях самосовнания движения гсеобщей сущности — материи; но они еще не вамечали того, что движение вселенной становится действительным лишь как движение самосовнания, достигая в последнем единства с самим собой» (1. с., р. 115). Гинрихс, помоги!

Первое положение на обыкновенном языке означает: истиной материализма является противоположность материализма, — абсолютный, т. е. исключительный, необузданный идеализм. Самосознание, дух есть Все. Вне его — Ничто. «Самосознание», «дух» есть всемогущий творец мира, неба и земли. Мир представляет собою форму проявления самосознания, вынужденного отчуждать себя

и принимать рабский образ; но различие между миром и самосознанием — только видимое различие. Ничто действительное не отличается от самосовнания. Мир — не больше, как метафизическое различение, он — приврак его собственного эфирного мозга и плод его воображения. Самосовнание уничтожает, таким образом, снова всякую видимость бытия вне его, которое оно на мгновение предполагает, не привнавая в своем собственном «творении» реальности, т. е. отрицая существование отличного от себя реального предмета. В этом движении самосознание становится абсолютным, ибо абсолютный идеалист, чтобы быть абсолютным идеалистом, вынужден постоянно проделывать этот софистический процесс. начинает с того, что превращает внешний мир в иллюзию, рассматривая его как простой каприз своего мозга, а затем объявляет этот им же созданный фантом тем, что он на самом деле представляет собой, — чистой фантазией. И все это делается для того, чтобы под конец провозгласить свое исключительное, всемогущее, единое существование, не стесняемое даже иллюзией внешнего мира.

Второе положение на простом явыке означает: правда, французские материалисты рассматривали движения материи как одухотворенные движения, но они еще не могли видеть того, что это — движения не материальные, а идеальные, что это — движения самосовнания, т. е. чисто мысленные движения. Они не могли еще видеть, что действительное движение вселенной стало истинным и действительным только лишь как свободное и освобожденное от материи, т. е. как освобожденное от действительности, идеальное движение самосовнания; это вначит, что материальное движение, отличное от идеального, мысленного движения, существует лишь как видимость. Гинрихс, помоги!

Эту спекулятивную *теорию сотворения* мира можно найти у *Гегеля*, выраженную почти точно таким же образом; ее мы встречаем уже в *первом* произведении— в «Феноменологии».

«Отчуждение самосознания производит предметность... В этом отчуждении оно ставит себя как предмет или предмет как себя самого. С другой стороны, этот процесс заключает в себе одновременно и другой момент, тот именно, что самосознание снимает свое отчуждение и предметность, воспринимая их обратно внутрь себя... В этом состоит движение сознания» (Гегель, «Феноменология», стр. 575).

«Самосовнание имеет содержание, которое оно отличает от себя... Это содержание в своем различии есть само я, так как оно представляет собою движение, снимая самого себя... Это движение, в его

более точном определении, есть не что иное, как сам процесс толькочто указанного движения. Ибо оно представляет дух, который совершает сам и для себя же, в качестве духа, свой собственный внутренний процесс» (1. с., р. 583).

По поводу этой теории сотворения мира Гегеля Фейербах заметил: «Материя есть самоотчуждение духа. Тем самым сама материя получает дух и рассудок; но в то же время она все-таки предполагается как ничтожная, неистинная сущность, ибо лишь после отчуждения восстановленная сущность, т. е. сущность, победившая материю и чувственность, является истинно-ваконченной и определенной. Естественный, материальный, чувственный мир подвергается вдесь такому же отрицанию, как в теологии отравленная первородным грехом природа» («Philosophie der Zukunft», р. 35).

Господин Бауэр ващищает, таким образом, материализм против некритической теологии, упрекая его в то же время в том, что он «не стал еще» критической теологией, теологией рассудка, гегелевским умозрением. Гинрихс! Гинрихс!

Господин Бауэр, проводя во всех областях свою противоположность субстанции, свою философию самосознания, или философию духа, должен поэтому во всех областях иметь дело только со своими собственными химерами. Критика служит в его руках орудием, при помощи которого он превращает все, что лежит вне бесконечного самосознания, т. е. что имеет конечное, материальное существование, в простую видимость и чистые мысли. Он оспаривает в субстанции не метафизическую иллюзию, а ее мирское ядро он нападает на  $npupo\partial y$ , существующую вне человека, и на природу самого человека. Не предполагать ни в какой области субстанцию (он еще выражается этим явыком) вначит, по мнению Бауэра, не привнавать отличного от мышления бытия, отличной от духовной самопроизвольности энергии природы, отличной от рассудка силы человеческого существа, отличного от деятельности страдания, отличного от собственного воздействия— действия на нас окружающего мира, отличного от знания чувствования и воли, отличного от головы  $cep \partial u a$ , отличного от субъекта объекта, отличной от теории практики, отличного от критика человека, отличной от абстрактной всеобщности — всеобщности действительной, отличного от я — ты. Вполне поэтому последовательно, когда господин Бауэр в дальнейшем отожествляет себя самого с бесконечным самосознанием, с духом, т. е. на место своих творений ставит их творца. Столь же последовательно подвергнуть отрицанию упрямую массу и материю, весь остальной мир, упорно настаивающий на том, что он

составляет нечто *отмичное* от *им* произведенного. И вот он питает надежду:

**Еще немного**, И парству тел навек придет конец.

Свое собственное недовольство тем, что он до сих не сумел одолеть «этот неповоротливый мир», он все с той же последовательностью превращает в недовольство мира самим собой, а возмущение критики развитием человечества — в массовое возмущение человечества его критикой, духом, господином Бруно Бауэром и К<sup>0</sup>.

Господин Бауэр был с самого начала теологом, но не обыкновенным теологом, а критическим теологом, или теологическим критиком. Еще будучи крайним представителем старогегельянской ортодоксии, спекулятивным изготовителем всякой религиозной и теологической бессмыслицы, он постоянно объявлял критику своей частной собственностью. Он уже тогда определял штраусовскую критику как человеческую критику и, исключительно в противоположность последней, отстаивал права божественной критики. Большое самомнение, или самосознание, составлявшее скрытое ядро этой божественности, он впоследствии вышелушил из религиовной скорлупы, наделив его самостоятельным существованием, превратив его в самостоятельное существо, и под фирмой «бесконечного самосовнания» возвел в принцип критики. В своем собственном движении он выполнил движение, которое «философия самосовнания» описывает как абсолютный жизненный акт. Он снова управднил «равличие» между «творением» бесконечного самосознания и его творцом, т. е. управднил, таким образом, само бесконечное самосознание, познав, что в движении последнего «был лишь самим собой» и что, стало быть, движение вселенной становится истинным и действительным лишь в его собственном идеальном самодвижении.

Божественная критика, возвратившись внутрь себя, восстанавливается рациональным, совнательным, критическим путем: бытие в себе становится бытием в себе и для себя, и только в заключение становится исполненным, осуществленным, открытым началом. Божественная критика, в отличие от человеческой, явилась миру как критика, как чистая критика, как критическая критика. Место апологии Старого и Нового завета заняла апология старых и новых произведений господина Бауэра. Теологическое противоположение бога и человека, духа и плоти, бесконечности и конечности превратилось в критически-теологическое противоположение духа, критики, или господина Бауэра, — материи, массе, или земному миру. Теологическое противоположение веры и разума пре-

вратилось в критически-теологическое противоположение здравого человеческого рассудка и чисто-критического мышления. «Журнал спекулятивной теологии» превратился в критическую «Литературную гавету». Религиозный спаситель нашел, наконец, свое осуществление в критическом спасителе, господине Бауэре.

Последняя стадия господина Бауэра не есть аномалия в его раввитии: это — возвращение в себя божественной критики из ее отчуждения. Само собой разумеется, что тот момент, в который божественная критика отчуждала себя и выступала из себя, совпадает с моментом, когда она отчасти изменила себе, создав кое-что человеческое.

Абсолютная критика, воввратившаяся к точке отправления, вакончила спекулятивный кругооборот, а тем самым и кругооборот своей жизни. Ее дальнейшее движение есть чистое, возвышающееся над всяким массовым интересом кружение внутри самой себя и поэтому лишено всякого интереса для массы.

### ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

# корреспонденция «критической критики».

#### 1. «КРИТИЧЕСКАЯ МАССА».

Où peut-on être mieux, Qu'au sein de sa famille 1.

Критическая критика в своем абсолютном существовании, в лице господина Бруно, объявила человечество массой, все человечество, которое не есть критическая критика, своей противоположностью, своим существенным предметом: существенным потому, что масса существует ad majorem gloriam dei—критики, духа; предметом— потому, что оно есть просто материя критической критики. Критическая критика провозгласила свое отношение к массе всемирно-историческим отношением современности.

Однако одним заявлением, что противополагаеть себя всему миру, не делаеть еще этого противоречия всемирно-историческим. Можно вообразить себя камнем всеобщего преткновения потому, что в силу своей собственной неловкости всюду спотыкаеться. Для существования всемирно-исторического противоречия недостаточно еще того, чтобы я объявил мир своей противоположностью: необходимо еще, чтобы, с другой стороны, мир объявил меня своей существенной противоположностью, рассматривал и признавал меня как таковую. Это признание критическая критика добывает себе корреспонденцией, преднавначенной к тому, чтобы показать всему миру критическую работу искупления мира, равно как всеобщее раздражение мира, вызванное критическим евангелием. Критическая критика сама для себя предмет, как предмет мира. Корреспонденция имеет своей задачей показать ее как таковую, как мировой интерес современности.

Критическая критика считает себя абсолютным субъектом. Абсолютный субъект нуждается в культе. Действительный культ требует третьего элемента, верующих лиц. Святое семейство в Шарлоттенбурге удостаивается надлежащего культа со стороны своих

<sup>1</sup> Где может быть лучше, чем в лоне своей семьи?

корреспондентов. Корреспонденты говорят ей, что она есть и что не есть ее противница, масса.

Представляя, таким образом, мнение критики о самой себе как мнение всего мира, реализуя понятие критики, она, однако, впадает в непоследовательность. Внутри ее самой обнаруживается образование своего рода массы, именно — образование критической массы, несложное призвание которой заключается в том, чтобы быть неутомимым эхо критических лозунгов. Ради последовательности эта непоследовательность простительна. Критическая критика, не чувствующая себя в грешном мире как дома, должна в своем собственном доме вавести грешный мир.

Путь корреспондента критической критики, члена критической массы, не усеян розами! Его путь — трудный, тернистый, критический путь. Критическая критика—спиритуалистический властелин, чистая самопроизвольность (actus purus), нетерпимая ко всякому внешнему воздействию. Корреспондент должен поэтому быть лишь видимым субъектом, обнаруживать только видимую самостоятельность по отношению к критической критике, только видимо желать сообщать ей что-либо новое и самостоятельное. На самом деле он ее собственная работа; это — не более, как получившее лишь на момент предметное, самостоятельное существование, выслушивание самой себя.

Корреспонденты не упускают поэтому случая, чтобы беспрестанно уверять, что критическая критика сама знает, видит, понимает, испытывает то, что ей для виду в данный момент сообщают. Так, например, Церледер употребляет следующие обороты: «Вы понимаете это? Вы знаете. Вы внаете во второй, в третий рав. Вы уж достаточно слышали, чтобы все понять».

Или же, вот, бреславльский корреспондент Флейшгаммер: «Что..., — для вас столь же мало будет загадкой, как и для меня». Или цюрихский корреспондент Гирцель: «Вы и сами, конечно, внаете». Критический корреспондент до такой степени заботливо почитает абсолютное понимание критической критики, что он ей приписывает понимание даже там, где вообще нечего понимать, как, напр., Флейшваммер: «Вы меня вполне (!) поймете (!), если я сообщу вам, что нельвя выйти на улицу, бев того чтобы не встретить молодых католических священников в их длинных черных кафтанах и мантиях».

Мало того, в своем страхе корреспондент слышит. как критическая критика говорит, отвечает, восклицает, высмеивает! Так, например, Церледер: «Но... скажете вы. Ну, хорошо,

слушайте же!» Или Флейшгаммер: «Однако я уже слышу, что вы го-

ворите; я этим только думал...» Или Гирцель: «Эдельман! воскликнете вы». Или тюбингенский корреспондент: «Не смейтесь надо мной!»

Корреспонденты употребляют поэтому и такого рода выражения: они-де сообщают критической критике факты, а от нее ждут духовного истолкования; они ей доставляют посылки, а ей предоставляют сделать заключение. Или же извиняются, что пережевывают давно ей известное.

Или *Гирцель*: «Что каждое творение порождается крайностью ее противоположности — об этом спекулятивном положении *я осмелюсь еще* побеседовать с *вами*».

Или же наблюдения корреспондентов оказываются не чем иным, как исполнением и подтверэждением критических пророчеств.

Так, Олейшгаммер: «Ваше предсказание исполнилось». Или Церледер: «Тенденции, о которых я вам писал, что они все более и более расширяют в Швейцарии свой круг действия, далекие от того, чтобы быть гибельными, в действительности только счастливые,... только подтверэнсдают часто вами высказываемую мысль...» и т. д.

Критическая критика чувствует иногда необходимость обратить внимание на то снисхождение, которое заключается в ее писании, и объясняет это снисхождение тем, что корреспондент счастливо справился с каким-нибудь уроком. Так, господин Бруно пишет тюбингенскому корреспонденту: «Действительно, непоследовательно с моей стороны отвечать на твое письмо. С другой стороны..., ты опять сделал такое удачное замечание, что я... не могу тебе отказать в требуемом равъяснении».

Критическая критика раврешает писать ей из провинции, причем под провинцией надо понимать не провинцию в политическом смысле, которая, как известно, нигде в Германии не существует, а критическую провинцию, метрополией которой служит Берлин, — Берлин, ревиденция критических патриархов и святого критического семейства, — между тем как в провинции пребывает критическая масса. Критические провинциалы осмеливаются обращать на себя внимание высшей критической инстанции только с поклонами и извинениями.

Так, например, один анонимный корреспондент пишет господину Эдгару, который, в качестве члена святого семейства, также является важным господином, следующее:

«Милостивейший государь! Пусть мне послужит извинением ва мое обращение к вам то обстоятельство, что молодежь охотно сближается на почве общих стремлений (разница в наших возрастах не превышает двух лет)». Этот сверстник господина Эдгара называет себя, между прочим, существом новейшей философии. Равве не в порядке вещей, что «критика» корреспондирует с «существом» философии? Если сверстник господина Эдгара уверяет, что он уже лишился своих зубов, то это — не больше, как намек на его аллегорическую сущность. Это «существо новейшей философии» научилось у Фейербаха переводить момент образования в объективное соверцание. Оно тотчас же дает образчик своего образования и соверцания, уверяя господина Эдгара, что оно усвоило себе «целостное воззрение на его новеллу» (да вдравствуют твердые основоположения!), и в то же время откровенно привнается, что мысль господина Эдгара ему не совсем ясна, а в заключение парализует свое уверение в усвоении целостного возврения вопросом: «Или же я вас *целиком ложно* После этого обравчика вполне в порядке вещей, что существо новейшей философии следующим образом высказывается о массе: «Мы должны хоть однажды снизойти к тому, чтобы исследовать и развявать тот волшебный увел, который закрывает низменному человеческому рассудку доступ в безграничный океан мысли».

Кто желает получить полное представление о критической массе, тот пусть прочтет корреспонденцию господина Гирцеля из Цюриха (вып. 5). Этот несчастный твердит критические лозунги с истинно трогательным прилежанием, обнаруживая память, достойную по-хвалы. Здесь находят себе место любимые фразы господина Бруно о битвах, в которых он сражался, о походах, которые он предпринимал и которыми руководил. В особенности же господин Гирцель выполняет свое призвание как члена критической массы, когда негодует на вульгарную массу и на ее отношение к критической критике.

Он говорит о массе, которая мнит себя фактором истории, о «чистой массе», о «чистой критике», о «чистоте этого противоречия»,— «противоречия столь чистого, каким оно никогда еще не дано было историей», — «о «брюзгливости», «совершенной пустоте, дурном настроении, малодушии, бессердечии, робости, бешенстве, ожесточении массы против критики; о массе, которая только для того и существует, чтобы своим сопротивлением делать критику более резкой и более бдительной». Он говорит о «творчестве из крайности противоположности», о том, что критика стоит выше ненависти и тому подобных низменных аффектов. Этим богатством критических слов и

ограничивается все содержание послания господина Гирцеля в «Литературную газету». Укоряя массу ва то, что она удовлетворяется
одним субъективным «намерением», «доброй волей», «фравой», «верой»
и т. д., он сам, как член критической массы, довольствуется фразами,
выражением своего «критического исповедания», своей «критической
веры», своей «критической доброй воли» и предоставляет господам
Бруно и Ко «действовать, работать, бороться» и совидать свои «труды».

Несмотря на страшную картину всемирно-исторического раздора между невежественным миром и «критической критикой», изображенную членами «критической массы», — для неверующего, по крайней мере, еще не констатирован даже самый факт, факт этого всемирно-исторического равдора. Услужливое и некритическое повторение критических «фантасмагорий» и «претенвий» в устах корреспондентов доказывает только, что навязчивая идея господина есть навявчивая идея слуги. Один из критических корреспондентов пытается, правда, докавывать на основании фактов. «Вы видите, — пишет он святому семейству, — что «Питературная газета» достигает своей цели, т. е. что она не встречает никакого сочувствия. Она встретила бы сочувствие лишь тогда, если б она пела в унисон с тупостью мысли, если бы вы гордо выступали со звоном фрав целого янычарского оркестра ходячих категорий». Звон фрав целого янычарского оркестра ходячих категорий! Как видите, критический корреспондент старается выевжать на «неходячих» фравах. Его толкование того факта, что «Литературная газета» не встречает сочувствия, должно быть, однако, как чисто апологетическое, отвергнуто. Факт этот можно было бы скорее истолковать в обратном смысле, именно что критическая критика вполне приходится по вкусу широкой массе, именно широкой массе писак, которые не встречают никакого сочувствия.

Недостаточно, стало быть, того, что критические корреспонденты обращаются к святому семейству с критическими фразами как с «молитвой» и в то же время как с «заклинательной формулой» против массы. Необходимы некритические, массовые корреспонденты, необходимы действительные посланцы массы к критической критике, чтобы докавать существование действительного раздора между массой и критикой.

Критическая критика уделяет поэтому место и некритической массе. Она заставляет беспристрастных представителей последней корреспондировать с собой, признать противоречие между массой и критикой важным и абсолютным и огласить мир криком о спасении от этого противоречия.

#### 2. «НЕКРИТИЧЕСКАЯ МАССА» И «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА».

а) «Закоснелая масса» и «неудовлетворенная масса».

Жестокосердие, вакоснелость и слепое неверие «массы» имеет одного довольно решительного представителя. Этот представитель говорит об «исключительно гегелевском философском образовании «берлинского оттенка». «Истинный прогресс, — говорит он, — возможен лишь на почве повнания действительности. От вас же мы увнаем, что наше повнание имело своим источником не действительность, а что-то недействительное». Он считает «естествовнание» основой философии. «Хороший естествоиспытатель стоит в таком же отношешии к философу, как последний к теологу». Далее он говорит о «берлинском оттенке»: «Я не думаю, чтобы я скавал что-нибудь лишнее об этих господах, объясняя себе их состояние тем, что они, хотя и проделали процесс духовного линяния, но не освободились еще от линючего фермента, чтобы стать способными воспринять в себе элементы преобравования и омоложения». «Эти (естественно-научные я промышленные) внания должны быть нами еще приобретены». «Знание мира и людей, которое нам необходимо прежде всего, не может быть приобретено исключительно остротой мысли; тут должны экавать содействие все чувства, и все способности человека должны найти себе приложение как необходимое и важнейшее орудие, иначе соверцание и повнавание всегда будут недостаточны... и приведут к моральной смерти».

Этот корреспондент старается, однако, поволотить пилюлю, когорую преподносит критическому критику. Он «находит для слов Бауэра правильное применение», он «следил ва мыслями Бауэра», он ваставляет «Бауэра делать правильные указания», он, наконец, видимо полемивирует не против самой критики, а против отличного от нее «берлинского оттенка».

Критическая критика, чувствующая себя уязвленной и вообще чувствительная во всех делах веры, как старая дева, не дает себя свести в обман этими различениями и полупоклонами. «Вы ошибались, — отвечает она, — если думали видеть своего противника в партии, которую вы изобразили в начале вашего письма. Привнайтесь лучше» (тут следует уничтожающая ваклинательная формула): «вы противник самой критики» Несчастный! Массовый человек! Противник самой «критики»! Что же касается содержания вышеприведенной массовой полемики, то по ее поводу критическая критика громко выражает свое почтение своему критическому

отношению к естествовнанию и индустрии. «Всяческое почтение исследованию природы! Всяческое почтение Джемсу Уатту и» — поистине величественный оборот мысли — «ровно никакого почтения
к тем миллионам, которые Уатт доставил своим двоюродным братьям
и сестрам». Всяческое почтение почтению критической критики!
В том же самом письме, где критическая критика упрекает вышеупомянутых литераторов берлинского оттенка в том, что они легко
справляются с серьевными и важными работами, вовсе не берясь
ва их изучение, что они считают свою вадачу по отношению к оценке
какого-нибудь труда исполненной, если ваметили о нем, что он внаменует собой эпоху и т. д., — в этом самом письме и сама критика
исчерпывает вначение всего естествовнания и индустрии одним только
ваявлением своего почтения. Оговорка, которою критическая критика сопровождает свое изъявление почтения к исследованию природы, напоминает первые громовые стрелы блаженной памяти рыцаря Круга против натурфилософии.

«Природа — не единственная действительность, потому что мы едим и пьем ее в ее отдельных продуктах.» Критическая критика внает об отдельных продуктах природы лишь то, что «мы их едим и пьем». Всяческое почтение естествовнанию критической критики!

Критика вполне последовательно противопоставляет неудобному, навявчивому требованию заняться изучением «природы» и «индустрии» следующее неоспоримо-остроумное риторическое восклицание: «Или (!) же вы думаете, что познание исторической действительности уже закончено? Или (!) вам известен хоть один исторический период, который был бы действительно познан?»

Или критическая критика думает, что она дошла хотя бы даже до начала повнания исторической действительности, исключив из исторического движения теоретическое и практическое отношение человека к природе, естествовнание и индустрию? Или она думает, что действительно повнала какой бы то ни было исторический период, не повнав, например, индустрии этого периода, непосредственного способа производства самой живни? Правда, спиритуалистическая, теологическая критическая критика внакома лишь (внакома, по крайней мере, в своем воображении) с политическими, литературными и теологическими важнейшими событиями истории. Подобно тому как она отделяет мышление от чувств, душу от тела, себя самое от мира, так точно она отрывает историю от естествовнания и индустрии, усматривая основную причину исторического развития не в грубо-материальном производстве на земле, а в туманных облачных образованиях на небе.

Представитель «вакоснелой» и «бессердечной» массы, с его меткими упреками и советами, игнорируется критикой как массовидный материалист. Не лучше обходится она и с другим, менее влостным, менее массовидным корреспондентом, который, хотя и вовлагает надежды на критическую критику, не находит, однако, что она оправдывает их. Представитель «неудовлетворенной» массы пишет: «Однако я должен совнаться, что первый номер вашей газеты меня еще вовсе не удовлетворил. Можно было ожидать большего».

Критический патриарх самолично отвечает: «Что газета не оправдает ожиданий, я знал наперед, потому что я очень легко мог представить себе эти ожидания. Все так истомлены, что хотят получить сразу все. Все? Нет! По возможности все и в то же время ничего. Такое все, которое не требовало бы труда, такое все, которое можно было бы воспринять, не проделав никакого процесса развития, — все, которое можно бы вместить в одном слове!»

В своей досаде на непомерные требования «массы», которая требует чего-либо или даже всего от «ничего не дающей», из принципа и по природе своей, критики, критический патриарх на манер всех стариков рассказывает анекдот. Недавно один берлинский знакомый горько жаловался на широковещательность и излишнюю обстоятельность его произведений (как известно, господин Бруно из самой ничтожной, мнимой мысли делает толстенное сочинение). Он утешил его обещанием, для большей легкости усвоения, послать ему необходимую для печатания книги типографскую краску в форме маленького шарика. Патриарх объясняет широковещательность своих «трудов» плохим распределением типографской краски, точно так же как он объясняет бессодержательность своей «Литературной газеты» бессодержательностью «необразованной массы», которая, в поисках за содержанием, готова проглотить сраву все и ничего.

Насколько трудно откавать в важности вышеприведенным сообщениям, настолько же трудно усмотреть всемирно-историческое противоречие в том, что один массовидный знакомый критической критики находит критику бессодержательной и что критика, наоборот, не признает в нем критических способностей; что другой знакомый считает свои ожидания неоправданными «Литературной газетой» и что, наконец, третий знакомый и друг дома считает ее труды чересчур пространными. Тем не менее, знакомый № 2, проникнутый ожиданиями, и друг дома № 3, который, по крайней мере, желает ознакомиться с тайнами критической критики, образуют переход к более содержательному и более напряженному отношению между

критикой и «некритической массой». Насколько «критика» оказалась жестокой по отношению к массе с «вакоснелым сердцем» и с «нивмейным человеческим рассудком», настолько она же окажется снисхедительной по отношению к массе, молящей об избавлении от противоречия. Масса, приближающаяся к критике с разбитым сердцем, покаянным чувством и смиренным духом, в награду за свое честное стремление удостоится услышать от нее не одно важеное, пророческое, правдивое слово.

### б) «Мягкосердечная» и «жаждущая спасения» масса.

[Представитель сантиментальной, сердечной, жаждущей спасения массы, виляя хвостом, молит о доброжелательном слове критической критики, молит с сердечными излияниями и поклонами, подымая глава к небу. «Почему (спращивает он) я вам пишу это, почему я оправдываюсь перед вами? Потому, что я вас уважаю и потому хочу снискать ваше уважение; потому, что я обязан вам величайшей благодарностью за ваше содействие моему развитию и потому люблю вас. Вы выскавали мне поридание, и мое сердце побуждает меня оправдаться перед вами... Я весьма далек от того, чтобы желать навязываться вам; но я, с своей точки врения, думал, что и вам самим приятно будет видеть докавательство симпатии со стороны человека, вообще мало еще известного. Я нисколько не претендую на то, чтобы вы ответили на это письмо. Я не намерен ни отнимать у вас время, которое вы можете употребить с большей польвой для себя, ни возлагать на ваши плечи тяжелое бремя, ни подвергать себя неприятности видеть несбывшимся нечто такое, на что я надеялся. Можете истолковать мое писание как сантиментальность, назойливость или тщеславие (1), или как вам будет угодно, можете отвечать мне или нет, - все равно, я не могу устоять против искушения отправить это письмо и желаю только, чтобы вы убедились в той благожелательности, которая продиктовала мне ero\* (!!).

Как испокон веков малодушные васлуживали божьего милосердия, так и на этот раз массовидный, но смиренный корреспондент, молящий со слезами на глазах критику о пощаде, дождался исполнения своих желаний. Критическая критика благожелательно отвечает ему. Более того! Она дает глубочайшие разъяснения о предметах его любознательности.

«Два года тому назад, — поучает критическая критика, — было своевременно напомнить о французском просвещении XVIII столе-

тия, для того чтобы в разыгравшемся тогда бою пустить в ход на одной из повиций и эти легкие отряды. Теперь положение совсем иное. Истины меняются теперь с чрезвычайной быстротой. Что в тот момент могло считаться уместным, является теперь промахом. Понятно, что и тогда было только «промахом», но промахом «уместным», то, что сама критика высочайше соизволила называть эти легкие отряды (см. «Апекdota», II, р. 89) «нашими святыми», нашими «пророками», «патриархами» и т. д. Кто станет называть легкие отряды отрядами «патриархов»? «Уместным» промахом было говорить с энтувиавмом о силе самоотвержения, нравственной энергии и восторженности этих легких отрядов, посвятивших «всю свою жизнь размышлению об истине, ее разработке и изучению». «Промахом» было, когда критика в предисловии к «Открытому христианству» заявляла, что эти «легкие» отряды «казались непобедимыми», что «камсдый сведущий человек поручился бы наперед, что они перевернут весь мир», и что «казалось несомненным, что им действительно удастся придать миру новую форму». Удастся — кому? Этим легким отрядам?

Далее критическая критика поучает любовнательного представителя «сердечной массы»:

«Если французы и приобрели себе новую историческую заслугу своими попытками создать социальную теорию, то теперь они всетаки исчерпали себя; их новая теория не была еще чиста, их социальные фантазии, их мирная демократия далеко еще не свободны от предпосылок старого порядка».

Критика здесь имеет в виду, если она вообще имеет что-нибудь в виду, фурьеризм, и в частности — фурьериям «Democratie pacifique». Последний же очень далек от того, чтобы быть «социальной теорией» францувов. У францувов есть социальные теории, но не одна социальная теория, и в особенности — не тот разбавленный водой фурьериям, который проповедывается в «Democratie pacifique» и является не чем иным, как социальным учением части филантропической буржуазии. Народ спипативирует коммунизму и к тому же раскалывается на множество различных фракций. Истинное движение, переработка этих различных социальных оттенков, не только не исчерпано, но оно только теперь настоящим обравом начинается. Но все это движение найдет себе завершение не в чистой, т. е. отвлеченной теории, как это угодно критической критике, а в весьма практической практике, которая никоим обравом не станет ваботиться о категорических категориях критики.

«Никакая нация, — болтает дальше критика, — не имела до сих пор каких-либо преимуществ перед другими...» «Если какаянибудь нация достигнет когда-либо духовного перевеса над другими, то это будет лишь та, которая окажется в состоянии подвергать критике себя и других и повнать причины всеобщего упадка».

Каждая нация имела до сих пор те или иные преимущества перед другими. Если же критическое пророчество справедливо, то никакая нация никогда не будет обладать преимуществами над другими, ибо все цивилизованные народы Европы — англичане, немцы, францувы — «критикуют» теперь «себя и других» и «в состоянии повнать причины всеобщего упадка». Наконец, утверждение, что «процесс критики», «повнавание», т.-е. духовная деятельность, дает духовный перевес, есть, в сущности, нустая тавтология; и критика, которая с бесконечным самосовнанием ставит себя выше наций, ожидая, чтобы последние, полвая у ее ног, молили ее о прояснении их совнания, доказывает этим своим карикатурным христиански-германским идеаливмом самым блестящим образом, что она по уши еще торчит в гряви немецкого национализма.

Критика францувов и англичан не есть какая-то абстрактная, потусторонняя личность, стоящая вне человечества; она — действительная человеческая деятельность индивидуумов, являющихся активными членами общества, которые, как люди, страдают, чувствуют, мыслят и действуют. Поэтому их критика в то же время проникнута практикой, их коммуниям есть социализм, который ваключает в себе практические, осявательные мероприятия, в котором находит свое выражение не только мышление, но и практическая деятельность; их критика является поэтому живой, действительной критикой существующего общества, повнанием причин «упадка».

Просвещая любовнательного члена массы, критическая критина с полным правом может сказать о своей «Литературной газете»:

«Здесь имеется налицо чистая, наглядная, охватывающая предмет, ни в каких дополнениях не нуждающаяся критика». Здесь не дают нам ничего самостоятельного, вдесь вообще ничего не дают, кроме ничего не дающей критики, т. е. критики, которая в своем совершенном виде доходит до самого крайнего отсутствия критики. Критика печатает жирным шрифтом особо отмеченные места и достигает своего расцвета в извлечениях из авторов. Вольфганг Менцель и Бруно Бауэр подают друг другу руки, и критическая критика останавливается на том месте, где в начале настоящего столетия находилась философия тожества, когда Шеллинг протестовал против

массового предположения, будто он стремится дать что-нибудь, — что-нибудь, кроме чистой, совершенно философской философии.

## в) Проявление критической благодати.

Мягкосердечный корреспондент, которого только-что на наших главах поучала критика, находился с критикой в душевной свяви. Натянутость отношений между массой и критикой обнаруживается па нем лишь в идиллической форме. Обе стороны всемирно-исторического противоречия держали себя по отношению друг к другу доброжевлательно и вежсливо, и потому экзотерически.

Критическая критика, со стороны ее обессиливающего душепотрясающего действия на массу, впервые проявляет свою силу на одном корреспонденте, который одной ногой уже стоит на почве критики, другою же все еще в вемном мире. Он представляет собой «массу» в ее внутренней борьбе с критикой.

В иные минуты ему кажется, что «господин Бруно и его друвья не понимают человечества»; что они, собственно говоря, ослеплены. Но он тотчас же спешит поправить сказанное: «Мне, конечно, ясно, как божий день, что вы правы и что ваши мысли истинны. простите, ведь и народ тоже не неправ... Ax,  $\partial a!$  народ прав... Что вы правы, я не стану оспаривать... Я, действительно, не внаю, чем все это кончится: вы скажете... ну, так оставайся сидеть дома... Ax, я не могу более... Ax... в конце концов можно примо сойти с ума... Надеюсь, вы отнесетесь доброжелательно... Поверьте мне, от приобретенного повнания иногда так глупесшь, точно у тебя в голове мельничное колесо вращается». Другой корреспондент тоже пишет, что он «порой теряет понимание». Вы видите, на этих массовидных корреспондентов готова уже снизойти критическая благодать. Бедный червь! Грешная масса тянет его с одной стороны, критическая критика — с другой. Не приобретенное повнание повергает наставляемого в вере ученика критической критики в это состояние отупения, а вопрос веры и совести: критический Христос или народ, бог или мир, Бруно Бауэр с друзьями или вульгарная масса! Но подобно тому как проявлению божьей благодати предшествует крайняя раздвоенность души грешника, так и вдесь убивающее отупение является предтечей критической благодати. Но когда благодать готова, наконец, снивойти на грешника, ивбранник, хотя и не теряет своей глупости, все же, несомненно, лишается сознания своей глупости.

#### 3. НЕКРИТИЧНО-КРИТИЧЕСКАЯ МАССА, ИЛИ «КРИТИКА» И «БЕРЛИНСКИЙ ОТТЕНОК».

Критической критике не удалось изобразить себя существенной противоположностью и посему в то же время существенным предметом человечества в «массе». Оставляя в стороне представителей вакоснелой массы, указывающих на бессодержательность критической критики и дающих ей в вежливой форме понять, что она не прошла еще через процесс духовного «миняния» и что она должна прежде всего приобрести солидные повнания, — остаются еще двое корреспондентов. Мяскосердечный корреспондент, прежде всего, не антагонист критики; к тому же, истинная причина его стремления сбливиться с ней — чисто личного свойства. Затем, как видно из дальнейших строк его письма, он хочет, собственно говоря, примирить свое благочестивое отношение к господину Арнольду Руга с таким же отношением к г. Бруно Бауэру. Эта примирительная попытка делает честь его доброму сердцу. Но она никоим обравом не представляет массового интереса. Выступающий под конец корреспондент не является более действительным членом массы, а представляет собою верноподданного ученика критической критики.

Вообще, масса представляет собой неопределенный предмет, в силу чего она не способна выполнять определенное действие и также не может ванять никакого определенного положения. Масса, составляющая предмет критической критики, не имеет ничего общего с действительными массами, которые, в свою очередь, разделяются на части, находящиеся в весьма массовом противоречии друг к другу. Масса, с которой критика имеет дело, создана ею же, наподобие того, как если бы естествоиспытатель, вместо того чтобы заниматься исследованием определенных классов, противопоставил бы «класс» самому себе.

Кроме этой отвлеченной массы, этой собственной химеры критики, критическая критика нуждается еще в какой-нибудь определенной, эмпирически доказуемой, а не только предполагаемой массе, для того чтобы иметь перед собой действительно массового противника. Эта масса должна видеть в критической критике в одно и то же время реализацию своей сущности и уничтожение этой сущности. Она должна стремиться быть критической критикой, а не массой, не будучи в состоянии осуществить свое стремление. Такой критически-некритической массой и является кружок литераторов «берминского оттенка». Берлинским оттенком и исчерпывается весь

состав массы человечества, которая серьезно занята критической критикой.

Берлинский оттенок («существенный предмет» критической критики, о котором всегда думает критика и который, по ее мнению, всегда думает о ней) состоит, насколько нам известно, из немногих ci-devant младогегельянцев, в которых критика, по ее утверждению, вселяет отчасти horror vacui, отчасти чувство ничтожности. Мы не станем ваниматься исследованием фактического положения, мы полагаемся на мневия критики.

Корреспонденция преднавначена, главным образом, для того, чтобы в весьма пространной форме выяснить публике это всемирно-историческое отношение критики к «берлинскому оттенку»; ее цель — раскрыть глубокое значение этого отношения, изложить причины необходимой жестокости критики к этой «массе» и, наконец, создать иллювию, будто весь мир чрезвычайно хлопочет вокруг этого антагонизма, то высказываясь за поведение критики, то против. Так, например, абсолютная критика пишет одному корреспонденту, ставшему на сторону «берлинского оттенка»: «Я уже так часто слышал такого рода вещи, что решил совершенно не обращать на это внимания». Мир и не подовревает, как часто он посвящает свое внимание подобным критическим предметам.

Послушаем, как один член критической массы докладывает о берлинском оттенке: «Если есть человек, привнающий Бауэров... (святое семейство всегда должно быть привнаваемо pêle-mêle), — гласил его ответ, — «то это именно я. Но «Литературная газета»! Как вам будет угодно, но...! Мне было интересно узнать, что думает о вас один из этих радикалов, этих умников 42-го года...» Затем корреспондент докладывает, что несчастный всячески порицал «Литературную газету».

Новеллу Эдгара Бауэра «Три простака» он считал грубой и утрированной. Он не понимал того, что цензура есть больше внутренняя, чем внешняя борьба, чем борьба человека с человеком. Они не дают себе труда заглянуть во внутренний мир и поставить на место неприемлемой для ценвуры фразы тонко обработанную, всесторонне развитую критическую мысль. Статью господина Эдгара о Беро он нашел неосновательной. Критический повествователь считает ее основательной. Он, правда, сам совнается: «Я не внаком с книгой Беро». Однако он уверен, что господину Эдгару удалось и т. д., а вера, как известно, делает блаженным. «Вообще, — продолжает критически верующий, — он (он из берлинского оттенка) весьма недоволен произведениями Эдгара». Он находит также, что и «Прудон

не с достаточной серьевностью равработан» Эдгаром. Тут повествователь выдает господину Эдгару похвальное свидетельство: «Я, правда (1?), знаком с Прудоном; я знаю, что в ивложении Эдгара ввяты из Прудона самые характерные положения, которые сопоставлены самым наглядным образом». По мнению повествователя, единственное основание, почему превосходная критика Прудона не нравится этим господам, это то, что господин Эдгар не мечет громов и молний против собственности. Мало того, — подумайте только! противник считает статью господина Эдгара об «Union ouvrière» не имеющей значения. Докладчик утешает господина Эдгара: «Конечно, в втой статье нет ничего самостоятельного, а эти господа действительно вернулись к той точке врения  $\Gamma pynne$ , на которой они, положим, всегда стояли. Критина, — думают они, — должна давать, давать и давать/> Как будто критина не дала нам совершенно новых лингвистических, исторических, философских, политико-вкономических и юридических открытий! И она до такой степени скромна, что повволяет говорить о себе, будто она не дает ничего самостоятельного! Даже наш критический корреспондент, и тот вносит в прежнюю механику нечто доселе неизвестное, заставляя людей возвращаться к той точке врения, на которой они всегда стоями. Не совсем-то удобно вспоминать точку врения Группе. Группе в своей вообще жалкой и не васлуживающей упоминания брошюре спрашивает господина Бруно, что он собирается дать критического *о спекулятивной логике*. Господин Бруно отослал его к будущим поколениям, и— «дурак ожидает ответа».

Подобно тому как бог наказал неверующего фараона тем, что ожесточил его сердце и *счел* его *недостойным* просветления, так и повествователь уверяет:

«Они повтому не заслуживают того, чтобы видеть или расповнавать содержание в вашей «Литературной газете». И вместо того чтобы посоветовать своему другу Эдгару приобрести мысли и знания, он дает ему следующий совет: «Пусть Эдгар приобретет себе мешок с фразами и в будущем, составляя свои статьи, слепо черпает из него, чтобы создать стиль, соответствующий вкусу публики». Кроме уверений в «некоторого рода бешенстве, влобности, бессодержательности, скудости мысли, блуждании вокруг предмета, которого они не могут постигнуть, чувстве ничтожности» (все эти впитеты относятся, понятно, к берлинскому оттенку), он рассыпаєт еще по адресу святого семейства следующие похвалы: «Проникающее с легкостью в глубь предмета исследование, мастерское обращение с категориями, добытое изучением истинное понятие о вещах, словом — господство

над предметом. Он (он из берлинского оттенка) облегчает себе вадачу, вы же делаете вадачу легкой». Или же: «Вы осуществляете в «Литературной газете» чистую, легко представимую, всецело охватывающую предмет критику».

И в заключение: «Я обо всем этом подробно написал вам, потому что рассчитывал доставить вам удовольствие сообщениями о ввглядах моего друга. Вы можете отсюда видеть, что «Литературная газета» достигает своей цели». Ее цель заключается в противопоставлении себя берлинскому оттенку. Если мы только-что повнакомились с полемикой берлинского оттенка против критической критики и видели, как разделались с ним за эту полемику, то теперь мы увидим двойное изображение стремления берлинского оттенка добиться пощады критической критики.

Один корреспондент пишет: «Когда я в начале года посетил Берлин, я там слыхал от знакомых, что вы всех отталкиваете, держите всех на почтительном расстоянии от себя, что вы совершенно уединились, намеренно избегаете всякого сближения, всякого общения с другими. Я, конечно, не знаю, на чьей стороне вина».

Абсолютная критика отвечает: «Критика не желает стать партией, она не стремится иметь на своей стороне партию, она одинока, — одинока потому, что глубоко проникает в свой (!) предмет, одинока потому, что противопоставляет себя этому предмету. Она освобождается от всего».

Подобно тому как критическая критика думает стать выше всех догматических противоречий тем, что она на место действительных противоречий ставит воображаемое ею противоречие между собою и миром, сеятым духом и мирской массой, точно так она, стремясь возвыситься над партиями, сама становится на партийную точку зрения, противопоставляя себя, как партию, всему остальному человечеству и сосредоточивая весь интерес на личностях господина Бруно и Ко. Все наше изложение доказывает истинность критического признания, что критика восседает на троне в уединении абстракции; что даже посвящая видимым образом свое внимание какому-нибудь предмету, она на деле не покидает своего беспредметного уединения, не желая вступить в истинно-общественное отношение к действительному предмету, потому что ее предмет есть только предмет ее воображения, есть только воображаемый предмет. Столь же правильно она определяет характер своей абстракции, как абсолютной абстракции, в том смысле, что «она освобождается от всего»; это именно ничто, освобожденное от всего, от всякого мышления, соверцания и т. д., есть абсолютная бессмыслица.

Впрочем, это уединение, достигаемое освобождением, отвлечением от всего, столь же мало свободно от предмета, от которого оно абстрагирует себя, сколь мало Ориген был свободен от своего детородного члена, который он отделил от себя.

Другой корреспондент начинает с того, что изображает одного из литераторов «берлинского оттенка», которого он «видел и слышал», «скверно настроенным», «придавленным», «не способным более открыть рот» (между тем как он всегда раньше «имел готовую дерзость в запасе») и «малодушным». Член «берлинского оттенка» рассказывает корреспонденту, который, в свою очередь, докладывает критике:

«Он не может понять, как такие люди, как вы оба, которые вообще всегда благосклонно относились к принципу гуманизма, могут держать себя столь вамкнуто, столь недружелюбно, даже высокомерно». Он не внает, «почему находятся люди, которые, повидимому, намеренно стремятся вызвать раскол. Мы ведь все стоим на одной и той же точке врения, мы все поклоняемся крайности, критике, все одинаково способны, если не создать крайнюю идею, то, по крайней мере, понять и приложить ее». «Двигательным принципом этого раскола он считает не что иное, как эгоизм и высокомерие». Далее корреспондент старается вамолвить доброе словов пользу этих господ: «Равве некоторые, по крайней мере, из наших друзей не постигли критики или, может быть, доброй воли критики... ut desint vires, tamen est laudanda voluntas».

Критика отвечает посредством следующих *антитев* между собой и берлинским оттенком:

«Существуют различные точки врения на критику». Эти господа-«думали, что имеют критику в своем кармане», она же «знает и действительно применяет мощь критики», т. е. она не хранит ее в кармане. Для первых критика — только форма, для нее же — «самое содержательное или, вернее, единственно содержательное». Подобно тому как абсолютное мышление только себя считает единственной реальностью, так единственной реальностью считает себя и критическая критика. Поэтому она не видит никакого содержания вне себя, поэтому она — не критика действительных предметов, лежащих вне критического субъекта; она сама создает предмет, -- она абсолютный субъект-объект. Далее! Первый род критики фравами отделывается от всего, от всякого изучения вещей, второй род критики фравами отрывает себя от всего. Первая чумна, ничего не зная», вторая — «всегда учится». Вторая, во всяком случае, неумна и учится par ça, par là, но только с виду, только для того, чтобы поверхностно ваученное выдать ва свою собственную мудрость, польвуясь им, как «боевым кличем», против той самой массы, у которой критика училась, и растворяя его в критически-критическом ввдоре.

Для первой слова в роде: «крайность», «итти дальше», «недостаточно далеко пойти» и т. д. имеют большое вначение и представляют собой высокочтимые категории, вторая обосновывает точки врения и не прилагает к себе мерок вышенавванных абстрактных категорий.

Выкрикивания критики № 2, что теперь не может быть речи о политике, что философия ниввергнута, что ее готовность игнорировать социальные системы и исследования посредством слов нанодобие: «фантастический», «утопический» и т. д., — все это не что иное, как критическая переработка вышенавванных категорий: «итти дальше», «недостаточно далеко уйти», и т. д. А ее «критерии», как, например: «история», «критика», «обобщение предметов», «старое и новое», «критика и масса», «обоснование точек врения», словом, все ее пароли, — равве они не категорические и абстрактно-категорические критирии!?

«Первая — теологического свойства, влостна, вавистлива, мемочна, дервка; вторая — противоположность всего этого».

Высыпав, таким образом, без передышки целую дюжину похвал по своему адресу и приписав себе все то, чего нехватает берлинскому оттенку, подобно тому как бог есть все, что не есть человек, критика выдает себе такого рода свидетельство: «Она достигла той ясности, жажды повнания, спокойствия, при которых она становится незуязвимой и непреодолимой».

Против такого противника, как берлинский оттенок, ей не нужно «никакое иное оружие, кроме олимпийского смеха». И критика со свойственной ей основательностью распространяется насчет свойстветого смеха, стараясь определить, что он есть и что он не есть. «Этот смех не есть высокомерие!» Сохрани, господи! Это — отрицание отрицания. Это — «только процесс, который критик, в добром настроении и с душевным спокойствеем, применяет к подчиненной точке зрения, мнящей себя равной с ним» (что ва ввдор, что ва самомнение!) Итак, когда «критик» смеется, он применяет процесс! И в своем «душевном спокойствии» он применяет процесс смеха не к лицам, а к точке зрения. Даже смех представляет категорию, которую он применяет и даже должен применять.

Внемировая критика не есть проявление деятельности, присущей действительному, т. е. живущему в современном обществе, субъекту, принимающему участие в страданиях и радостях окружающего реального мира. Действительный индивидуум есть только

акциденция, земной сосуд критической критики, в котором последняя проявляется как вечная субстанция. Не критика человеческого индивидуума, а нечеловеческий индивидуум критики есть субъект. Не критика является выражением человека, а человек представляет собою отчуждение критики, — критик существует, стало быть, совершенно вне общества.

«Может ли критик жить в том обществе, которое он подвергает критике?» Более того, разве он не должен жить в этом обществе, разве не должен сам быть жизненным выражением этого общества? Почему критик продает свои духовные плоды, если он этим действием превращает самый возмутительный закон существующего общества в свой собственный вакон? «Критик не должен даже пытаться лично смешиваться с обществом». Поэтому он обзаводится святым семейством, подобно тому как и единый бог стремится в святом семействе избавиться от своей тоскливой изолированности от всякого общества. Если критик желает освободиться от дурного общества, пусть он прежде всего освободится от общества самого себя. «Так критик лишается всех радостей общества, но и страдания последнего ему чужды». Он не знает ни «дружбы» (за исключением критических друвей), «ни любви» (за исключением любви к себе), «но вато клевета бессильно отскакивает от него, ничто не может его обидеть, его не касается ни ненависть, ни зависть; раздражение и скорбь — незнакомые ему аффекты». Словом, критик свободен от всех человеческих страстей, он — божественная особа, он может о себе петь песнь монахини:

> О любви не помышляю, Кто мне нужен из мужчин? Помышляю лишь о боге: Мне опора — он один.

Критике не удается высказать пи одного положения, не впадая в противоречие с самой собой. Так, она в заключение говорит нам: «Филистерство, забрасывающее критика каменьями (согласно библейской аналогии), не желающее понять его и принисывающее ему нечистые мотивы» (чистой критике приписывать нечистые мотивы!), «чтобы ураенять его с собой» (все то же самомнение!), — «это филистерство не высмеивается критиком, ибо оно недостойно этого; критик лишь обнаруживает его истинную природу и с полным спокойствием ставит его на то место, которое соответствует его незначительному вначению».

Мы видели выше, что критик вынужден был применить процесс высмеивания к «дервающей сравняться с ним подчиненной точке

арения». Неясность представления критической критики о ее способах воздействия на безбожную «массу» почти что свидетельствует о внутренней раздраженности критики, о присутствии желчи, которой «аффекты» далеко не «незнакомы».

Однако нельзя отрицать, что в конечном результате всей своей геркулесовой борьбы, в которой критика преследовала одну лишь цель, — отграничение себя от некритической «мирской» массы и «всего», — она, наконец, счастливо добралась до своего одинокого, божсественного, самодовлеющего, абсолютного существования. Если в том выражении этой «новой фазы», которое мы имели перед собой до сих пор, «старый мир греховных аффектов» имел еще, казалось, некоторую власть над критикой, то теперь мы увидим ее эстетически-успокоенной и просветленной в «художсественном образе» и искуляющей свои грехи, чтобы, наконец, в качестве второго, торжествующего Христа отпраздновать последнее критическое судилище и, после победы над драконом, спокойно вознестись на небеса.

#### ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

# земная жизнь и преображение «критической критики»,

или

## «КРИТИЧЕСКАЯ КРИТИКА» В ЛИЦЕ РОДОЛЬФА, КНЯЗЯ ГЕРОЛЬШТЕЙНСКОГО.

Родольф, князь Герольштейнский, искупает в своей земной жизни двойное преступление: свое личное преступление и преступление критической критики. В горячей схватке с своим отцом он занес над его головой свой меч, критическая же критика в горячей схватке с массой подпала под власть греховных аффектов. Критическая критика не разоблачила ни одной тайны. Родольф искупает этот грех и занимается разоблачением всех тайн.

Родольф, по отвыву господина Шелиги, — первый слуга государства человеческого рода (Гуманитарное государство шваба Эгидия. См. «Конституционные летописи», изд. д-ром Карлом Вейлем, 1842 г., 2 т.).

Для того чтобы мир не погиб, должны, согласно утверждению господина Шелиги, «выступить на сцену люди беспощадной критики... Родольф как раз такой человек... Родольф в совершенстве понял мысль чистой критики. И эта мысль плодотворнее для него и для всего человечества, чем весь исторический опыт, чем все знание, которое Родольф, даже руководимый преданнейшим учителем, может почерпнуть из истории»... Беспристрастное деяние, которым Родольф увековечивает свое хомсдение в мир, в действительности — не что иное, как

«разоблаченная тайна всех тайн». Он сам — «разоблачение тайн общества...»

Родольф имеет в своем распоряжении бесконечно большее количество *внешних* средств, чем все остальные мужи критической критики. Но она утешает себя:

«Недостижимы для менее покровительствуемого судьбой достигнутые Родольфом успехи (!), не недостижима прекрасная цель (!)».

Критика предоставила поэтому покровительствуемому судьбой Родольфу осуществить ее собственные мысли. Она поет ему:

Hahnemann, Geh du voran, Du hast die grossen Wasserstiefel an!

Последуем за Родольфом в его критическом хождении в мир, которое «плодотворнее всего опыта, приобретенного человечеством в его истории, которое плодотворнее всех познаний» и т. д., — последуем за Родольфом, который дважеды спасает мир от гибели.

#### 1. КРИТИЧЕСКОЕ ПРЕВРАЩЕНИЕ МЯСНИКА В СОБАКУ, ИЛИ УЛИЧНЫЙ РЕЗАКА.

Резака по занятию своему был мясником. Различные перипетии делают из могучего сына природы убийцу. Родольф случайно наталкивается на него в ту минуту, когда последний чинит расправу над Флёр де-Мари. Родольф наносит ловкому забияке несколько мастерских, импонирующих ударов по голове. Тем самым Родольф снискивает уважение Резаки. После, в кабачке преступников, обнаруживается добросердечный нрав Резаки. Родольф говорит ему: «У тебя имеются еще сердце и честь». Этими словами он вселяет в него уважение к самому себе. Резака исправляется, или, как выражается господин Шелига, превращается в сморальное существо». Родольф берет его под свое покровительство. Проследим совершаемый под руководством Родольфа образовательный путь Резаки.

Первая стадия. Первый урок, преподанный Резаке, заключался в обучении его лицемерию, вероломству, коварству и притворству. Родольф пользуется мораливованным Резакою для таких же целей, для каких Видок пользовался своими морализованными преступниками, т. е. он делает его шпионом и агентом провокатором. Он дает ему совет «притвориться» перед Мастаком, будто он изменил своему «принципу не красть», предложить этому Мастаку воровское предприятие и таким путем завлечь последнего в устроенную Родольфом ловушку. Резака чувствует, что им хотят воспользоваться для какого-то дурного «фарса». Он выражает протест против плана заставить его сыграть роль шпиона и агента-провокатора. При помощи «чистой» казуистики критической критики Родольф с легкостью убеждает этого непосредственного

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ганеман, иди вперед, у тебя большие сапоги!

человека, что скверная проделка не есть скверная проделка, если она вытекает из «добрых, моральных», мотивов. Резака, в качестве агента - провокатора, под видом товарищества и доверия завлекает своего прежнего приятеля в гибельную для последнего западню. В первый раз в своей жизни он совершает низость.

Вторая стадия. Тут мы снова встречаемся с Ревакою в роли сиделки при Родольфе, которого он спасает от смертельной опасности.

Ревака стал столь приличным моральным существом, что отклоняет предложение врача-негра Давида сесть на пол, из боявни вапачкать ковер. Он даже настолько робок, что не решается сесть на стул. Сначала он ставит стул спинкой на пол, а затем сам седится на передние ножки стула. Он не забывает извиниться каждый раз, когда называет Родольфа, спасенного им от смертельной опасности, своим «другом» или Monsieur вместо Monseigneur.

Изумительная дрессировка беспощадного сына природы! Резака раскрывает нам сокровеннейшую тайну своего критического превращения, сознаваясь Родольфу, что он испытывает к последнему такую же привязанность, как бульдог к своему господину. «Je me sens pour vous comme qui dirait l'attachement d'un bouledogue pour son maître». Прежний мясник превратился в собаку. Отныне все его добродетели будут добродетелями собаки, безваветной преданностью собаки своему господину. Его самостоятельность, его индивидуальность совершенно исчезнут. Но подобно тому как плохие живописцы должны сделать надпись на своих картинах, чтобы объяснить их содержание, так и Эжен Сю должен будет сделать на лбу «бульдога»-Резаки надпись, которая должна гласить: «Два слова — «у тебя есть сердце и честь» — сделали меня человеком». До последнего издыхания Резака будет искать мотивов своих действий не в своей человеческой индивидуальности, а в этой надписи. Для проверки своего морального усовершенствования он часто будет размышлять о своем собственном превосходстве и дурных качествах других индивидуумов, и во всех тех случаях, когда он станет сыпать нравоучительными фразами, Родольф будет одобрительно замечать: «Я охотно слушаю такие твои речи». Резака стал не обыкновенным, а нравственным бульдогом.

Третья стадия. Мы уже восхищались мещанским приличием Резаки, выступившим на место грубой, но смелой развязности. Теперь мы узнаем, что он, как и приличествует «моральному существу», усвоил себе также походку и манеру держаться подлинного мещанина.

«A le voir marcher—on l'eût pris pour le bourgeois le plus inoffensif du monde».

Еще печальнее этой внешней формы то содержание, которое Родольф вложил в его критически-реформированпую живнь. Он посылает Резаку в Африку, чтобы «неверующий мир мог увреть живой и спасительный пример покаяния». Отныне он должен демонстрировать не свою собственную человеческую природу, а христианскую догму.

Четвертая стадия. Критически-моральное превращение сделало Резаку смирным, осторожным человеком, поведение которого регулируется страхом и житейской мудростью.

«Резака, — сообщает Мурф, нескромная простота которого всегда выносит сор из избы, — не сказал ни слова о казни Мастака из боязни скомпрометировать себя». Резака знает, стало быть, что казнь Мастака была попранием закона. Он не болтает об этом из боязни скомпрометировать себя. Мудрый Резака!

Пятая стадия. Резака настолько вакончил свое моральное усовершенствование, что совнание диктует ему новую, цивилизованную формулировку его собачьего отношения к Родольфу. Спасши Жермена от смертельной опасности, Резака обращается к нему с следующими словами:

«У меня есть покровитель, который для меня — то же, что бог для священников; мне хочется броситься перед ним на колени». И в мыслях своих он становится на колени перед своим богом. «Господин Родольф, — продолжает он, — защитит вас. Я говорю «господин», но я должен был бы сказать «милостивый господин». Однако я усвоил себе привычку называть его просто господином Родольфом, и он позволяет мне это».

«Какое прекрасное пробуждение, какой расцвет!» — восклицает в критическом восхищении Шелига.

Тестая стадия. Резака достойно вавершает свое поприще чистой преданности, морального бульдожества, давая себя заколоть для спасения своего милостивого господина. В ту минуту, когда Скелет готовится вонянть нож в князя, Резака схватывает руку убийцы. Скелет вакалывает его. Умирающий Резака говорит Родольфу: «Я в праве сказать, что такая горсть праха (бульдог), как я, может быть иногда полезна великому милостивому господину, подобному вам».

К этому собачьему замечанию, которое *одной* эпиграммой характеризует все критическое жизненное поприще Резаки, находящаяся на нем надпись присовокупляет:

«Мы квиты, господин Родольф. Вы мне сказали, что у меня есть сердце и честь».

Господин Шелига кричит изо всех сил: «Какую васлугу приобрем себе Родольф тем, что возвратил человечеству (?) этого Резаку!»

### 2. РАЗОБЛАЧЕНИЕ ТАЙНЫ КРИТИЧЕСКОЙ РЕЛИГИИ, ФЛЕР ДЕ-МАРИ.

## а) Спекулятивная «Маргаритка».

Еще одно слово о спекулятивной «Маргаритке» господина Шелиги, прежде чем мы перейдем к Флёр де-Мари Эжена Сю.

Спекулятивная «Маргаритка» есть, прежде всего, исправление. Дело в том, что читатель может из построения господина Шелиги вывести заключение, будто Эжен Сю «отделил изображение объективной основы (мирового порядка) от развития действующих индивидуальных сил, могущих быть понятыми лишь в связи с этой основой».

Кроме вадачи исправления этого ошибочного предположения читателя, вызванного изображением господина Шелиги, «Маргаритка» выполняет еще другую метафизическую миссию в нашем «эпосе», т. е. «эпосе» господина Шелиги.

«Мировой порядок» и эпическое происшествие не были бы еще художественно соединены в одно истинно-единое целое, если б они только взаимно перекрещивались в пестрой смеси и в быстрой смене представляли перед нами то какой-нибудь уголок мирового порядка, то какое-нибудь сценическое действие. Для образования истинного единства необходимо, чтобы оба элемента, — тайны ваблуждающегося мира и ясность, прямота и уверенность, с которой Родольф проникает в них и разоблачает их, — соединены были в одном лице... «Маргаритка» имеет эту задачу».

Господин Шелига конструирует «Маргаритку» по аналогии с бауэровской конструкцией бомсьей матери.

На одной стороне стоит «божсественное» (Родольф), которому приписывается «всякое могущество и свобода», единственно деятельный принцип. На другой стороне стоит пассивный «мировой порядок» и связанные с ним люди. Мировой порядок составляет «почву действительного». Чтобы он не оказался «совершенно покинутым» или «не был уничтожен последний остаток естественного порядка», чтобы сам мир имел еще некоторую долю участия в «принципе раввития», который, в противоположность миру, сосредоточил в себе Родольф; чтобы «человеческое» не было изображено как «вообще

несвободное и недеятельное», — для всего этого господин Шелига должен впасть в «противоречие религиовного сознания». Хотя он отрывает друг от друга мировой порядок и его деятельность, совдавая дуализм мертвой массы и критики (Родольфа), он всетаки вынужден снова уступить мировому порядку и массе некоторые атрибуты божественности и в лице «Маргаритки» конструировать спекулятивное единство обоих, Родольфа и мира (см. «Критику синоптиков», т. I, стр. 39).

Кроме действительного отношения, существующего между домовладельцем (действующей «индивидуальной силой») и его домом («объективной основой»), мистическое умоврение, а равно и умоврительная эстетика нуждаются еще в третьем, конкретном спекулятисном единстве, в субъекте-объекте, который соединял бы в одном лице дом и домовладельца. Так нак умоврение не любит необходимых естественных звеньев, в их широкой обстоятельности, то оно не вамечает, что та же «частица мирового порядка», -- дом, например, — которая для одного лица, — например, домовладельца, составляет «объективную основу», для другого, -- например, архитектора, — есть «эпическое происшествие». Критическая критика, которая ставит в упрек «романтическому искусству» его «догму единства», стремится теперь совдать «истинно-единое целое», «действительное единство», и с этой целью ставит на место естественной и человеческой связи между мировым порядком и мировым событием фантастическую связь, мистический субъект-объект, подобно тому как Гегель на место действительной связи между человеком и природой ставит абсолютный субъект-объект, представляющий собой ваодно всю природу и все человечество, — абсолютный дух.

В критической «Маргаритке» «всеобщая вина времени, вина тайны» становится «тайной вины», точно так же, как всеобщая вина тайны в лице вадолжавшего лавочника становится тайной долгов.

По конструкции божьей матери, «Маргаритка» должна была бы, в сущности, быть матерью Родольфа, спасителя мира. Господин Шелига так и ваявляет:

«Логическая последовательность требует, чтобы Родольф был сыном Маргаритки». Но так как он — не сын ее, а отец, то господин Шелига открывает в этом «новую тайну, заключающуюся в том, что часто настоящее чревато не будущим, а давно ушедшим в глубь времен прошедшим». Мало того, он открывает другую, еще большую, прямо противоречащую массовидной статистике тайну, — ту именно тайну, что «дитя, если оно не становится, в свою очередь, отцом или

матерью, а сходит, девственное и невинное, в могилу... по существу своему... есть  $\partial o u_b$ ».

Господин Шелига мыслит в полном согласии с гегелевским умоврением, когда он, «в силу логической последовательности», считает дочь матерью своего отца. В философии истории Гегеля, как в его натурфилософии, сын производит на свет мать, дух — природу, христианская религия — явычество, результат — начало.

Понавав сначала, что Маргаритка, «в силу логической последовательности», должна была бы быть матерью Родольфа, господин Шелига донавывает вслед ватем противоположное: что она, «в видах соответствия идее, олицетворнемой ею в нашем впосе, никогда не должна сделаться матерью». Это понавывает, по крайней мере, что идея нашего эпоса и логическая последовательность в уме господина Шелиги взаимно противоречат друг другу.

Спекулятивная «Маргаритка» — не что иное, как «олицетворение идеи». Какой же идеи? «На ней лежит также как будто вадача ивобравить последнюю горестную слеву, роняемую прошедшим перед его окончательным исчевновением». Она представляет собою ивображение аллегорической слевы, и то малое, что она изображает собой, она все жее изображает только «как будто».

Мы не последуем ва Шелигой в его дальнейшем изображении Маргаритки. Мы предоставляем ей самой удовольствие, согласно предписанию господина Шелиги, «становиться в решительное противоречие всем», в противоречие, столь же таинственное, как и свойства бога.

Мы столь же мало станем докапываться до «подлинной тайны», «похороненной в груди человека богом», на которую спекулятивная Маргаритка «все-таки как будто» указывает. Мы переходим от «Маргаритки» господина Шелиги к Флёр де-Мари Эжена Сю и к критическому колдовству, которое над ней совершает Родольф.

## б) Флёр де-Мари.

Мы встречаем Марию среди преступников в качестве проститутки, крепостной слуги у ковяйки кабачка преступников. При всей унивительности своего положения, она сохраняет человеческое благородство души, человеческую непринужденность и человеческую красоту. Эти качества импонируют окружающему ее миру, делают ее поэтическим цветком круга преступников и утверждают за ней имя Флёр де-Мари.

Необходимо внимательно наблюдать Флёр де-Мари, начиная с ее первого выступления, чтобы иметь вовможность сравнить ее первоначальный образ с критической переделкой его.

При всей своей нежности, Флёр де-Мари с первых же шагов обнаруживает живненную бодрость, энергию, веселость, гибкость характера, — все такие качества, которые одни уже в состоянии объяснить ее человеческое развитие в условиях ее бесчеловечного положения.

Против Резаки, который подвергает ее побоям, она защищается своими ножницами. Это первое положение, в котором мы ее встречаем. В этой сцене она выступает пред нами не как беззащитное существо, отдающееся без сопротивления во власть грубой силы, а является женщиной, умеющей защищать свои права и способной выдержать борьбу.

В кабачке преступников на Rue aux fèves она рассказывает Резаке и Родольфу историю свсей жизни. Во время своего рассказа она отвечает смехом на остроты Реваки. Она обвиняет себя в том, что после своего выхода из тюрьмы истратила заработанные 300 франков на катание и наряды, вместо того чтобы искать работы, «но у меня не было советников». Воспоминание о катастрофе ее жизни, о продаже себя ховяйке кабачка преступников, приводит ее в грустное настроение. В первый раз в жизни она теперь вспоминает про все эти события. «Факт тот, что мне становится грустно от того, что я оглядываюсь в прошлое. Очень хорошо, должно быть, оставаться честной». На шутку Резаки: «Пусть она сделается честной», — она отвечает восклицанием: «Честной, о господи! да с чем же, по-твоему, могу я быть честной!» Она ваявляет решительно, что «не строит из себя плаксы»: «Je ne suis pas pleurnicheuse»; но ее жизненное положение печально: ça n'est pas gai! Наконец, в противоположность христианскому показнию, она относительно своего прошлого выскавывает следующий стоический и в то же время эпикурейский человеческий принцип, подобающий свободной и сильной женшине:

«Наконец, что сделано, то сделано».

Последуем ва Флёр де-Мари в ее первом выевде с Родольфом. «Совнание твоего ужасного положения тебя, вероятно, очень часто мучило», — говорит Родольф, который уже ощущает вуд вавести нравоучительную беседу. «Да, — отвечает она, — не один раз я всматривалась в Сену с высоты шлювов, но ватем я направляла свои вворы на цветы, солнце и говорила себе: река всегда останется вдесь, мне же нет еще семнадцати лет. Кто внает? В эти минуты мне

казалось, что моя судьба — неваслуженная, что во мне есть нечто хорошее, и я говорила себе: меня достаточно мучили, но, по крайней мере, я никому не причинила вла».

Флёр де-Мари рассматривает положение, в котором она находится, не как результат ее свободного творчества, не как выражение ее личности, а как судьбу, которой она не васлужила. Эта судьба может измениться. Она еще молода.

Добро и зло в понимании Марии — не моральные абстражции добра и вла. Она добра потому, что никому не причинила страдания, она всегда была человечна по отношению к бесчеловечному окружающему. Она добра потому, что солнце и цветы открывают ей ее собственную солнечную и, как цветок, невинную натуру. Она добра, паконец, потому, что еще молода, полна надежд и жизненной бодрости. Ее положение скверное, потому что оно налагает на нее неестественное принуждение, потому что оно не есть проявление ее человеческих склонностей, не есть осуществление ее человеческих желаний, потому что оно мучительное и беврадостное. Мерилом ее жизненного положения служит ей не идеал добра, а ее собственная индивидуальность, природа ее существа.

На лоне *природы*, где спадают цепи буржуавной жизни, где ее натура находит свободное проявление, Флёр де-Мари обнаруживает такую жажду жизни, такое богатство ощущений, такой радостный восторг перед красотами природы, которые показывают, что ее гражданское положение затронуло только ее поверхность, что оно — не больше, как влая участь, и что она сама ни добра, ни зла, а только человечна.

«Мопвіент Родольф, какое счастье!.. трава, поля!.. Если бы вы мне позволили сойти, было бы так хорошо... мне так нравится бегать по этим лугам!» Выйдя из коляски, она собрала цветы для Родольфа, «едва в силах говорить от радости» и т. д.

Родольф сообщает ей, что он хочет отвезти ее на ферму m-me Жорж. Там она увидит голубятни, конюшни и т. д.; там есть молоко, масло, плоды и проч. То были истинные дары милосердия для этого ребенка. Она станет развлекаться, — вот ее главная мысль. «Вы даже не можете себе представить, как я буду развлекаться!» Она самым простодушным образом рассказывает Родольфу о своей собственной причастности к своей несчастной участи: «Все мое несчастье в том, что я не умела бережливо обращаться с деньгами». Она советует ему поэтому быть бережливым и помещать свои деньги в сберегательной кассе. Ее воображение целиком поглощено теми воздушными замками, которые строит ей Родольф. Она погружается

в печаль только потому, что «вабыла о настоящем», и «контраст между этим настоящим и мечтой о радостном, светлом существовании напоминает ей весь ужас ее положения».

До сих пор мы наблюдали Флёр де-Мари в ее первоначальном, некритическом образе. Эжен Сю поднялся над горизонтом своего ограниченного мировоззрения. Он нанес поражение предрассудкам буржуазии. Теперь же он передаст Флёр де-Мари в руки героя Родольфа, чтобы искупить свою дервость, чтобы снискать одобрение всех стариков и старух, всей парижской полиции, ходячей религии и «критической критики».

М-те Жорж, на попечение которой Родольф отдает Флёр де-Мари, — жалкая, страдающая ипохондрией, религиозная женщина. Она с первой минуты встречает молодую девушку елейными словами, что «господъ благословляет тех, которые его любят и боятся его, которые были несчастны и покаялись». Родольф, муж «чистой критики», призывает жалкого, поседевшего в предрассудках священника Лапорта. Он предназначен для того, чтобы завершить критическую реформу Флёр де-Мари.

Мария весело и простодушно встречает старого священиика. С христианской грубостью Эжен Сю заставляет «изумительный инстинкт» нашептывать ей на ухо, что «стыд кончается там, где начинаются раскаяние и покаяние», а именно — в лоне единоспасающей церкви. Она забывает о веселом простодушии на прогулке, о радостном настроении, вызванном милосердными дарами природы и дружелюбным участием Родольфа, омраченном лишь мыслью о необходимом возвращении к хозяйке кабачка преступников.

Священник Лапорт тотчас принимает неземную пову. Его первым словом было:

«Милосердие божсие неистощимо, мое дорогое дитя! Он доказал тебе это, не покинув тебя в твоих горьких испытаниях... Велико-душный человек, который спас тебя от гибели, исполнил слово Писания» (заметьте: не человеческую цель исполнил, а слово Писания), «гласящее: господь печется о тех, которые призывают имя его; он услышит их стоны и спасет их... Господь свершит свою волю».

Мария не понимает еще *влостного* смысла поповской проповеди. Она отвечает: «Я буду молиться за тех, которые оказали мне милосердие и возвратили меня к богу».

Ее первая мысль — не о боге, а о ее человеческом спасителе, и молиться она хочет о нем, а не об отпущении своих собственных грехов. Она ожидает от своей молитвы влияния на спасение других.

Мало того, она даже настолько наивна, что уже считает себя возвращенной к богу. Священник считает себя обязанным разрушить эту противную вере мечту.

«Скоро, — прерывает он ее, — скоро ты васлужишь отпущение, отпущение твоих великих грехов... ибо, как сказал пророк, господь выпрямляет всех тех, которые готовы упасть».

Не забудьте обратить внимание на нечеловечные обороты в речи священника. Скоро ты заслужишь отпущение грехов! *Еще не прощены* тебе твои грехи.

Если Лапорт при встрече с девушкой старается возбудить в ней сознание греховности, то Родольф, с своей стороны, преподносит ей при прощании волотой крест, символ предстоящего ей христианского распятия.

Мария живет уже в течение некоторого времени на ферме т-те Жорж. Подслушаем прежде всего разговор священника Лапорта с m-me Жорж. «Замужество» он считает для Марии невозможным, «потому что ни один человек, несмотря на свой обет, не будет иметь мужества противиться прошлому, которое загрязнило ее молодость». Он прибавляет, что она «должна искупить большие грехи» и что «правственное чувство должно было поддержать ее». Он докавывает возможность нравственного самосохранения, как самый низкий буржуа: «В Париже есть много благодетельных Лицемерный священник отлично энает, что детельные люди Парижа ежечасно проходят равнодушно мимо маленьких девочек 2 — 3-х лет, до полуночи продающих на самых оживленных улицах спички и т. п., как это некогда делала Мария, и будущая участь которых, почти бев исключения — та же, что и Марии.

Поп поставил Марии вадачу искупления. В душе своей он  $ocy \partial u$ л ее. Последуем за Флёр де-Мари в ее вечерней прогулке с Лапортом, которого она провожает домой.

«Ввгляни, дитя мое, — начинает он свою елейную речь, — на беспредельный горивонт, границы которого неваметны для глав» (это было вечером). «Кажется мне, что тишина и беспредельность почти внушают нам идею вечности... Я говорю тебе это, Мария, потому, что ты восприимчива к красотам мировдания... Меня часто трогал тот религиовный восторг, вывываемый имп в тебе, — в тебе, которая так долго лишена была религиовного чувства».

Попу удалось уже превратить непосредственно-наивное, радостное восхищение Марии красотами природы в религиозное восхище-

ние. Природа уже принижена до ханжества, христианизированной природы. Она низведена на степень творения. Прозрачный воздушный океан развенчан и обращен в символ неподвижной вечности. Мария уже постигла, что все человеческие проявления ее существа были «земного» свойства, что они лишены религии, истинной святости, что они антирелигиозны, безбожны. Поп должен убедить ее в том, что ее душа нечиста; он должен повергнуть в прах природные и духовные силы и щедрые дары, чтобы сделать ее восприимчивой к сверхъестественному дару милосердия, которое он обещает ей, — к крещению.

Когда Мария хочет в чем-то признаться попу, прося его снисхождения, он отвечает:

«Господь доказал тебе, что он милосерден».

Мария не должна видеть в снисхождении, оказываемом ей, естественное, само собой разумеющееся отношение родственного человеческого существа к такому же человеческому существу, а должна усмотреть в этом беспредельное, сверхъестественное, сверхчеловеческое милосердие и снисхождение, в человеческом снисхождении должна видеть божественное милосердие. Она должна превратить все человеческие, естественные отношения в отношения к богу. Ответ Флёр де-Мари на елейную проповедь попа о божественном милосердии показывает, насколько религиозная доктрина успела уже испортить ее.

Она говорит, что как только очутилась в своем новом положении, она почувствовала лишь свое новое счастье. «Каждую минуту я думала о господине Родольфе. Часто я устремляла свои вворы к небесам, но искала там не бога, а господина Родольфа, чтобы благодарить его. Да, я обешняю себя в этом, отец мой; я думала больше о нем, чем о боге, ибо он сделал для меня то, что мог бы сделать один только бог... Я была счастлива, так счастлива, как человек, который навсегда избежал великой опасности». де-Мари считает уже дурным делом воспринимать новое счастливое живненное положение просто как то, чем оно действительно является, как новую радость, т. е. относиться к нему естественно, а не сверхъестественно. Она уже обвиняет себя в том, что видела в человеке, который ее спас, то, чем он действительно был, своего спасителя, и не поставила на место его мнимого спасителя бога. Она уже находится под влиянием религиозного лицемерия, лишающего другого человека того, чем я ему обяван, для того, чтобы передать это богу; словом, она уже усвоила религиозное лицемерие, которое вообще рассматривает человеческое в человеке как чуждое ему, и все нечеловеческое в нем как его *истинную* собственность.

Мария рассказывает нам, что религиозным переворотом в своих мыслях и чувствах, своим отношением к жизни она обязана m-me Жорж и Лапорту.

«Когда Родольф увовил меня из города, во мне уже шевелилось смутное совнание моего падения; но воспитание, советы, примеры, полученные мною от вас и теме Жорж, дали мне возможность постичь... что я была более виновна, чем несчастна... Вы и теме Жорж помогли мне понять бесконечную глубину моего падения». Это вначит, что она обязана священнику Лапорту и теме Жорж тем, что переменила человеческое, и потому выносимое, сознание своего прошлого унизительного положения на христианское, и потому невыносимое, сознание бесконечной отверженности. Поп и ханжа теме Жорж научили ее судить о себе с христианской точки врения.

Мария чувствует, какую душевную драму создали в ней. Она говорит: «Если совнание добра и вла должно было встать в таком страшном виде, то почему меня не предоставили моей несчастной участи?.. Если бы меня оставили в той пропасти, где я находилась, нищета и побои сделали бы свое дело, и я, по крайней мере, умерла бы в неведении о той чистоте, к которой тщетно буду стремиться».

Бессердечный пои отвечает: «Даже самая благородная натура, если б хоть один день должна была прожить в той гряви, из которой тебя вытащили, вышла бы оттуда с неуничтожаемым клеймом на челе. В этом — неизменный закон божеского правосудия».

Флёр де-Мари, глубоко уязвленная этим медовым *поповским* проклятием, восклицает: «Ведь вы видите мое отчаяние!»

Поседевший раб религии отвечает: «Ты должна притти в отчаянье, вырвать из своей жизни эту печальную страницу, но ты должна надеяться на бесконечное милосердие бога. Здесь, на земле, дитя мое, выпали на твою долю слевы, раскаяние, покаяние; но настанет день, когда там, там на небесах, заслужить прощение и обретешь вечное блаженство».

Мария не настолько еще потеряла рассудок, чтобы найти уснокоение в вечном блаженстве и прощении в небесах.

«Пожалей меня, — восклицает она, — пожалей меня, господи! Я еще так молода... malheur à moi!»

И лицемерная софистика священника достигает своей высшей точки: «Напротив, счастье твое, Мария, счастье твое! Господь послал тебе мучение совести, полное горечи, но благодетельное мучение! Оно обнаруживает религиозную восприимчивость твоей

души... Каждое твое страдание будет сосчитано в небесах. Поверь мне, господь оставил тебя па миг па дурпом пути, чтобы предоставить тебе потом славу раскаяния и вечпую награду, васлуженную покаянием».

С этого момента Мария становится рабыней сознания своей греховности. Между тем как прежде опа в несчастпейшей обстановке
умела быть приветливой, живой личностью и при внешнем крайнем
унижении сознавала свою человеческую сущность как ее истинную
сущность, — теперь эта грязь современного общества, вадевшая
ее поверхностно, становится в ее глазах ее внутренней сущпостью,
а постоянное ипохопдрическое самобичевание делается ее обязанностью, предначертанной самим богом живпенной вадачей, самоцелью ее существования. Между тем как прежде она хвалилась:
«Је пе suis раз pleurnicheuse», между тем как она внала: «С'еst qui
est fait, est fait», — теперь самотервание становится добром, а раскаяние — славой.

Впоследствии обнаруживается, что Флёр де-Мари — дочь Родольфа. Мы встречаемся с пей снова как с принцессой Герольштейнской. Мы подслушиваем ее беседу с отцом: «Тщетно я прошу бога освободить меня от этих соблазнов, наполнить мое сердце исключительно благочестивой любовью, святыми падеждами, взять меня, наконец, всю целиком, потому что я хочу вся отдаться ему... Он не впимает моим обетам... без сомнения, потому, что мои земные ванятия делают меня недостойной общения с ним».

После того как человек понял, что его ваблуждения суть бесконечные преступления против бога, он может быть увереп в своем спасении и милосердии бога лишь тогда, когда совершенно отдаст себя богу, совершенно отстрапится от мира и мирских иптересов. После того как Мария постигла, что освобождение ив ее нечеловеческого положения есть божеское чудо, опа должна сама стать святой, чтобы быть достойной этого чуда. Ее человеческая любовь должна превратиться в религиовную любовь, стремление к счастью в стремление к вечному блаженству, мирское удовлетворение в святую надежду, общепие с людьми в общение с богом. Бог должен ввять ее целиком. Опа сама раскрывает нам тайну, почему он неберет ее. Она еще не вся отдалась ему, ее сердце находится еще во власти вемных вожделений. Это — последняя вспышка ее вдоровой натуры. Опа вся отдается богу, откавываясь совершенно от мира и поступая в монастырь.

Тот лишь к монастырской двери Пусть идет, кто в должной мере Нагрузил себя грехом, Чтобы ночью он и днем Мог вольготно наслаждаться — Покаянью предаваться.

(Гете.)

В монастыре Мария, благодаря интригам Родольфа, удостаивается сана игуменьи. Она сначала отказывается принять этот пост, считая себя недостойной его. Старая игуменья уговаривает ее: «Скажу вам еще, моя дорогая дочь, если бы до вашего вступления в лоно церкви ваше существование было настолько же полно заблуждений, насколько оно в действительности было чисто и похвально... то евангельские добродетели, примеры которых вы показали здесь со времени вашего пребывания с нами, загладили бы и искупили в главах всевышнего прошлое, каким бы греховным оно ни было».

Вы видите из слов игуменьи, что мирские добродетели **Ф**лёр де-Мари превратились в евангельские добродетели или, вернее, ее действительные добродетели должны принять евангельскую, карикатурную форму.

Мария отвечает на слова игуменьи: «Святая мать, считаю теперь возможным согласиться».

Монастырская жизнь не соответствует индивидуальности Марии: она умирает. Христианство утешает ее только в воображении, или же ее христианское утешение есть именно уничтожение ее действительной жизни и существа, — ее смерть.

Таким образом, Родольф сначала обратил Флёр де-Мари в кающуюся грешницу, затем кающуюся грешницу в монахиню и, наконец, монахиню в труп. При ее погребении, кроме католического священника, произносит еще надгробную речь критический священник Шелига.

Ее «невинное» существование он навывает ее «бренным» существованием и противопоставляет его «вечной и незабвенной вине». Он хвалит ее ва то, что ее «последнее дыхание» было «просьбой о вабвении и прощении». Но подобно протестантскому священнику, который, ивобравив сначала необходимость милосердия господа, участие покойника в первородном грехе и силу его совнания своей греховности, переходит ватем к восхвалению светских добродетелей умершего, и Шелига употребляет такой оборот речи:

«И все-таки лично ее не ва что прощать».

Наконец, он бросает на могилу Марии самый увядший цветок пасторского красноречия:

«Внутренне чистая, как редко бывает человек, она уснула вечным сном». — Аминь!

### 3. РАЗОБЛАЧЕНИЕ ТАЙН ПРАВА.

а) Мастак, или новая теория наказания. Разоблаченная тайна системы одиночного заключения. Медицинские тайны.

Мастак — преступник геркулесовского сложения и колоссальной духовной энергии. По воспитанию своему он — образованный и внающий человек. Он, страстный атлет, приходит в столкновение с законами и привычками буржуазного общества, для которого общей меркой служит посредственность, хрупкая мораль и скрытность действий. Он становится убийцей и предается всем излишествам, на какие только способен колоссальный темперамент, нигде не находящий для себя соответствующей человеческой деятельности.

Родольф вахватил этого преступника. Он хочет критически переделать его, он хочет совдать из него пример для юридического мира. Он спорит с юридическим миром не о самом «наказании», а о роде и форме наказания. Он изобретает — по характерному выражению врача-негра Давида — теорию наказания, которая была бы достойна «величайшего немецкого криминалиста» и которая с тех пор удостоилась счастья найти себе по-немецки серьевного и по-немецки основательного защитника в лице одного немецкого криминалиста. Родольф даже не подозревает, что можно стать выше криминалистов; его честолюбие направлено на то, чтобы стать «величайшим криминалистом», primus inter pares. Он приказывает врачу-негру Давиду ослепить Мастака.

Сначала Родольф повторяет все тривиальные возражения против смертной казни: она не производит никакого действия на преступника, она не производит никакого действия на народ, для которого она служит только развлекающим эрелищем.

Далее Родольф проводит различие между Мастаком и душой Мастака. Он заботится не о спасении человека, действительного Мастака, но о духовном спасении его души...

«Спасение души, — учит он, — святое дело... Каждое преступление, сказал спаситель, может быть искуплено, но только тем, кто искренно стремится к покаянию и раскаянию. Переход от суда к эшафоту короток... Ты (Мастак) преступным образом влоупотребил своей силой, н парализую твою силу... ты будешь дрожать перед самым слабым... твое наказание будет столь же велико, как и твое преступление... но это страшное наказание откроет тебе, по крайней мере, безграничный горизонт покаяния...

Я тебя отделю только от внешнего мира, чтобы ты, наедине с воспоминанием о твоих поворных деяниях, погрузился в непроницаемый мрак ночи... Ты вынужден будешь заглянуть в себя... Твое сознание, тобою униженное, проснется и приведет тебя к покаянию.

Так как Родольф считает душу святой, тело же человека низменным; так как он, следовательно, только душу рассматривает как истинное существо, потому что она принадлежит небу, - критическому обозначению человечества у Шелиги, — то тело, сила Мастака, принадлежит не человечеству; ее жизненное проявление не должно быть человечески регулируемо и рассматриваемо как принадлежность человечества; с ней не должно обращаться, как с человеческой сущностью, служащей самой себе целью. «Мастак» влоупотребил своей силой, Родольф парализует, притупляет, уничтожает эту силу. Не существует более критического средства освободиться от извращенных проявлений человеческой жизненной силы, чем уничтожение этой силы. Это и есть христианское средство, когда вырывают глав, если глав творит соблавн, отсекают руку, если рука творит соблавн, — одним словом, убивают тело, если тело творит соблази, ибо глав, рука, тело суть собственно только налишние, греховные придатки человека. Необходимо убить человеческую природу, чтобы излечить ее болевни. Таким же образом и «массовая» юриспруденция, соглашаясь в данном случае с «критической, считает изувечение, парализование человеческих сил противоядием против разрушительных проявлений этих сил.

Родольфа, мужа чистой критики, смущает в нивменной криминалистике лишь слишком скорый переход от суда к эшафоту. Он хочет, напротив, соединить месть преступнику с покаянием его и сознанием своей греховности, физическое наказание с духовным, чувственные пытки с нечувственными пытками раскаяния. Мирское наказание должно быть в то же время христиански-моральным воспитательным средством.

Эта теория наказания, соединяющая юриспруденцию с теолоеией, эта «разоблаченная тайна тайны» есть не что иное, как теория наказания католической церкви, как то пространно доказал уже Бентам в своем произведении «Теория наказаний и наград». В том же произведении Бентам доказал также моральную ничтожность нынешних наказаний. Он навывает законные наказания «судебными пародиями».

Накавание, которому Родольф подвергает Мастака, — то же, которому подверг сам себя Ориген. Он лишает его мужесственности, отнимает у него производительный орган — глав.

«Плав — светило тела». То, что Родольф прибег и ослеплению, делает честь его религиозному инстинкту. Это то самое наказание, которое было обычным во всем христианском государстве Византии и процветало в юношеский период христианско-германского государства Англии и Франции. Изолирование человека от чувственного внешнего мира, насплыственное погружение его в его отвлеченный внутренний мир, чтобы заставить его исправиться, — ослепление есть необходимое следствие христианской доктрины, согласно которой полное осуществление этого отделения, чистое изолирование человека от жизни и сосредоточение на его спиритуалистическом «я» есть само благо. Если Родольф не помещает Мастака в настоящий монастырь, как это делалось в Византии и империи франков, то он его, по крайней мере, заточает в идеальный монастырь, в монастырь непроницаемой, не рассекаемой светом внешнего мира ночи, — в монастырь бездеятельной совести и сознания своей греховности, населенный только призрачеыми воспоминаниями.

Некоторый спекулятивный стыд не повволяет господину Шелиге откровенно привнать теорию наказания своего героя Родольфа, соединение мирского наказания с христианским раскаянием и покаянием. Он подсовывает ему, напротив, как впервые разоблачаемую перед миром тайну, теорию, согласно которой наказание должно делать преступника «судъей» над «собственным» преступлением.

Тайна этой разоблаченной тайны есть гегелевская теория накавания. По Гегелю, наказание есть приговор, который преступник произносит над самим собой. Ганс пространнее развил эту теорию. У Гегеля эта теория являлась спекулятивным покрывалом древнего jus talionis, которое Кант развил как единственную правовую теорию наказания. У Гегеля самоосуждение преступника остается только «идеей», спекулятивным истолкованием ходячих эмпирических уголовных наказаний. Он представляет выбор формы наказания данной ступени развития государства, т. е. оставляет наказание таким, каково оно есть на самом деле. Именно в этом он является большим критиком, чем его критический последователь. Теория наказания, которая в преступнике признает в то же время человека, может это делать только в абстракции, в воображении, именно потому, что наказание, принуждение, противоречат человеческому поведению. Кроме того выполнение такой задачи оказалось бы невозможным. Место абстрактного закона занял бы чисто субъективный произвол, ибо каждый раз зависело бы от официальных «почтенных и приличных» особ согласовать наказание с индивидуальностью

преступника. Уже Платон понимал, что закон должен быть односторонним и абстрагировать от индивидуальности. Напротив, при человеческих отношениях наказание действительно будет не более, как приговором, который провинившийся произносит над самим собою. Его не смогут убедить в том, что внешнее насилие, произведенное над ним другими, есть насилие, произведенное им самим над собой. В других людях он, напротив, будет видеть естественных спасителей от наказания, которое он сам наложил на себя, т. е. отношение примет как раз обратную форму.

Родольф высказывает свою сокровенную мысль, — т. е. открывает цель ослепления, — говоря «Мастаку»:

Каждое твое слово будет молитвой.

Он хочет научить его молиться. Он хочет превратить равбойника-геркулеса в монаха, вся работа которого будет ваключаться в молитвах. Как гуманна, в сравнении с этой христианской жестокостью, обычная теория наказания, которая просто обезглавливает человека, когда желает уничтожить его! Само собой разумеется, наконец, что когда массовидное законодательство серьевно ставило себе вадачу исправления преступников, оно поступало несравненно разумнее и гуманнее, чем немецкий Гарун-аль-Рашид. Четыре голландские вемледельческие колонии, колония преступников Оствальд в Эльвасе представляют собой истинно-человеческие попытки по сравнению с ослеплением Мастака. Точно так же, как Родольф убивает Флёр де-Мари, отдавая ее на растервание пону и мучительному совнанию своей греховности; как он убивает Реваку, лишая его человеческой самостоятельности и отводя ему унивительную роль бульдога, -- точно так же он убивает Мастака, выкалывая ему глава, с целью научить его «молиться».

Впрочем, *такою* представляется всякая действительность после переработки ее «чистой» критикой: именно искажением и *бессмысменным отвяечением* от действительности.

Тотчас после ослепления Мастака совершается по предписанию господина Шелиги моральное чудо.

По его расскаву, «страшный школьный Мастак внезапно» постигает силу честности и прямодушия; он говорит Реваке: «Да, тебе я доверяю, ты никогда не воровал».

К несчастью, у Эжена Сю сохранилось вамечание Мастака, сделанное последним относительно Реваки и ваключавшее в себе вышеприведенное привнание. Оказывается, что оно не могло быть следствием ослепления, так как оно предшествовало последнему. Мастак, оставшись с главу на глав с Родольфом, говорит

ему о Реваке: «Впрочем, он не способен продать друга. Нет, в нем есть что-то хорошее... у него всегда были какие - то странные идеи».

Этим сводится к нулю моральное чудо господина Шелиги. Мы будем говорить лишь о действительных результатах критического лечения господина Родольфа.

Прежде всего, мы видим «Мастака» совершающим вместе с Сычихой поездку в имение Букваль с целью учинить там пакость Флёр де-Мари. Мысль, владеющая им, есть, конечно, мысль о мести Родольфу, и он мстит ему чисто метафивическим образом, придумывая и разрабатывая в своем представлении, на зло Родольфу, одно лишь «дурное». «Он лишил меня зрения, но не лишил меня мысли о зле». Он расскавывает «Сычихе», почему он велел разыскать ее: «Я скучаю, скучаю, совершенно одинокий среди этих честных людей».

Если Эжен Сю, в удовлетворении своего монашеского, своего скотского сладострастия при виде человеческого самоунижения, доходит до того, что ваставляет Мастака полвать на коленях перед старой ведьмой Сычихой и маленьким кобольдом Хромушкой, умоляя их не покидать его, то этот возвышенный моралист забывает, что сам он и является виновником дьявольского самоуслаждения Сычихи. Подобно тому как Родольф насильственным ослеплением преступника докавал последнему могущество физического насилия, в ничтожности которого он хотел его убедить, точно так же вдесь Эжен Сю научает Мастака ценить настоящим обравом могу**щество** полной чувственности. Он научает его понимать, что бев последней человек перестает быть мужчиной, лишается всякой силы сопротивления и становится мишенью для насмешек детей. Он убеждает его в том, что мир заслужил его преступления, потому что стоило ему только потерять врение, чтобы подвергнуться истяваниям с его стороны. Он лишает его последней человеческой иллювии, ибо Мастак верил в привяванность к нему Сычихи. Он скавал однажды Родольфу: «Она бросится за меня в огонь». Но вато Эжен Сю добивается того, что, к его полному удовлетворению, Мастак в порыве крайнего отчаяния восклицает:

«О боже, о боже, о боже!»

Он научился «молиться»! И господин Сю видит «в этом непроизвольное обращение к господнему милосердию (руку провидения).

Первым следствием родольфовской критики является именно эта непроизвольная молитва. За этим непосредственно следует недобровольное покаяние на ферме в Буквале, где Мастак видит во сне привраки своих жертв. Мы оставим в стороне подробнейшее описание этого сна и обратимся к критически реформированному Мастаку, которого мы находим в погребе Красной руки, прикованного цепями, полусъеденного крысами, полумертвого от голода, рычащего, как вверь, готового сойти с ума от мучительств Сычихи и Хромушки. Хромушка отдал в его руки Сычиху. Посмотрим на него в тот момент, когда он совершает свою операцию над Сычихой. Он не только внешним образом копирует героя Родольфа, вырывая Сычихе глага, но и мерально подражает ему, повторяя лицемерные речи Родольфа и украшая свое жестокое действие ханжескими фразами. Как только Сычиха очутилась во власти Мастака, он выражает «ужасающую радость»; его голос дрожит от бешенства.

«Ты отлично понимаешь, — говорит он, — что я не хочу покончить с тобой тут же сейчас... Пытка ва пытку... Мне необходимо долго говорить с тобой, прежде чем убить тебя... Тебе станет страшно. Прежде всего, видишь ли... с того времени, как мне присиился тот сон на ферме в Буквале, — сон, в котором пред моим ввором предстали все наши преступления, сон, который чуть не свел меня с ума... который сводит меня с ума... с того времени во мне произошла странная перемена... Я испытывал страх перед своей прошедшей жестокостью... Я прежде всего не позволил тебе мучить Певунью, но то еще были пустяки... Ты заманила меня в этот погреб, ты обрекла меня на холод и голод... Ты оставила меня одного с моими ужасными мыслями... О, ты не внаешь, что вначит быть одиноким... Одиночество очистило мою душу. Я не считал бы это возможным... доказательство, что я менее преступен, нежели раньше... что смогу испытывать глубокую радость, держа тебя так... тебя, чудовище... держа тебя не для того, чтобы мстить ва себя, но... но чтобы отомстить ва наши жертвы... Да, я исполню свой долг, наказав собственными руками свою сообщницу... Мне страшно теперь за мои прежние убийства, и однако не находишь ли ты этого странным? — я без всякого страха, с чувством уверенности совершу над тобой страшную казнь с страшными утонченностями... Скажи же... скажи же... понимаешь ты это?»

 ${\bf B}$  этих немногих словах Мастак пробегает целую скалу моральной казуистики.

Его первые слова были *откровенным* выражением жажды мести. Он обещает пытку за пытку. Он хочет убить Сычиху, он хочет увеличить ее страх смерти при помощи длинной проповеди и — какая изумительная софистика! — речь, которой он ее замучивает на смерть, есть моральная проповедь. Он утверждает, что сон в Бук-

вале исправил его. Он раскрывает перед нами истинное действие этого сна, совнаваясь, что чуть не сошел с ума, что сон этот еще сведет его с ума. В доказательство своего исправления он приводит тот факт, что воспрепятствовал мучительству Флёр де-Мари. У Эжена Сю действующие персонажи (Резака, Мастак) должны выдавать его собственное писательское намерение — заставить их действовать тем или иным образом — за результат их внутреннего размышления, за сознательный мотив их действия. Они должны постоянно твердить: вот в том-то я исправился, в том еще и в том и т. д. Так как они не живут действительной, содержательной жизнью, то им ничего не остается, как усиленно подчеркивать вначение совершенно несущественных поступков, как в данном случае — защиты «Флёр де-Мари».

Оповестив нас о *благодетельном* действии сна в Буквале, Мастак должен еще объяснить нам, почему Эжен Сю вапер его в погребе. Он должен показать, что поведение романиста было разумно. Он должен сказать Сычихе: «Тем, что ты меня ваперла в погребе, тем, что ты отдала меня на съедение крысам, тем, что ты обрекла меня на голод и холод, — всем этим ты только вавершила мое исправление. Одиночество *очистило* мою душу».

Животное рычанье, неистовое бешенство, страшная жажда мщенья, наблюдаемые в тот момент, когда Сычиха попадает в руки Мастака, являются влой насмешкой над этой моральной фравеологией. Они рисуют нам в истинном свете те размышления, которым Мастак предавался в своей темнице.

Он и сам как будто чувствует это, но, как критический моралист, он старается объединить в одно целое все эти противоречия.

Именно свою «безграничную радость», когда Сычиха очутилась в его власти, он провозглашает признаком своего исправления. Его жажда мести — не естественная жажда мести, а моральная. Он хочет отомстить не за себя, а за общие эссертвы — свои и Сычихи. Убивая ее, он не совершает убийства, а исполняет долг. Он не мстит ей, а лишь в качестве беспристрастного судьи наказывает свою сообщницу. Он испытывает чувство ужаса перед своими прошлыми убийствами, и однако (он сам удивляется своей казуистике), — и однако он спрашивает Сычиху: «Не находишь ли ты это странным, — я убью тебя без страха, без печали!» По неизвестным моральным причинам он наслаждается воображаемой картиной убийства, которое он намерен совершить, ужасного убийства, убийства с ужасными утонченностями!

Тот факт, что Мастак убивает Сычиху, вполне отвечает его характеру, в особенности после того, как она проявила такую жестокость по отношению к нему. Но то, что убийство это он совершает по моральным мотивам, что он дает моральное толкование своей варварской радости при представлении убийства и его утонченностей, что он выражает свое покаяние в совершенных раньше убийствах совершением нового убийства, что он из простого убийцы превращается в двусмысленного, морального убийцу, — все это является славным ревультатом родольфовского критического лечения.

Сычиха пытается выскользнуть из рук Мастака. Он замечает это и держит ее крепко.

«Постой-ка, Сова, я должен тебе расскавать до конца, каким образом я постепенно дошел до того, что покаялся... Тебе будет противно это объяснение... но оно тебе докажет, что я должен быть безжалостен в той мести, которую я собираюсь совершить над тобой во имя наших жертв... Мне нужно поспешить... Радость при совнании, что я держу тебя в руках, волнует мою кровь... У меня хватит времени сделать для тебя ужасным приближение смерти, заставляя тебя слушать меня... Я слеп... и моя мысль принимает телесную форму, чтобы беспрестанно рисовать перед моим воображением видимым, почти осязательным образом... черты моих жертв. Идеи почти материально отражаются в моем мозгу. Когда к раскаянию присоединяется ужасающее своей строгостью искупление... искупление, которое преображает нашу жизнь в долгую бессонную ночь, наполненную мстительными галлюцинациями или же размышлениями отчаявшегося ума... может быть, тогда прощение людей заступает место угрызения совести и покаяния».

Мастак продолжает свои лицемерные разглагольствования, которые каждую минуту обнаруживают лицемерность. Сычиха должна выслушать, как он постепенно дошел до раскаяния. Это разоблачение должно вызвать в ней неприятное чувство, ибо оно докажет, что его долгом является жестокое отомщение ей не за него самого, а во имя их общих жертв. Вдруг Мастак обрывает свою дидактическую лекцию. Ему необходимо, как он выражается, «спешить», потому что его радость слишком волнует его кровь: моральная причина сокращения лекции! Затем он снова успокаивает свою кровь. Долгое время, употребленное на проповедь морали, не потеряно для его мести: эта продолжительность «сделает для нее страшным приближение смерти». Новая моральная причина продолжать ткать паутину моральной проповеди! И на основании этих

моральных причин Мастак может преспокойно вернуться к тому месту проповеди, на котором он ее на миг оборвал.

Мастак правильно описывает состояние человека, насильственно оторванного от внешнего мира. Человек, для которого чувственный мир превратился в голую идею, превращает, обратно, голые идеи в чувственные существа. Привраки его мовга принимают телесную форму. В его представлении образуется мир осяваемых, ощущаемых призраков. В этом именно ваключается тайна всех благочестивых видений, это есть в то же самое время всеобщая форма безумия. Мастак, повторяющий фравы Родольфа о «могуществе раскаяния и искупления, соединенных со страшными муками», повторяет их уже поэтому как полупомешанный, наглядно докавывая на своем примере, что между христианским совнанием греховности и безумием существует действительная связь. Точно так же Мастак, рассматривая превращение жизни в ночь сновидений, полную привраков и грев как истинное следствие раскаяния и покаяния, раскрывает пред нами истинную тайну чистой критики и христианского исправления. Тайна эта заключается в том именно, что человек превращается в приврак, а живнь его в ряд сновидений.

Эжен Сю чувствует в данном случае, насколько поведение слепого равбойника по отношению к Сычихе компрометирует те *душеспасительные мысли*, которые Родольф внушил работнику. Он влагает поэтому в уста Мастака следующие слова:

«Спасительное влияние этих мыслей таково, что бешенство мое теряет свою силу».

Мастак совнается, таким образом, что его моральное негодование есть не более, как низменное бешенство.

«У меня нехватает... мужества... силы... решимости убить тебя... нет, я не могу пролить твоей крови... это было бы... убийством...» Он называет вещь ее настоящим именем. «...Быть может, простительным убийством... но все-таки это было бы убийством».

В подходящий момент Сычиха ранит Мастака своим стилетом. После этого Эжен Сю может ему предоставить убить Сычиху, не ваставляя его вдаваться при этом в дальнейшую моральную кавуистику.

«Он вскрикнул от боли... Это неожиданное нападение вмиг пробудило в нем и зажгло страшным огнем всю его, затихшую было, жажду мести, весь его неистовый гнев, все его кровожадные инстинкты. В одном бурном порыве все это с вневапной, страшной силой вырвалось наружу. Ум его, уже раньше потрясенный, окончательно помутился... О, вмея подколодная!.. Я почувствовал твои вубы... Какая ты будешь без глаз...» Он выцарапывает ей глава.

В ту минуту, когда Мастак сбрасывает с себя оковы, которыми Родольф сковал его природу, и разрывает душивший его покров, сотканный из лицемерия, софистики и аскетизма, еспышка оказывается тем разрушительнее и ужасней. Признание Эжена Сю, говорящее о том, что разум Мастака достаточно уже потрясен был всеми событиями, подготовленными Родольфом, достойно благодарности.

«Последний луч его равума погас в этом крике ужаса, в этом крике осужденного... (он видит тени убитых им). Мастак бушует и рычит, как беснующийся вверь... Он вамучивает Сычиху до смерти».

Господин Шелига бормочет в свою бороду: «С Мастаком не может проивойти столь быстрое (!) и счастливое (!) превращение (!), как с Ревакою».

Как Родольф сделал Флёр де-Мари обитательницей монастыря, так он теперь делает Мастака обитателем дома умалишенных — Bicêtre. Он параливовал не только его фивическую, но и его духовную силу. И с полным правом: ибо он грешил не только своей фивической силой, но и духовной, а по теории наказания Родольфа греховные силы подлежат уничтожению.

Но в этом не находят себе полного вавершения предопределенные Эженом Сю «покаяние и раскаяние, связанные с страшной местью». К Мастаку снова возвращается рассудок; но из боявни попасть в руки правосудия он остается в Вісете, притворяясь сумаєшедшим. Господин Сю забывает, что «каждое его слово должно было быть молитвой» и что, в конце концов, его речи скорее всего похожи на нечленораздельное завывание и бред сумаєшедшего. Или же, может быть, господин Сю ироническим образом ставит этот способ жизненного проявления на одну доску с молитвой?

Идея наказания, нашедшая себе приложение в ослеплении Мастака по прикаву Родольфа, — это иволирование человека от внешнего мира и насильственное погружение в глубокое душевное одиночество, соединение юридического наказания с теологическим мучительством, — получает законченное, совершенное выражение в системе одиночного заключения. Господин Сю воспевает поэтому систему одиночного заключения.

«Сколько столетий прошло, прежде чем люди поняли, что существует *только* одно средство побороть зараву, поражающую социальный организм и распространяющую свой яд с невероятной быстротой (именно испорченность нравов в тюрьмах); это — изолирование преступника».

Господин Сю разделяет мнение всех добропорядочных господ, объясняющих распространение преступлений устройством тюрем. Чтобы освободить преступника от дурного общества, они оставляют его в обществе с самим собой.

Господин Эжен Сю объясняет:

«Я счел бы себя счастливым, если бы мой слабый голос услышан был вместе с голосами всех тех, которые с столь несомненным правом и с такой настойчивостью добиваются полного и абсолютного применения системы одиночного ваключения».

Желание господина Сю осуществилось лишь отчасти. В нынешней сессии палаты депутатов, при обсуждении вопроса о системе одиночного заключения, даже официальные защитники этой системы вынуждены были признать, что следствием ее применения является рано или поздно умопомешательство заключенного. Все наказания, превышающие десятилетний срок, должны были поэтому быть заменены ссылкой.

Если бы господин Токвиль и господин Бомон основательно изучили роман Эжена Сю, они, без сомнения, добились бы полного и абсолютного применения системы одиночного заключения.

Изолируя от общества преступников, сохраняющих еще здравый рассудок, с целью лишить их рассудка, Эжен Сю, наоборот, доставляет сумасшедшим общество людей, чтобы возвратить им рассудок. «Опыт показывает, что одиночество столь же гибельно для сумасшедших, как оно спасительно для преступников».

Если господин Сю и вместе с ним его критический герой Родольф не сумели посредством католической теории наказания и методистской системы одиночного заключения сделать право беднее хотя бы на одну тайну, то вато они обогатили медицину новыми тайнами, а ведь в конечном итоге открытие новых тайн является такой же васлугой, как и разоблачение старых тайн. В полном согласии с господином Сю критическая критика сообщает по поводу ослепления Мастака следующее:

«Он даже не верит, когда ему говорят, что он лишен света своих очей».

Мастак не мог верить в потерю эрения, потому что он действительно еще видел: г. Сю описывает новый вид катаракта, он сообщает действительную тайну для массовидной, некритической офтальмологии.

Зрачок после операции принимает белую окраску. Очевидно, мы имеем дело с бельмом хрусталика. До сих пор, правда, такого рода бельмо могло быть произведено лишь путем поранения оболочки хрусталика, и при этом почти без боли, если не совсем безболезненно. Но так как медики достигали этого результата естественным, а не критическим способом, то ничего другого не оставалось, как, по совершении поранения, подождать воспаления с его пластическим выпотеванием, чтобы получить помутнение хрусталика.

Еще большее чудо и тайна приключается с Мастаком в третьей главе третьего тома. Ослепленный вновь обретает зрение. «Сычиха, Мастак и Хромушка увидели священника и Флёр де-Мари».

Если мы не захотим, по примеру «Критики синоптиков», объяснить это явление как писательское чудо, то мы должны будем донустить, что Мастак снова оперировал свое бельмо. Впоследствии он снова оказывается слепым. Он, стало быть, слишком рано открыл свой глав, световое раздражение вызвало воспаление, которое привело к параличу сетчатой оболочки и неизлечимой слепоте. То, что здесь весь процесс занял всего одну секунду, составляет новую тайну некритической офтальмологии.

# б) Воздаяние и наказание. Двойное правосудие (с таблицей).

Герой Родольф раскрывает нам новую теорию, ставящую себе целью поддержание общества путем награждения добродетельных деяний и наказания дурных поступков. С некритической точки врения теория эта — не что иное, как теория современного общества. Упускает ли оно когда-нибудь из виду вознаградить добрых и наказать злых? По сравнению с этой разоблаченной тайной, сколь некритичным является массовидный коммунист Оуэн, рассматривающий систему наград и наказаний как освящение общественных ранговых отличий и полное выражение рабской отверженности. Новым разоблачением может показаться то, что Эжен Сю влагает

Новым разоблачением может показаться то, что Эжен Сю влагает распределение наград в руки специфического правосудия, — особого придатка уголовной юстиции: недовольный единой судимостью, он изобретает двойную. К сожалению, и эта разоблаченная тайна — не больше, как повторение старого учения, очень пространно изложенного в вышеназванной книге Бентама. Нельзя, однако, отказать господину Эжену Сю в чести несравненно более критического рассмотрения и мотивировки своего предложения, нежели это сделано Бентамом. Между тем как массовидный англичании все время остается на поверхности земли, дедукция господина Сю вздымается высоко в критические сферы небес. Господин Сю рассуждает следующим образом:

«Чтобы устрашать злых, люди варанее облекают в материальную форму предполагаемые проявления небесного гнева. Почему бы не облекать аналогичным образом в материальную форму божеское награждение добрых и не предупреждать этого вознаграждения на вемле?»

Согласно некритическому возврению, дело происходило как раз наоборот: в небесной теории кримпналистики идеализирована земная теория, подобно тому как в божеском вознаграждении идеализирована система наемного труда. Если общество не вознаграждает всех добрых, то это безотлагательно должно быть сделано божеской справедливостью, ибо последняя должна иметь преимущество над человеческой справедливостью.

В своем изображении критически награждающего правосудия господин Эжен Сю показал нам «пример того женского» (изобличенного господином Эдгаром, с полным «спокойствием повнавания», в лице Флоры Тристан) «досматизма, который добивается формулы и находит таковую в категориях существующего». Господин Эжен Сю присовокупляет к каждому пункту существующей криминальной юстиции, которую он целиком сохраняет, в подробностях скопированный соответствующий пункт награждающей юстиции. Для наглядности мы изобразили проектируемую систему вместе с соотносительными пунктами криминальной юстиции в прилагаемой таблице [см. стр. 222].

Г-н Сю, ваволнованный представившейся его воображению картиной, восклицает: «Увы, это утопия! Но предположите, что какое-нибудь общество организовано таким именно образом!» Это была бы, следовательно, критическая организация общества. Мы вынуждены взять под свою ващиту эту организацию против упрека Эжена Сю, будто она оставалась до сих пор утопией. Сю совершенно вабыл про «премию добродетели», которая ежегодно равдается в Париже и о которой он сам упоминает. Премия эта даже двояким образом организована: материальная премия, Prix Monthion за благородные деяния мужчин и женщин, и ргіх гозіèге для девиц совершеннейшей нравственности. Здесь даже нет недостатка в требуемом Эженом Сю венце из роз.

Что касается надвора ва добродетелью (éspionage de vertu), равно как попечительства высокого морального милосердия (surveillance de la haute charité morale), то все вто давно органивовано иевуитами. Кроме того, газеты «Journal des débats», «Siècle», «Petites affiches de Paris» и др. по подходящим ценам ежедневно внонсируют и прославляют добродетели, благородные поступки

#### Таблица критически завершонной юстиции.

#### Существующая юстиция

Название: Уголовная юстиция.

Символ: Держит в руке меч, чтобы снимать им головы влых.

Цель: Наказание злых, тюремное заключение, лишение чести, лишение живни.

Народ увнает о страшном наказании, уготованном для влых.

Средства для открытия влых: Полицейское шпионство, сыщики, чтобы подкарауливать влых.

Решение вопроса о том, принадлежит ли данное ли до к числу влых: Les assises du crime, уголовный суд. Министерство уголовной юстиции объявляет о преступлениях обвиняемого и предает их публичной мести.

Состояние преступника после приговора: Он находится под надзором высшей полиции. Прокормление в тюрьме. Государство расходуется на него.

Исполнение приговора: Преступник стоит на *этафоте*.

#### Критическая дополненная юстиция

Название: Юстиция доброде-

Символ: Держит в руке венец, чтобы украшать им головы добрых.

Цель: Награждение добрых, даровой стол, почести, поддержание жизни.

Народ узнает о блестящем триумфе, уготованном для добрых.

Средства для открытия добрых: Шпионское наблюдение за добродетелью, сыщики, чтобы подкарауливать добродетельных.

Решение вопроса о том, принадлежит ли данное лицо к числу добрых: Assises de la vertu, суд над добродетелью. Министерство юстиции добродетельного поведения объявляет о благородных поступках обвиняемого и предает их публичной признательности.

Состояние добродетельного после приговора: Он находится под надвором высшей моральной благотворительности. Прокормление в собственном доме. Государство расходуется на него.

Исполнение приговора: Как раз напротив эшафота преступника возвышается пьедестал, на который восходит великий добродетельный муж: стол добродетел

и заслуги всех парижских биржевых спекулянтов, не говоря уже о том, что каждая партия имеет свой собственный орган для анонсирования и прославления политических благородных деяний своих членов.

Еще старый Фосс заметил, что Гомер лучше своих богов. Мы можем поэтому сделать ответственным за идеи Эжена Сю «разоблаченную тайну всех тайн» — Родольфа.

Сверх того, господин *Шелига* сообщает нам: «В романе встречаются, кроме того, частые отступления от главной нити расскава, различные вставки и эпизоды, — и все это представляет собой критику».

## в) Управднение одичания среди цивилизации и бесправия в государстве.

Юридическое предупредительное средство для управднения преступлений и вместе с тем одичания среди цивилизации заключается в «защитительной опеке государства над детьми кавненных преступников и приговоренных к бессрочным наказаниям». Сю желает организовать распределение преступлений более либеральным способом. Отныне никакая семья не должна обладать наследственной привилегией на преступление, свободная конкуренция преступлений должна взять верх над монополией.

«Бесправие в государстве» господин Сю управдняет при посредстве реформы Соde pénal в отделе о «влоупотреблении доверием» (abus de confiance), а именно — путем навначения получающих постоянное вовнаграмсдение адвокатов для бедных. Повтому господин Сю считает бесправие управдненным в Пьемонте, Голландии и др. государствах, где уже существуют адвокаты для бедных. Францувское ваконодательство делает только ту ошибку, что оно не вовнаграждает адвоката для бедных, не обявывает его консультировать исключительно бедных и слишком суживает ваконные рамки бедноты. Как будто бесправие начинается только в самом судебном процессе и как будто во Франции не известно уже с давних пор, что право ничего не дает, а только санкционирует существующие отношения. Ставшее уже тривиальным различение права и факта осталось, повидимому, «парижской тайной» для критического романиста.

Если к критическому разоблачению правовых тайн присовокупить еще те великие реформы, которые Эжен Сю думает произвести в профессии швейцаров, то не трудно будет понять парижский журнал «Сатана». На столбцах этого журнала обитатели одного городского квартала обращаются к «великому реформатору по всей линии» с жалобой на то, что на их улицах нет газового освещения. Господин Сю отвечает, что он поможет этой беде в шестом томе своего «Вечного жида». Другой квартал жалуется на недостатки первоначального обучения. В десятом томе «Вечного жида» он обещает провести реформу первоначального обучения в этом квартале.

#### 4. РАЗОБЛАЧЕННАЯ ТАЙНА «ТОЧКИ ЗРЕНИЯ».

«Родольф не останавливается на своей возвышенной (!) точке зрения... Он не жалеет труда, чтобы усвоить себе по свободному выбору точку зрения, с одной стороны, с другой, — сверху и сниву» (Шелига).

Главную тайну критической критики составляет «точка врения» и суждение с точки врения точки врения. Каждый человек, как и каждый духовный продукт, превращается в ее главах в точку врения.

Нет ничего легче, как проникнуть в тайну точки врения, если только вы однажды постигли общую тайну критической критики, ваключающуюся в том, чтобы заново подогревать старую спекулятивную дребедень.

Пусть, прежде всего, сама критика устами патриарха, господина Бруно Бауэра, выскажется о своей теории «точки эрения».

«Наука... никогда не имеет дела с определенным, отдельным индивидуумом или с определенной, данной точкой врения... Она, конечно, не преминет упразднить пределы какой-нибудь точки врения, если только это стоит труда и пределы эти действительно имеют общечеловеческое вначение; но она их рассматривает как чистую категорию и определенность самосознания и обращается, ввиду этого, только к тем, кто имеет смелость возвыситься до всеобщности самосовнания, т. е. к тем, которые не хотят во что бы то ни стало оставаться в этих самых пределах» (Anekdota, T. II, р. 27).

Тайну этой бауэровской смелости составляет гегелевская феноменология. Так как Гегель ставит в ней самосовнание на место человека, то самая разнообразная человеческая действительность представляется лишь как определенная форма, как определенность самосовнания. Но голая определенность самосовнания есть «чистая категория», голая «мысль», которую я, стало быть, могу управднить в «чистом» мышлении и путем чистого мышления преодолеть. В феноменологии Гегеля оставлены в стороне материальные, чувственные, предметные основы различных образов, отчуждаемых самосовнанием. Поэтому вся разрушительная работа привела в результате к консервативной философии, так как подобная точка эрения предполагает, что предметный, чувственно действительный мир побежден, коль скоро

он превращается в «мыслительную вещь», в простую определенность самосознания. Над действительным противником, превращенным, таким образом, в эфирное существо, легко одержать победу «в эфире чистого мышления». Поэтому феноменология вполне последовательно кончает тем, что она на место всей человеческой действительности ставит «абсолютное знание», — знание потому, что это есть единственная форма существования самосознания, а также потому, что самосознание рассматривается как единственная форма существования человека, — абсолютное же внание потому, что только самосовнание внает само себя и не стесняемо более никаким предметным миром. Гегель делает человека человеком самосознания, вместо того чтобы сделать самосовнание самосовнанием человека, — действительного человека, т. е. живущего в действительном, предметном мире и им обусловленного. Он ставит мир на голову и по этой причине уничтожает в своей голове все пределы, что им, однако, нисколько не мешает существовать для дурной чувственности, для действительного человека. Кроме того он необходимым образом считает рамками все то, что обнаруживает ограниченность всеобщего самосознания, -- всякую чувственность, действительность, индивидуальность людей и их мира. Вся феноменология имеет своею целью доказать, что самосовнание есть единственная и всеобщая реальность.

В последнее время господин Бауэр окрестил абсолютное знание именем критики, а определенность самосознания более вультарно звучащим термином точки зрения. В «Анекдотах» оба термина стоят еще рядом, и точка зрения комментируется еще при помощи определенности самосознания.

Так как «религиозный мир, как таковой», существует только как мир самосовнания, то критическому критику — теологу ех ргоfesso — не может притти в голову, что существует мир, в котором отличимы совнание и бытие, — мир, который остается неизменным, когда я управдняю его мысленное существование, его существование как категорию, как точку врения, другими словами: когда я видоизменяю свое собственное субъективное совнание, не изменяя предметной действительности действительно предметным образом, т. е. не изменяя своей собственной предметной действительности и действительности других людей. Спекулятивное мистическое тожество бытия и мышления повторяется поэтому в критике рядом с одинаково мистическим тожеством практики и теории. Этим объясняется ее равдражение против практики, которая хочет быть чем-то отличным от теории, и против теории, которая хочет быть чем-то отличным от растворения определенной категории в «беспредельной всеобщности

самосознания». Ее собственная теория ограничивается тем лишь, что объявляет все определенное противоречием беспредельной всеобщности самосознания, а потому ничтожным, как, например, государство, частную собственность и т. д. Следовало бы, наоборот, покавать, как государство, частная собственность и т. д. превращают людей в абстракции или же представляют собой продукты абстрактного человека, вместо того чтобы быть действительностью индивидуальных, конкретных людей.

Наконец само собой разумеется, что если феноменология Гегеля, вопреки своему спекулятивному первородному греху, дает по многим пунктам элементы действительной характеристики человеческих отношений, то гг. Бруно и К<sup>2</sup>, напротив, дают бессодержательную карикатуру, которая, удовлетворяясь извлечением из какого-нибудь духовного продукта или же из реальных отношений и движений какой-нибудь определенности, обращает эту определенность в мысленную определенность, в категорию, рассматривая эту категорию как точку зрения продукта, отношения и движения. И все это делается для того, чтобы получить возможность со старческой мудростью снисходительно рассуждать об этой определенности с точки врения абстракции, всеобщей категории и всеобщего самосовнания.

Как для Родольфа люди руководствуются в своих действиях либо принципом добра, либо принципом вла и, стало быть, должны оцениваться сообразно этим неизменным категориям, так для гг. Бауэра и  $K^2$  одни исходят из точки врения массы, другие — из принципа критики. Но все они превращают действительных людей в абстрактные точки врения.

## 5. РАЗОБЛАЧЕНИЕ ТАЙНЫ УТИЛИЗАЦИИ ЧЕЛОВЕЧЕСКИХ ВЛЕЧЕНИЙ, ИЛИ КЛЕМЕНЦИЯ ДАРВИЛЬ.

До сих пор Родольф по-своему вознаграждал добрых и по-своему наказывал злых. Теперь мы, например, увидим, как он извлекает пользу из *страстей* и «дает надлежащее развитие прекрасным природным задаткам Клеменции Дарвиль».

«Родольф, — говорит Шелига, — укавывает ей на развлекающую сторону благотворительности, — мысль, свидетельствующая о таком внании людей, которое свойственно лишь уму, прошедшему черев такие глубокие испытания, как ум Родольфа».

Выражения, употребляемые Родольфом в его беседе с Клеменцией Дарвиль, как-то: «делать привлекательным, использовать природный вкус, регулировать интригу, использовать склонность к хитрости и притворству, преобразить властные неискоренимые

инстинкты в благородные качества» и т. д., — все эти выражения, равно как и сами *склонности*, которые вдесь по преимуществу приписываются женской природе, выдают тайный источник мудрости Родольфа — Фурье. К нему в руки попало популярное ивложение учения Фурье.

Приложение учения Фурье в такой же мере является критической собственностью Родольфа, как и его переделка теории Бентама.

Не в самой благотворительности, как таковой, должна молодая маркива искать удовлетворения своих человеческих потребностей, не в ней самой она должна находить человеческое содержание и цель деятельности и потому также и развлечения. Нет, благотворительность представляет, наоборот, лишь внешний повод, лишь предлог, лишь материю развлечения, которое может быть достигнуто посредством другого, какого угодно, занятия. Нищета сознательно эксплоатируется, чтобы доставить благодетелю «пикантное романическое удовольствие, удовлетворение любопытства, всякого рода приключения с переодеваниями, нервные потрясения и проч., наслаждение своим собственным превосходством над другими».

Тем самым Родольф бессознательно открыл давно открытую тайну, что сама человеческая нищета, бесконечная отверженность, вынужденная принимать милостыню, должна служить игрой для аристократии денег и образования, должна существовать для удовлетворения их самолюбия, для щекотанья их гордости, для раввлечения.

Многочисленные благотворительные общества в Германии, многочисленные благотворительные учреждения во Франции, многочисленные благотворительные дон-кихотские предприятия в Англии, концерты, балы, спектакли, обеды для бедных, даже сбор пожертвований для потерпевших несчастье, — все это имеет лишь вышеуказанный смысл. В этом виде и благотворительность давно уже организована как развлечение.

Внезапное, ничем не мотивированное превращение маркизы при одном только звуке слова «аmusant» заставляет нас сомневаться в прочности ее излечения, или же, вернее, ее превращение только повидимому внезапно и не мотивировано, только повидимому вызвано изображением благотворительности как развлечения. Маркиза любит Родольфа, и Родольф ватевает с ней разные переодевания, интригует вместе с ней, пускается с ней во всякие благотворительные приключения. Впоследствии при благотворительном посещении маркизой тюрьмы St. Lazare обнаруживается ее ревность к Флёр де Мари, и из благотворительного отношения к своей ревности она

вамалчивает перед Родольфом арест Марии. В лучшем случае Родольфу удалось научить несчастную женщину играть пошлую комедию с несчастными существами. Тайну изобретенной Родольфом филантропии разоблачает нам тот парижский фат, который после танца приглашает свою даму к ужину следующими словами: «Ах, мадам, недостаточно танцовать в пользу этих бедных поляков... будем благотворительны до конца... пойдемте ужинать в пользу этих бедняхов»?

### 6, РАЗОБЛАЧЕНИЕ ТАЙНЫ ЖЕНСКОЙ ЭМАНСИНАЦИИ, ИЛИ ЛУИЗА МОРЕЛЬ

По случаю ареста Луизы Морель Родольф пускается в рассуждения, которые можно резюмировать следующим образом: «Госполин часто губит служанку, пуская в ход страх, неожиданный натиск или пользуясь всеми обстоятельствами, вытекающими из природы отношений слуги. Он ввергает ее в несчастье, обрекает на повор и преступление. Закон не затрагивает этих отношений... Преступник, фактически принудивший девушку к детоубийству, не карается законом».

Рассуждения Родольфа не простираются даже настолько далеко. чтобы подвергнуть пресветлейшей критике само положение слуги. В качестве мелкого властителя он—великий сторонник существования слуг. Еще менее Родольф возвышается до понимания бесчеловечности общего положения женщины в современном обществе. Ему, всецело верному своей прежней теории, нехватает лишь закона, карающего соблазнителя и соединяющего с раскаянием и покаянием страшные физические мучения.

Родольфу следовало бы только присмотреться к существующему ваконодательству других стран. Английское ваконодательство удовлетворяет всем его требованиям. В своей нежной чувствительности, столь прославляемой Блекстоном, оно доходит до того, что предъявляет обвинение в вероломстве даже тому, кто соблавнил проститутку.

Господин Шелига трубит тут:

«Это! — думает! — Родольф! — А теперь сравните эти мысли с вашими фантазиями о эксенской эмансипации. В этих мыслях вы почти осяваете руками дело эмансипации, между тем как вы, по самой вашей природе, слишком практичны и поэтому так часто терпели крушение с вашими пустыми попытками».

Во всяком случае, мы обязаны благодарностью господину Шелиге ва разоблачение той тайны, что дело может быть «осяваемо руками» в мыслях. Что касается его сравнения Родольфа с людьми, проповедывавшими до сих пор эмансипацию женщины, то попробуйте сравнить мысли Родольфа с следующими фантавиями Фурье:

«Нарушение супружеской верности, обольщение девушки приносят соблазнителю честь, считаются хорошим тоном. Но бедная девушка! Детоубийство, какое преступление! Если она дорожит своею честью, она должна уничтожить следы своего бесчестия, а если она жертвует своим ребенком во имя предрассудков этого мира, то она подвергается еще большему повору и делается жертвой предрассудков закона. Вот порочный круг, который описывается механизмом цивилизации.

«Разве молодая девушка не является товаром, предлагаемым первому встречному покупателю, желающему приобрести ее в свою исключительную собственность?.. Точно так же, как в грамматике два отрицания составляют утверждение, так и в брачной сделке две проституции составляют добродетель...

«Раввитие данной исторической эпохи лучше всего определяется отношением между прогрессом женщины и свободой, так как в отношениях между женщиной и мужчиной, слабым и сильным, наиболее отчетливо выявляется победа человеческой природы над вверством. Степень женской эмансипации представляет естественное мерило всеобщей эмансипации... Унижение женского пола есть существенная отличительная черта как цивилизации, так и варварства, с тем только различием, что порок, который практикуется варварством без всяких прикрас, цивилизация поднимает на степень сложного, двусмысленного, непристойного, лицемерного бытия... Никого не унижает более глубоко такое преступление, как содержание женщины в рабстве, чем самого мужчину» (Фурье).

Совершенно ивлишне противопоставить рассуждениям Родольфа мастерскую характеристику *брака*, данную Фурье, равно как и ввгляды материалистической фракции францувского коммунивма.

Жалкие отбросы социалистической литературы, подобранные романистом, все еще раскрывают критической критике неизвестные «тайны».

## 7. РАЗОБЛАЧЕНИЕ ПОЛИТИКО-ЭКОНОМИЧЕСКИХ ТАЙН.

а) Теоретическое разоблачение политико-экономических тайн.

*Первое разоблачение:* Богатство часто приводит к расточительности, расточительность к разорению.

Второе разоблачение: Только-что описанные следствия богатства вытекают из недостаточности морального воспитания богатой молодежи.

Третье разоблачение: Наследование и частная собственность неприкосновенны и священны и таковыми должны быть.

Четвертое разоблачение: Богатый морально обязан отдавать рабочим отчет в употреблении своего состояния. Большое ссстояние есть наследственный вклад, феодальный лен, вложенный в умные, твердые, ловкие, великодушные руки, которым поручено также сделать это состояние плодотворным и пользоваться им таким образом, чтобы всё, на долю чего выпало счастье находиться в сфере блестящего и спасительного лучеиспускания большого состояния, испытало на себе плодотворное, оживляющее, улучшающее влияние последнего.

Пятое разоблачение: Государство должно преподать неопытной богатой молодежи первоначальные основы индивидуальной экономии. Оно должно морализировать богатство.

Шестое разоблачение: Наконец, государство должно заняться разрешением вопроса громадной важности, — вопроса об организации труда. Оно должно показать спасительный пример ассоциации капиталов и труда, и именно — такой ассоциации, которая была бы честна, интеллигентна, справедлива, которая обеспечивала бы благосостояние рабочего, не нанося в то же самое время вреда владениям богатых, которая связала бы оба эти класса узами взаимного благоволения, признательности и тем самым навсегда обеспечила бы спокойствие государства.

Так как государство пока еще не желает считаться с этими теориями, то *Родольф* сам дает некоторые практические примеры. Примеры эти обнаруживают ту тайну, что для гг. Сю, Родольфа и критической критики самые известные экономические отношения остались «мистериями».

## б) Банк для бедных.

Родольф учреждает банк для бедных. Устав этого критического банка для бедных следующий:

Он имеет своею целью оказывать поддержку добропорядочным семейным рабочим в период безработицы. Он должен заменить собою милостыню и ссудные кассы. Он располагает ежегодным доходом в 12 000 франков и дает вспомогательные ссуды в размере от 20 до 40 фр. без процентов. Для начала он распространяет свою деятельность только лишь на седьмой парижский округ, где живет большая часть рабочих. Рабочие или работницы, добивающиеся помощи, должны иметь свидетельство от своего последнего патрона, в котором заверяется добропорядочность их поведения и укавывается причина

и срок перерыва работы. Эти ссуды должны быть покрываемы ежемесячными взносами получателей по шестой или двенадцатой части всей следуемой суммы, по выбору самих рабочих и начиная с того дня, как они вновь стали на работу. Гарантией ссуды служит обявательство под честное слово. Двое других рабочих должны, кроме того, поручиться за честное слово получателя ссуды. Так как цель критического банка заключается в том, чтобы помочь одной из худших бед рабочей жизни, перерыву в работе, то помощь может быть оказана, стало быть, лишь безработным ремесленникам. Господин Жермен, заведующий этим учреждением, получает годовой оклад в 10 000 франков.

Бросим теперь массовидный взгляд на практику критической политической экономии. Ежегодный доход равняется 12 000 франков. Ссуды выдаются в размере от 20 до 40 фр., в среднем равняются 30 фр. Число официально признанных «ницими» рабочих 7 округа, по меньшей мере, равно 4 000. Следовательно, ежегодно может быть по меньшей мере, равно 4 000. Следовательно, ежегодно может быть оказана помощь 400 рабочим, т. е. десятой части нуждающихся рабочих седьмого округа. Для Парижа мало будет определить продолжительность безработицы в 4 месяца, т. е. 16 недель: цифра эта слишком ниэка. Если распределить 30 франков на 16 недель, то получится на неделю 37 су и 3 сантима, т. е. меньше 27 сантимов в день. Ежедневный расход на одного арестанта во Франции составляет, в среднем, несколько больше 47 сант., из которых на пищу уходит больше 30 сант. Но рабочий, которому помогает Родольф, имеет семью. Если считать, что, кроме мужа и жены, в семье имеется еще, в среднем, двое детей, то выходит, что 27 сант. должны быть распределены между четырьмя лицами. Квартира обходится минимум в 15 сант. в день, остаются еще 12 сант. *Хлеб*, съедаемый, в среднем счете, *одним* арестантом, обходится прибливительно в 14 сант. Следовательно, на полученную из критического банка сумму денег рабочий со своей семьей, не считая вовсе других потребностей, сумеет купить меньше, чем четвертую часть нужного ему хлеба, и должен будет умереть с голоду, если он не прибегнет к тем средствам, которые и имел в виду устранить банк для бедных, т. е. к ссудной кассе, к попрошайничеству, воровству и проституции.
Зато муж беспощадной критики блестяще устраивает ваведую-

Зато муж беспощадной критики блестяще устраивает заведующего банком. Доход, подлежащий заведыванию, равняется 12 000 фр., доход заведующего — 10 000 фр. Заведывание обходится в 45%, приблизительно втрое больше, чем управление массовидными учреждениями для бедных в Париже, которое обходится приблизительно в 17% всего расходуемого капитала.

Но привнаем на минуту, что помощь, оказываемая банком для бедных, есть действительная, а не иллюзорная только помощь; все же учреждение разоблаченной тайны всех тайн покоится на фантастическом представлении, что достаточно изменить распределение вознаграждения за труд, чтобы рабочий получил возможность жить целый год.

Выражаясь проваически, доход 7 500 000 францувских рабочих составляет 91 франк на человека, доход других 7 500 000 французских рабочих составляет 120 фр. на человека. Итак, уже 15 000 000 рабочих получают меньше, чем абсолютно необходимо для поддержания живни.

Мысль критического банка для бедных, если держаться разумного толкования, сводится к тому, чтобы вычитывать из ваработка рабочего в тот период, когда у него есть занятие, столько, сколько необходимо ему выдать в ссуду в период безработицы. Даю ли я ему во время безработицы определенную сумму денег с тем, чтобы он вернул мне ее, когда начнет работать, или же он мне в период работы дает определенную сумму денег, а я ему возвращаю ее в период безработицы, — это все равно. В том и другом случае он всегда дает мне в рабочее время то, что потом получает в безработное время.

«Чистый» банк для бедных отличается от массовидных сберегательных касс лишь двумя очень оригинальными, очень критическими особенностями: во-первых, тем, что банк ссужает свои деньги à fond perdu, в нелепом предположении, что рабочий может воввратить ссуду, если хочет, и что он всегда хочет ваплатить, если может; вовторых, тем еще, что банк не платит никаких процентов ва вложенные рабочим суммы. Потому только, что вложенная сумма принимает вдесь форму аванса, банк считает уже великим делом одно то, что он не требует процентов с рабочего.

Критический банк отличается, стало быть, от массовидных сберегательных касс тем, что рабочий теряет свои проценты, а банк свой капитал.

## в) Буквальское образцовое хозяйство.

Родольф устраивает *образцовое хозяйство в Буквале*. Место это выбрано тем более удачно, что оно хранит еще следы феодального времени, именно — феодальный замок.

Каждый из шести рабочих-мужчин, занятых на этой ферме, получает 150 экю, или 450 франков, каждая работница 60 экю, или 180 фр. ежегодной заработной платы. Кроме того им полагается даровой отол и даровая квартира. Обычная ежедневная пища буквальских рабочих состоит из «основательнейшего» куска ветчины, из не менее

страшного куска баранины и, наконец, из не менее массовидного куска телятины, к чему, в качестве побочных блюд, присоединяется двоякого рода вимний салат, два больших сыра, картофель, сидр и т. д. Каждый из шести рабочих-мужчин работает вдвое больше, чем обыкновенный французский сельский батрак.

Так как вся сумма ежегодного дохода во Франции, при равном разделе, равняется в среднем 93 фр. на человека; так как число жителей, непосредственно занятых в сельском хозяйстве, равняется двум третям всего населения Франции, то можно отсюда заключить, какую революцию не только в распределении, но и в производстве национального богатства произвело бы всеобщее подражание образцовому хозяйству немецкого калифа.

Из вышеуказанного следует, что Родольф добился такого огромного увеличения производства только тем, что он заставляет каждого рабочего работать вдвое больше прежнего и поглощать пищи в шесть раз больше прежнего.

Так как французский крестьянин очень прилежен, то рабочие, работающие вдвое больше, должны быть сверхчеловеческими атлетами, на что, повидимому, указывают мясные блюда «внушительных» размеров. Мы в праве, стало быть, принять, что каждый из этих шести рабочих потребляет ежедневно, по меньшей мере, 1 фунт мяса.

Если бы все производимое во Франции мясо было разделено поровну, то на человека едва ли пришлось бы по  $^{1}/_{4}$  фунта мяса. Отсюда видно, какую революцию мог бы и в этом отношении произвести пример Родольфа. Одно только земледельческое население потребляло бы больше мяса, чем производится во всей Франции, так что эта критическая реформа совершенно уничтожила бы скотоводство во Франции.

Пятая часть валового дохода, которую Родольф, по отчету управляющего буквальской фермой, отца Шателена, предоставляет рабочим, кроме высокой ваработной платы и роскошного стола, есть не что иное, как его земельная рента. По среднему расчету принимается обыкновенно, что, в общем, за вычетом всех издержек производства и прибыли на ватраченный в производстве капитал в польву французского вемельного собственника остается еще пятая часть валового дохода, или же, другими словами: что доля, представляющая ренту, равна пятой части валового дохода. Хотя Родольф, бесспорно, чрезмерио понижает прибыль на ватраченный капитал, увеличивая сверх нормы расходы на оплату труда (по Шапталю, «De l'industrie française», I, р. 230, средний размер ежегодного дохода французского крестьянина, работающего по найму, равняется 120 фр.), хотя он

дарит всю свою ренту рабочим, тем не менее отец Шателен утверждает, что monseigneur увеличивает, благодаря этой методе, свой доход и этим утверждением старается побудить других, некритических эемельных собственников, ввести у себя такое же хоэяйство.

Образцовое хозяйство в Буквале — не более, как фантастический призрак; его *скрытый фонд* заключается не в *естественном* богатстве буквальской почвы, а в сказочном мешке фортуны Родольфа.

Критическая критика шумит по этому поводу: «С первого взгля∂а видно, что весь этот план не утопия». Только критическая критика способна при первом взгляде на сказочный мешок фортуны увидеть, что он не утопия. Критический первый взгляд есть «дурной взгляд»!

## 8. РОДОЛЬФ, «РАЗОБЛАЧЕННАЯ ТАЙНА ВСЕХ ТАЙН».

Чудесное средство, дающее возможность Родольфу совершить все свои спасительные акты и все свои чудесные превращения, заключается не в его прекрасных словах, а в звонком металле. Таковы моралисты, — говорит Фурье. — Нужно быть миллионером, чтобы подражать их героям.

Мораль — это «impuissance, mise en action», обращенное в действие бессилие. Коль скоро она сражается с пороком, она терпит поражение. И Родольф даже не возвышается до точки врения самостоятельной морали, которая, по крайней мере, покоится на сознании человеческого достоинства. Его мораль, напротив того, покоится на сознании человеческого бессилия. Он - представитель теологической морали. Мы рассмотрели во всех подробностях геройские подвиги, совершенные им при помощи его христианских idées fixes, посредством которых он спасает мир; мы рассмотрели весь арсенал этих идей: ero «charité» (благотворительность), «dévouement» (бевзаветная преданность), «abnégation» (самоотречение), «repentir» (раскаяние), «bons et méchants» (добрые и влые), «récompense et punition» (вознаграждение и наказание), «châtiments terribles» (страшные наказания), «isolement» (уединение), «salut de l'âme» (спасение души) и т. д., и в то же время мы показали, что все это — не более, как шутовство. Нам остается еще только равобрать личный характер Родольфа, этой «разоблаченной тайны всех тайн», или разоблаченной тайны «чистой критики».

Противоречие «добра» и «зла» предстало перед нашим критическим Геркулесом еще в период его юности, олицетворенное в двух образах, — Мурфа и Полидори, двух учителей Родольфа. Первый

из них воспитывает его в духе добра и есть «добрый», второй — для вла и есть «злой». Для того чтобы этот способ понимания противоречия добра и вла не уступал в тривиальности другому подобному пониманию, которое обыкновенно имеет место в нравоучительных романах, «добрый» Мурф должен быть изображен не ученым, не «особенно выдающимся в интеллектуальном отношении». Но вато он честен, прост, односложен в своих речах, величественно третирует вло короткими аттестациями в роде: позорно, низко, испытывая чувство ужаса перед низким. Чтобы выразиться по Гегелю, — он на честный манер переводит мелодию добра и истины в равенство тонов, т. е. в одну ноту.

Напротив, Полидори — чудо ума, знаний и образования, но при этом человек «опаснейшей безнравственности» и склонен к «самому крайнему скептицизму, чего не мог забыть Эжен Сю, как выходец молодой благочестивой буржуазии Франции. О духовной энергии и образовании Эжена Сю и его героя можно судить по тому паническому ужасу, который в них вызывает скептицизм.

«Мурф, — говорит господин Шелига, — в одно и то же время и увековеченная вина 13 января, и вечное искупление этой вины за свою высокую любовь и самопожертвование для особы Родольфа».

Подобно тому как Родольф представляет собой deus ex machina п посредника мира, так и Мурф представляет собой личного deus ex machina и посредника Родольфа.

«Родольф и спасение человечества, Родольф и осуществление в действительности совершенств человеческого существа составляют для Мурфа единое, нераздельное целое, единое целое, которому он служит не с бессознательной собачьей преданностью раба, а с полным сознанием и самостоятельно».

Мурф, стало быть, просвещенный, сознательный и самостоятельный раб. Как и всякий княжеский слуга, он видит в своем господине олицетворение спасения человечества. Граун льстит Мурфу, называя его «бесстрашным телохранителем». Сам Родольф называет его образцом слуги, и он действительно образцовый слуга. Эжен Сю сообщает нам, что он очень аккуратно tête-à-tête называет Родольфа monseigneur. В присутствии других он, ради сохранения инкогнито, губами произносит слово monsieur, сердцем же monseigneur.

«Мурф помогает сорвать покров с тайн, но только ради Родольфа. Он принимает участие в работе по разрушению могущества тайн».

О густоте покрова, скрывающего от Мурфа самые простые мировые отношения, можно составить себе представление по его беседе с посланником Грауном. Из закона, разрешающего самозащиту в случаях крайней необходимости, он делает вывод, что Родольф в праве был, в качестве тайного уголовного суды, ослепить скованного и «безоружного» Мастака. Его изображение, как Родольф станет рассказывать перед судом о своих «благородных» поступках, какие прекрасные речи произнесет и как он будет изливать свое великое сердце, достойно гимназиста, прочитавшего только-что «Разбойники» Шиллера. Единственная тайна, которую Мурф предоставляет разрешить миру, это вопрос о том, чем он замазал свое лицо, когда разыгрывал роль угольщика, — угольной ли пылью или же сажей?

«Изыдут ангелы и отделят злых из среды праведных» (Ев. Матфея, 13, 49). «Скорбь и страх душам всех людей, творящих вло; слава, честь и мир всем творящим добро» (Посл. Павла к Римл. 8, 7).

Родольф сам себя производит в такие ангелы. Он отправляется в мир, чтобы отделить злых от праведных, чтобы наказать злых и наградить добрых. Представление о добре и зле с такой силой запечатиелось в его слабом мозгу, что он готов верить в телесный образ сатаны и хочет поймать дьявола живым, как некогда профессор Зак в Бонне. С другой стороны, он, наоборот, пытается скопировать в миниатюре противоположность дьявола — бога. Он любит «играть до некоторой степени роль провидения». Как в действительности все различия все более и более сливаются в различии между бедностью и богатством, так в идее все аристократические различия растворяются в противоречии между добром и злом. Это различение есть последняя форма, придаваемая аристократом своим предрассудкам. Себя Родольф относит к числу добрых, влые же существуют для того, чтобы он мог наслаждаться своим собственным превосходством. Приглядимся к «доброму» несколько ближе.

Господин Родольф проявляет благотворительность и расточительность в размерах, напоминающих багдадского калифа в «Тысяче и одной ночи». Он не может вести такой образ жизни без того, чтобы не высосать, как вампир, все соки из своего маленького немецкого княжества. По сообщению самого господина Сю, он принадлежал бы к числу медиатизированных немецких князей, если б его не спасло от вынужденного отречения покровительство одного французского маркиза. О размерах его княжества можно судить по этому последнему факту. Насколько Родольф критически судит о своем поло-

жении, можно видеть еще из того, что он, мелкий немецкий «серениссимус», считает необходимым сохранять в Париже полу-инкогнито, чтобы не обращать на себя внимание. Он возит с собой собственного канцлера с той критической целью, чтоб этот последний представлял «le côté théatral et puéril du pouvoir souverain»: точно мелкий немецкий «серениссимус» нуждается еще, кроме себя и своего вернала, в третьем представителе «театральной и детской стороны верховного могущества». Родольф сумел внушить своим людям столь же критическое непонимание своей роли и вначения. Так, например, слуга Мурф и посланник Граун не вамечают, как насмежается над ними парижский homme d'affaires, г. Бадино, делая вид, что он принимает их частные поручения за дела государственной важности, или же саркастически беседуя о «скрытых отношениях, могущих существовать между самыми равнобразными интересами и судьбами государств». «Да, — сообщает посланник Родольфа, у него хватает иногда бесстыдства сказать мне: «Сколько неизвестных для народа осложнений в деле управления государством! Кто ска-вал бы, барон, что доставляемые мною вам отчеты имеют какоелибо влияние на ход европейской политики, а между тем это, несомненно, так». Посланник и Мурф не видят бесстыдства в том, что им приписывают влияние на европейские дела, но находят бесстыдным, что Бадино до такой степени идеаливирует свое низкое ванятие.

Прежде всего всиомним одну сценку из домашней жизни Родольфа. Родольф рассказывает Мурфу, что он «переживает теперь
мгновения горделивого счастья и блаженства». Сейчас же вслед ва
этим он выходит из себя, потому что Мурф не хочет ответить на один
вопрос. «Я приказываю вам говорить», — обращается он к Мурфу.
Мурф просит не приказывать. Родольф говорит ему: «Я не терплю
умалчиваний». Он забывается до того, что совершает низость, напоминая Мурфу, что платит ему за его услуги, и он не успокаивается до тех пор, пока Мурф не напоминает ему о 13 января.
Уже после этого инцидента сказывается рабская натура Мурфа, который раньше позволил себе на минуту забыться. Он рвет на себе
«волосы», которых, к счастью, у него нет; он приходит в отчаяние
от того, что несколько грубо обощелся с своим высокопоставленным
господином, который называет его «образцом слуги», «своим добрым, старым, верным Мурфом».

Не смущаясь этими проявлениями дурного характера, Родольф повторяет свои излюбленные идеи о «добре» и «вле» и сообщает об успехах, которые он делает на поприще «добра». Он навывает

милостыню и сострадание целомудренными и благочестивыми утешительницами своей раненой души. Проституировать их перед отверженными, недостойными существами было бы чем-то ужасным, нечестивым, — святотатством! Само собой разумеется, сострадание и милостыня — утешительницы его души. Осквернить их было бы святотатством! Это вначило бы «породить сомнения в боге; тот же, который дает, должен внушить веру в бога». Подать милостыню отверженному, — такая мысль прямо непостижима!

Каждому движению своей души Родольф приписывает бесконечную важность. Он поэтому постоянно наблюдает и оценивает их. Так, в нашем примере простак утешается по поводу своей выходки против Мурфа тем, что Флёр де-Мари тронула его своим положением. «Я был до слез тронут, а меня еще обвиняют в том, что я равнодушен, жесток, непоколебим». Доказав, таким образом, свою собственную доброту, он разражается негодованием против «гла», против влостного поведения неизвестной матери Марии, и со всевозможной торжественностью обращается к Мурфу: «Ты внаешь, некоторые акты мести мне очень дороги, некоторые страдания — очень ценны». При этом он строит такие дьявольские гримасы, что верный слуга в испуге восклицает: «Ах, monseigneur!» Этот высокопоставленный господин походит на сынов молодой Англии, которые тоже хотят реформировать мир, совершают благородные подвиги и подвержены аналогичным истерическим припадкам.

Объяснение приключений и положений, в которые ставит себя Родольф, мы прежде всего находим в его эксадной к приключениям натуре. Он любит «романические пикантности, развлечения, приключения, переодевания»; его «любопытство» «ненасытно»; он чувствует «потребность в живительном, щекочущем нервы возбуждении», он «жаден к сильным нервным потрясениям».

Эти природные наклонности находят себе поддержку в его страстном стремлении *играть роль провидения* и устроить мир согласно со своими неизменными представлениями.

Его отношение к другим людям определяется либо какой-нибудь абстрактной idée fixe, либо совершенно личными, случайными мотивами.

Так, он освобождает врача-негра Давида и его возлюбленную не из непосредственного чувства человеческого участия, вызывае-мого судьбой этих людей, не для их освобождения, а для того, чтобы по отношению к рабовладельцу Виллису сыграть роль провидения и наказать его за его неверие в бога. Так, Мастак является для него искомым объектом, чтобы на нем испытать свою давно со-

тканную теорию наказания. Беседа Мурфа с посланником Грауном дает нам возможность, с другой стороны, глубже присмотреться к чисто личным мотивам, определяющим благородные деяния Родольфа.

Интерес monseigneur'а к Флёр де-Мари проистекает, как говорит Мурф, — если оставить «в стороне» сострадание, вызываемое участью бедняги, — из того, что дочь Родольфа, которую он так горько оплакивал, в это время была бы такого же самого возраста. Участие Родольфа к маркизе Дарвиль, — если «оставить в стороне» его человеколюбивые капризы, — объясняется той причиной личного характера, что без старого маркиза Дарвиль и его дружбы с императором Александром отец Родольфа был бы изъят из сонма немецких суверенов.

Его покровительство m-me Жорж и его интерес к ее сыну Жермену объясняются той же причиной. М-me Жорж принадлежит к семье Дарвиль. «Бедная m-me Жорж обявана за беспрестанные проявления милости его высочества не в меньшей степени своим несчастьям и добродетели, чем этому родству». Апологет Мурф старается ватушевать двусмысленность мотивов Родольфа такими оборотами речи, как «surtout, à part, non moins que» и т. д.

Весь характер Родольфа сказывается, наконец, в том «чистом» лицемерии, с которым он ухитряется выставить, перед самим собой и другими, пыл своих дурных страстей как пыл против страстей дурных людей. Эта манера напоминает нам аналогичную манеру критической критики, которая свои собственные глупости выдает за глупости массы, свои коварные нападки на развитие мира вне ее за коварные нападки мира на развитие; наконец, свой эгоизм, который мнит, что поглотил весь дух, выдает за эгоистическое сопротивление массы духу.

Мы изобличим «чистое» лицемерие Podoльфа в его отношениях к Мастаку, к графине Cape  $Ma\kappa$ - $\Gamma perop$  и к нотариусу  $\mathcal{H}a\kappa y$   $\Phi eppahy$ .

Родольф убедил Мастака совершить воровское нападение на свою квартиру с целью завлечь его в ловушку и завладеть им. При этом он руководствуется далеко не общечеловеческим, а чисто личным интересом. Дело в том, что Мастак обладает портфелем графини Мак-Грегор, а Родольф очень заинтересован в том, чтобы получить этом портфель в свои руки.

По поводу tête-à-tête Родольфа с Мастаком в романе скавано буквально следующее: «Родольф испытывал мучительный страх. Если б он упустил этот удобный случай завладеть особой Мастака,

он, бев сомнения, потерял бы эту возможность навсегда. Этот разбойник унес бы с собой все те тайны, в обладании которыми Родольф был так сильно заинтересован». Завладевая особой Мастака, Родольф, стало быть, завладевает портфелем графини Мак-Грегор. Он завладевает особой Мастака из личного интереса. Он ослепляет его, движимый личной страстью.

Когда Ревака расскавывает Родольфу про борьбу Мастака с Мурфом и объясняет его сопротивление тем, что он предугадывал свою участь, Родольф отвечает: «Он не внал этого». И он произносит эти слова «с мрачным видом, с лицом, искаженным тем почти жестоким выражением, о котором мы говорили». Мысль о мести ошеломляет его, он предвкущает то дикое наслаждение, которое ему доставит варварское наказание Мастака.

Так, при появлении врача-негра Давида, которому Родольф преднавначил роль орудия его мести, он восклицает: «Месть!..» Родольф выкрикивает эти слова с «холодным и сосредо-точенным бешенством».

Его охватило холодное и сосредоточенное бешенство. Затем он тихо шепчет на ухо врачу свой план и, когда последний вздрагивает от ужаса, он тотчас же ухитряется подставить, вместо чувства личной мести, «чистый» теоретический мотив. Речь идет, — говорит он, — о «применении идеи», которая уже часто мелькала в его возвышенном мозгу, и он не забывает присовокупить в елейном тоне: «Он будет еще иметь перед собой безграничный горизонт раскаяния». Он подражает испанской инквивиции, которая, отдавая осужденного в руки светского правосудия для сожжения на костре, присовокупляла при этом лицемерную просьбу о милосердии к кающемуся грешнику.

Само собой разумеется, что, когда происходит допрос и должна совершиться казнь Мастака, Родольф сидит у себя в чрезвычайно комфортабельном кабинете, в длинном, чрезвычайно черном халате, с чрезвычайно интересной бледностью на лице, и, чтобы вполне точно скопировать обстановку суда, видит перед собой длинный стол с вещественными доказательствами. Теперь, конечно, должно исчезнуть с его лица выражение дикости и мести, выступавшее наружу, когда он сообщал Резаке и врачу о своем плане. Теперь он должен предстать «спокойный, печальный, сдержанный», с высоко-комическим торжественным видом мирового судьи собственного изобретения.

Чтобы не оставить никаких сомнений насчет «чистоты» мотива ослепления, глупый  $Myp\phi$  признается посланнику Грауну: «Жестокое

накавание Мастака имело преимущественно своей целью отомстить ва меня коварному убийце».

В tête-à-tête с Мурфом Родольф высказывается следующим обравом: «Моя ненависть к влодеям... стала более живой, мое отвращение к *Саре* растет, без сомнения, вместе с печалью, которую причиняет мне смерть дочери».

Родольф сообщает нам о большой живости, приобретенной его ненавистью к злым. Разумеется, его ненависть — критическая, чистая, моральная ненависть, ненависть к злым, потому что они злы. Вследствие этого он рассматривает эту ненависть как шаг вперед, сделанный им в сфере добра.

В то же время обнаруживается, что этот рост моральной ненависти — не что иное, как личемерная санкция, которою он стремится прикрасить увеличение своего личного отвращения к Саре. Неопределенное моральное представление — увеличение ненависти против злых—оказывается лишь покрывалом для определенного неморального факта—увеличения отвращения к Саре. Это отвращение объясняется весьма естественной, весьма индивидуальной причиной — его личной печалью. Эта печаль есть мерило его отвращения. Sans doute!

Еще более отвратительное лицемерие сказывается при свидании Родольфа с умирающей графиней Мак-Грегор.

После разоблачения тайны, что Флёр де-Мари — дочь Родольфа и графини, Родольф подходит к последней «с угрожающим, безжалостным видом». Она молит его о пощаде. «Нет вам пощады», — отвечает он. — «Проклятие вам... вам... моему злому гению и злому гению моей расы». Итак, он хочет отомстить ва «расу». Далее он рассказывает графине, как он, в искупление своего покушения на жизнь отца, возложил на себя крест хождения в мир, где он награждает добрых и наказывает злых. Родольф терзает графиню, он отдается весь чувству раздражения, но в своих собственных глазах он выполняет только задачу, которую он поставил себе после 13 января — «преследовать вло».

Когда он уходит, Сара восклицает: «Пожалейте меня, я умираю!» «Умри, проклятая! — говорит Родольф, задыхаясь от бешенства».

Последние слова — «задыхаясь от бешенства» — открывают нам чистые, критические и моральные мотивы его поступков. Именно это самое бешенство заставило его поднять меч на его блаженной памяти высокого родителя, как выражается господин Шелига. Вместо того,

Без сомнения!

чтобы бороться с этим влом в себе самом, он, как чистый критик, старается побороть его в других.

В заключение Родольф сам управдняет свою католическую теорию наказания. Он хотел отменить смертную казнь, обратить наказание в покаяние, но лишь постольку, поскольку убийца убивает чужих людей и не трогает членов семьи Родольфа. Родольф допускает смертную казнь, лишь только смерть поражает одного из его присных; ему нужно двойное законодательство: одно для своей собственной особы, другое для низменных.

От Сары он увнает, что Жак Ферран виновен в смерти Флёр де-Мари. Он говорит самому себе:

«Нет, этого мало!.. огнем горит во мне жажда мести!.. какая жажда крови!.. какое спокойное, продуманное бешенство!.. Пока я не знал, что одной из жертв этого чудовища было мое дитя, я говорил себе: смерть этого человека была бы неплодотворна... Жизнь без денег, жизнь без удовлетворения его бешеной чувственности будет долгой и двойной пыткой... Но это моя дочь!.. Я убью этого человека!» — И он стремительно направляется, чтобы убить его, но находит его в таком состоянии, которое делает убийство излишним.

«Добрый» Родольф! Лихорадочный пыл его мстительности, его жажда крови, его спокойное, продуманное бешенство, его лицемерие, казуистически прикрашивающее всякое его элонамеренное движение, — все это такие дурные страсти, в наказание за которые он другим выкалывает глаза. Только счастливые случайности, деньги и ранг избавляют этого «доброго» от каторги.

«Могущество критики» делает этого Дон-Кихота, в награду ва его ничтожность, «добрым жильцом», «добрым соседом», «добрым другом», «добрым отцом», «добрым гражданином», «добрым принцем», и как там еще гласит скала тонов в хвалебном песнопении Шелиги. Это нечто большее, чем все результаты, «добытые человечеством во всей его истории». Этого достаточно, чтобы господин Родольф мог дважды спасти «мир» от «гибели».

#### ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

# критический страшный суд.

Критическая критика дважды через *Родольфа* спасала мир от гибели, но только для того, чтобы теперь *самой* решиться провозгласить бливость *светопреставления*.

И я слышал и видел, как вовнесся над Цюрихом могучий ангел, по имени Гирцель, и пустился в даль, проревывая небесную сферу. И в своих руках он держал раскрытую книжку, как будто пятый номер «Всеобщей литературной газеты». И поставил правую ногу на массу, а левую ногу на Шарлоттенбург. И он закричал могучим голосом, словно лев зарычал, и слова его поднялись, как голуби — цирп, цирп! — в сферу пафоса и к громоподобным аспектам критического страшного суда.

«Когда, наконец, все соединится против критики, и — истинно, истинно, говорю вам, срок этот недалек — когда весь разрушающийся мир — судьбой ему предназначено бороться со святыми — сгруппируется вокруг нее для последнего натиска, тогда мужество критики и ее вначение удостоятся величайшего признания. Исход борьбы не должен нас тревожить. Все сведется к тому, что мы подведем счеты с отдельными группами (и мы отделим одних от других, подобно тому как пастух отделяет козлищ от овец, и мы поставим овец одесную, а козлищ ошую нас) и выдадим всеобщее свидетельство о бедности вражескому рыцарству (это духи дьяволов, они обходят все пределы мира и собирают их на борьбу к великому дню господа, великому дню всемогущего творца), и изумлены будут живущие на вемле».

И когда ангел так кричал, гремели голоса семи громов:

Dies irae, dies illa
Solvet saeclum in favilla.
Judex ergo cum sedebit,
Quidquid latet, apparebit,
Nul inultum remanebit,
Quid sum, miser, tunc dicturus? etc.

Вы увидите войны и услышите крики воинств. Все это прежде всего должно произойти. Ибо восстанут лжехристос и лжепророки,

господа Вюше и Ру из Парижа, господа Фридрих Ромер и Теодор Ромер из Цюриха, и скажут: се есть Христос! Но тогда явится знамение братьев Вауэр в критике, и на бауэровском творении скажется слово Писания:

Когда волы идут попарно в ряд, Идет работа более на мад.

### историческое послесловие.

Как мы после увнали, погиб не мир, а погибла критическая «Литературная газета».

# ОТВЕТ НА АНТИКРИТИКУ Б. БАУЭРА

#### ОТВЕТ НА АНТИКРИТИКУ Б. БАУЭРА.

Брюссель, 20 ноября. — Бруно Бауэр что-то лепечет в «Трехмесячнике Виганда», III том, стр. 138 и сл., в ответ на сочинение Энгельса и Маркса «Святое семейство, или критика критической критики. 1845 г.» С самого начала Б. Бауэр объявляет, что Энгельс и Марке не поняли его, повторяет с полнейшей наивностью свои старые претенциозные, давно превратившиеся в ничто, фразы и выскавывает сожаление, что оба навванные писателя не внают его словечен о «непрестанных боях и победах, уничтожении и созидании критики», о том, что она — «единственная сила истории», о том, как «единственно только критик сокрушил религию в ее целом и государство в его различных проявлениях», как «критик работал и работает» и т. д., все в том же тоне широковещательных заверений и патетических ивлияний. В самом своем вовражении Бауор дает непосредственно новый, разительный образец того, «как критик работал и работает». А именно «трудолюбивый» критик находит более соответствующим своей цели сделать предметом своих восклицаний и цитат, вместо самой книги Энгельса и Маркса, посредственную и путаную рецензию на эту книгу в «Вестфальском пароходе» (Westphälischer Dampfboot, майский выпуск, стр. 208 и сл.), — noômaсовка, которую он с критической осторожностью скрывает от читателя. — Списывая со страниц «Парохода», Бауэр прерывает этот «тяжкий труд» копирования только односложным, но многовначительным пожиманием плеч. К пожиманию плеч свелась вся критическая критика, с тех пор как ей больше нечего сказать. Она находит спасение для себя в плечевых мышцах, несмотря на свою ненависть к чувственности, которую она не умеет представить себе иначе, как в форме «палки» (см. «Трехмесячник Виганда», стр. 130), в форме орудия наказания за свои теологические промахи. - Вестфальский реценвент, в поверхностной торопливости, передает содержание реферируемой им книги в смехотворных сводках, прямо противоречащих самой книге. «Трудолюбивый» критик списывает эту пачкотню реценвента, подсовывает ее Энгельсу и Марксу и,

торжествуя, восклицает, обращаясь к некритической массе, которую он одним взглядом повергает в прах, а другим кокетливо приманивает к себе: «Смотрите, каковы мои противники!» — Сопоставим же документальные данные дословно. Рецензент «Вестфальского парохода»: «Чтобы убить евреев, он (Б. Бауэр) превращает их в богословов, а вопрос политической эмансипации — в вопрос эмансипации человеческой; чтобы уничтожить *Гегеля*, он превращает его в господина Гинрихса; а чтобы разделаться с французской революцией, коммунивмом, Фейербахом, он вопиет: «масса, масса, масса!» и еще рав: «масса, масса, масса!» и распинает эту массу во имя духа, каковым является критика, это истинное воплощение абсолютной идеи в Бруно из Шарлоттенбурга» («Вестфальский пароход», там же, стр. 212). «Трудолюбивый» критик: Критик критической критики «становится» под конец ребячливым, «он выступает арлекином на мировой сцене» и «хочет уверить нас», будто «он вполне серьевно утверждает, что Бруно Бауэр, чтобы убить евреев, и т. д. и т. д.» следует дословно все только-что приведенное место из «Вестфальского парохода», совершенно отсутствующее в «Святом семействе» («Трехмесячник Виганда», стр. 142). Сравните с этим, как излагается отношение критической критики к еврейскому вопросу и к политической эмансипации в «Святом семействе», между прочим на стр. 163 — 185, ее отношение к французской революции, стр. 185 — 195, к социализму и коммунизму, стр. 22 — 74, стр. 211 и сл., стр. 243 — 244, а также весь отдел о критической критике в образе Родольфа, князя Герольштейнского, стр. 258—333. Об отношении критической критики к *Гегелю* смотри тайну «спекулятивной конструкции» и последующее изложение, стр. 79 и сл., далее стр. 121 и 122, стр. 126 — 128, стр. 136 — 137, стр. 208 — 209, стр. 215 — 227 и стр. 304 — 308; об отношении критической критики к Фейербаху смотри стр. 138 — 141 и, наконец, о результатах и тенденции критических битв против французской революции, материализма и социализма — стр. 214 — 215. — Из этих цитат станет ясно, что вестфальский рецензент делает ив всего этого самое превратное, до смешного неправильное и чисто воображаемое ревюме, — ревюме, которое «чистый» и «трудолюбивый» критик подсовывает подлиннику с «творческой и разрушительной» ловкостью. — Далее! — Рецензент «Вестфальского парохода»: «На его (именно Б. Бауэра) глупую самоапологию, в которой он старается доказать, что там, где он прежде был в плену у предрассуд-ков массы, эта плененность была только необходимой иллюзией критики, Маркс возражает предложением прочесть следующий схоластический трактатец: «Почему вачатие девы Марии должно было

быть доказано именно господином Бруно Бауером и т. д.» («Пароход», стр. 213). «Трудолюбивый» критик: «Он (критик критической критики) хочет доказать нам — и под конец сам начинает верить в свой обман, — что там, где Бауэр прежде всего в плену у предрассудков массы, он желает представить эту плененность только как необходимую иллювию критики, а не как результат необходимого хода раввития критики, и предлагает поэтому, в качестве возражения на эту «глупую самоапологию», следующий схоластический трактатец: «Почему вачатие девы Марии и т. д. и т. д.» («Трехмесячник Виганда» стр. 142—143). В «Святом семействе» на стр. 150—163 читатель найдет особый отдел о самоапологии Бруно Бауэра, но, к сожалению, в этом отделе нет ни иоты об упомянутом схоластическом трактатце, который, следовательно, вовсе и не предлагается в качестве вовражения на самоапологию Бруно Бауэра, как то воображает вестфальский рецензент и послушливо списывает у него Бруно Бауэр под видом цитат из «Сеятого семейства», местами даже с применением под видом цитат из «Святого семейства», местами даже с применением кавычек. В действительности же о трактатце говорится в другом отделе и в совсем другой свяви. («См. Святое семейство», стр. 164 и 165.) В какой именно, пусть читатель справится сам и еще рав подивится «чистому» хитроумию «трудолюбивого критика». — В заключение «трудолюбивый критик» восклицает: «Все это (т. е. рассуждения, заимствованные Бруно Бауэром из «Вестфальского парохода» и подсунутые им авторам «Святого семейства»), разумеется, основательно затыкает рот Бруно Бауэру и наставляет критику на путь истинный. Наоборот, Маркс явил нам достойное врелище, выступив под конец сам в роли забавного комедианта» («Трехмесячник Виганда», стр. 143). Чтобы понять это «наоборот», нужно знать, что вестфальский пецензент. у которого Брино Бауэр работает в качевестфальский рецензент, у которого Бруно Бауэр работает в качестве переписчика, диктует своему критическому и трудолюбивому писцу следующее: «Всемирно-историческая драма (именно борьба бауэровской критики против массы) разрешается бев особого искусства в забавнейшую комедию» («Вестфальский пароход», стр. 213). Тут злополучный переписчик вскакивает с места: переписать свой собственный приговор — выше его сил. «Наоборот, — перебивает он диктовку вестфальского реценвента, — наоборот... Маркс... забавнейший комедиант», — и он отирает со лба холодный пот. — Прибегнув к неискуснейшей подтасовке, к самой плачевной передержке, Бруно Бауэр только подтвердил в последней инстанции смертный приговор, вынесенный ему Энгельсом и Марксом в «Святом семействе».

# ОПИСАНИЕ ВОЗПИКШИХ В НОВЕЙШЕЕ ВРЕМЯ И ЕЩЕ СУЩЕСТВУЮЩИХ КОММУНИСТИЧЕСКИХ КОЛОПИЙ

# ОПИСАНИЕ ВОЗНИКШИХ В НОВЕЙШЕЕ ВРЕМЯ И ЕЩЕ СУЩЕСТВУЮЩИХ КОММУНИСТИЧЕСКИХ КОЛОНИЙ.

Когда беседуещь с людьми о социализме или коммунизме, то окавывается очень часто, что ваши собеседники по существу дела согласны с вами и готовы признать коммунизм прекрасной вещью, «но, — говорят они, — невозможно осуществить что-нибудь подобное в действительности». Это возражение повторяется так часто, что автору этих строк показалось полезным и необходимым ответить на него указанием на ряд фактов, которые еще мало известны в Германии и которые являются уничтожающими для этого возражения. Коммунизм, общественная жизнь и деятельность на основе общности имущества не только возможны, но уже фактически осуществлены в некоторых общинах Америки и в одной местности в Англии и осуществлены, как мы увидим, с полным успехом.

Между прочим, если присмотреться внимательнее к этому возражению, то окажется, что оно распадается на два других. Вопервых, говорят, что не найдется охотников заниматься низкими и неприятными физическими работами; во-вторых, при наличности равного права на общую собственность, общинники станут спорить из-за нее, и благодаря этому коммуна также распадется. Не трудно ответить на первое возражение: эти работы, раз они носят общественный характер, перестают быть нивкими; кроме того от них можно будет почти совсем ивбавиться, улучшив приспособления, машины и т. п. Так, например, в Нью-Иорке, в одной богатой гостинице, башмаки чистятся силой пара, а в коммунистической колонии Гармони в Англии (о ней речь будет ниже) устроенные по-английски удобно отхожие места не только очищаются сами собой, но и снабжены трубами, отводящими нечистоты прямо в большую навовную яму. Что касается второго соображения, то ваметим, что до настоящего времени все коммунистические колонии за 10 — 15 лет так страшно равбогатели, что они не в силах потребить всего, что имеют, и, значит, у них не может быть поводов для споров.

Читатель найдет, что большинство из описанных в дальнейшем поселений были основаны последователями всякого рода религиовных

сект, имеющих, по большей части, вздорные и нелепые представления о целом ряде вещей. На это автор заметит лишь коротко, что эти их представления не имеют никакого отношения к коммунизму. Ведь, очевидно, безразлично, верят ли лица, доказывающие делом осуществимость коммунизма, в одного бога, в двадцать богов, или совсем не верят в бога. Если они придерживаются нелепой религии, то это только препятствие на пути к жизни в коммуне, и если, тем не менее, последняя осуществлена ими в жизни, то насколько легче это должно происходить у людей, свободных от подобных бессмысленных взглядов. Из новейших колоний почти все совершенно свободны от религиозных бредней, а английские социалилисты, хотя и очень терпимы, почти все нерелигиозны, почему их и осыпают клеветой и бранью в ханжеской Англии. Но даже сами противники их, когда только дело доходит до доказательств, должны признать, что все это злословие не имеет под собой никакой почвы.

Первые, кто основали в Америке и вообще в мире общество на основе общности имущества, были шекеры. Это особая секта, с очень своеобразными взглядами, не признающая брака и вообще половых отношений и т. п. Но это нас вдесь не касается. Секта шекеров возникла лет семьдесят назад. Основателями ее были бедняки, которые объединились, чтобы жить вместе в братской любви, имея общее имущество, и чтобы почитать бога по-своему. Несмотря на их религиозные возврения и на запрещение брака, отпугивавшее многих, у них нашлись приверженцы, и теперь у них десять крупных общин, каждая из которых насчитывает 300 — 800 членов. Каждая из этих общин представляет красивый, правильно распланированный городок, с жилыми домами, фабриками, мастерскими, домами для собраний, вернохранилищами; у них имеются в ивбытке цветники, огороды, фруктовые деревья, леса, виноградники, луга и пахотная вемля; кроме того они имеют всякого рода скот: лошадей, коров, овец, свиней, домашних птиц, больше, чем им нужно, и притом лучшего сорта. Их вакрома всегда полны верном, их кладовые материями для платья, так что один английский путешественник, посетивший их, скавал, что не понимает, почему эти люди, имеющие все в избытке, еще продолжают работать, -- разве только ради времяпрепровождения, ибо им ровно нечего делать. Среди этих людей нет ни одного человека, который бы работал вопреки своему желанию, и ни одного, который искал бы напрасно работы. У них нет домов для бедных и богаделен, ибо нет ни одного бедняка и нуждающегося, ни одной беспомощной вдовы или сироты; они не знают нужды и не боятся ее. В их десяти городках нет ни одного жандарма

или полицейского; нет судей, адвокатов или солдат; нет тюрем или исправительных домов; и, однако, все идет как следует. Законы страны, если бы иметь только их в виду, могли бы свободно быть отменены, и никто не почувствовал бы даже перемены, ибо это спокойнейшие граждане, не давшие тюрьмам никогда ни одного преступника. Как уже сказано, у них царит полная общность имущества; в сношениях друг с другом они не знают ни торговли, ни денег. В прошлом году один английский путешественник, Финч, посетил один из этих городков, Плевант-Хилл у Лерингтона в штате Кентукки. Вот как он описывает его:

«Плевант-Хилл состоит из множества больших красивых кирпичных и каменных домов, фабрик, мастерских, конюшен, вернохранилищ. Все эти здания находятся в полном порядке и принадлежат к лучшим во всем Кентукки. Пашни шекеров легко было узнать по прекрасной окружающей их каменной стене и по замечательной обработке; множество откормленных коров и овец паслось на полях, а многочисленные жирные свиньи питались в фруктовых садах упа-вшими плодами. Шекеры владеют вдесь почти четырьмя тысячами американских моргенов вемли, из которых около двух третей возделывается. Эта колония была основана в 1806 г. членами одной лишь семьи; затем к ним присоединились другие, и так они постепенно увеличились в числе; некоторые принесли с собой немного денег, другие же ничего не принесли. Им пришлось бороться со многими трудностями, и так как в большинстве они были очень бедны, то вначале они должны были терпеть большие лишения; но трудом, бережливостью, умеренностью они преодолели все; теперь у них имеется все в избытке, и они никому не должны ни копейки. В настоящее время община эта насчитывает около трехсот членов, из которых пятьдесят или шестьдесят — дети ниже шестнаддати-летнего возраста. У них нет ни господ, ни слуг, и уж, конечно, нет рабов; они свободны, богаты и счастливы. У них две школы: одна для мальчиков, другая для девочек; в них обучают чтению, письму, счету, английскому явыку и начаткам религии; они не обучают детей наукам, ибо думают, что последние не необходимы для спасения. Так как у них не существует брака, то они должны были бы вымереть, если бы к ним не прибывали постоянно новые члены; но хотя вапрещение браков отпугивает многих и многих и некоторые из лучших их членов из-за этого даже уходят, но всегда прибывает так много новых членов, что число их постоянно растет. Они занимаются скотоводством и вемледелием, изготовляют сами лен, шерсть и шелк, который прядут и ткут на собственных фабриках. Излишки

своего производства они продают или выменивают у своих соседей. Обыкновенно они работают до тех пор, пока светло. Совет управления имеет открытое для всех бюро, в котором ведутся книги и счетоводство, и каждый член общины имеет право в любой момент просмотреть это счетоводство. Они сами не знают счета своим богатствам, так как у них нет инвентаря их имущества; они довольны тем, что все, что они имеют, принадлежит им, так как они никому ничего не должны. Лишь раз в году они подсчитывают суммы, которые им должны их соседи.

«Община подравделяется на пять семейств (отделов) в сорок — восемьдесят членов каждое; каждое семейство имеет свое отдельное ховяйство и живет вместе в большом красивом доме; каждой получает бесплатно все, что ему нужно, и в том количестве, в каком ему необходимо, из общего склада общины. Их одежда, как у квакеров, проста, чиста и опрятна; их пища разнообразна и наилучиего качества. Всякий новоприбывающий член должен, по законам общины, отдать все, что он имеет, в общину, и уж не получает своего взносо обратно, даже если выступит из нее; но, несмотря на это, община возвращает всякому, покидающему ее, столько же, сколько он принес с собой. Если уходит член, не принесший с собой ничего, то, по законам общины, он не в праве требовать никакого вознаграждения за свой труд, так как он кормился и одевался на общий счет все то время, пока работал; но обыкновенно и в этом случае всякому дают на дорогу подарок, если он уходит бев ссор.

«Управление у них устроено по образцу первых христиан. У каждой общины есть два священнослужителя — один мужчина и одна женщина, имеющие двух заместителей. Эти четыре священнослужителя стоят во главе общины и решают все споры. У каждой семьи общины есть опять-таки двое старейшин с двумя заместителями и один диакон, или управитель. Имуществом общины распоряжается Совет управления, который состоит из трех членов, надвирает за всем делом, руководит работами и ведет торговлю с соседями. Он не имеет права покупать или продавать вемлю без согласия общины. Кроме того имеются, конечно, надвиратели и заведующие в различных отраслях работы, но у них положено за правило: никогда не отдавать никому приказов, а действовать уговорами».

Другой английский путешественник, Питкетли, посетил в 1842 г. другое поселение шекеров, Нью-Либанон в штате Нью-Йорк. Господин Питкетли тщательнейшим образом осмотрел городок, насчитывающий около восьмисот жителей и владеющий семью — восемью тысячами моргенов земли; он исследовал его мастерские и фабрики,

его кожевенные заводы, лесопильни и пр. и нашел все обзаведение замечательным. Он также удивляется богатству этих людей, начавших с ничего, а теперь богатеющих с каждым годом, и говорит: «Они счастливы и веселы у себя; у них нет раздоров; наоборот, во всей колонии царят дружелюбие и любовь, а во всех частях ее наблюдается такой порядок и аккуратность, как нигде».

блюдается такой порядок и аккуратность, как нигде».

Таковы факты, касающиеся шекеров. Они живут, как сказано, при полной общности имущества; у них десять подобных общин в Соединенных штатах Северной Америки.

Кроме шекеров в Америке имеются еще и другие колонии, основанные на общности имущества. Прежде всего назовем вдесь раппистов. Рапп был вюртембергским священником; в 1790 г. он вместе со своими прихожанами отделился от лютеранской деркви; преследуемый правительством, он уехал в 1802 г. в Америку. Его приверженцы последовали за ним в 1804 г., и, таким образом, он, вместе с приблизительно ста семействами, поселился в Пенсильвании. У них было сообща около 25 000 талеров, на которые они купили вемлю и орудия. Купленная ими земля представляла собой девственный первобытный лес и стоила им столько, сколько у них было всего денег; но они выплачивали эту сумму в рассрочку. Они объединились в общину и заключили между собой следующий договор:

- 1) Всякий вносит в общину все, что имеет, не требуя за это себе никаких преимуществ. В общине все равны.
  - 2) Законы и правила общины одинаково обязательны для всех.
- 3) Все работают только для блага общины, а не каждый для себя самого.
- 4) Тот, кто покидает общину, не может требовать вознаграждения за свой труд, но получает обратно все, что внес; а тот, кто не внес ничего и уходит мирно и дружелюбно, тот получает на дорогу добровольный дар.
- 5) За это община обязывается снабжать каждого члена и его семью всем необходимым для жизни и оказывать необходимый уход в болезни и старости; если же родители умрут или выступят из общины, оставив своих детей, то община станет воспитывать этих детей.

В первые годы существования общины, когда ей приходилось возделывать дикое место и выплачивать сверх того ежегодно семь тысяч талеров за землю, членам ее приходилось, конечно, круто. Это устрашило кое-кого из более богатых, и они выступили и забрали свои деньги, что еще значительно увеличило трудности поселенцев.

Но большинство из них держалось стойко, и уж через пять лет, в 1810 г., они выплатили все свои долги. В 1815 г. они, в силу различных соображений, продали свое поселение и снова купили дваддать тысяч моргенов девственного леса в штате Индиана. Через несколько лет они построили здесь красивый городок «Нью-Гармони», возделали большую часть земли, развели випоградпики, вспахали поля под верновые хлеба, построили шерстяную и хлопчатобумажную фабрику и становились с каждым дпем все богаче. В 1825 г. они продали всю свою колонию за двести тысяч талеров господину Роберту Оуэпу и в третий раз переселились в первобытный лес. На этот раз они поселились на берегу большой реки Огайо и построили городок Экопоми, который больше и красивее, чем все те, в каких они раньше жили. В 1831 г. в Америку приехал граф Леон с группой немцев, человек в триддать, чтобы присоеданиться к пим. Они охотно приняли новопришельцев; но граф восстановил часть колонистов против Раппа, почему на собрании всей общины было решено, что Леон со своими приверженцами должен уйти. Оставшиеся выплатили недовольным свыше ста двадити тысяч талеров; на эти деньги Леон основал вторую колонию, которая, однако, распалась ив-ва дурного управления; участники ее затем рассеялись, а граф Леон вскоре после того умер бродягой в Техасе. Колония же Раппа процветает по пынешний день. Вышеупомянутый путешественник Финч сообщает о ее теперешнем положении следующее:

«Городок Экономи состоит из трех длинных и широких улиц, пересекаемых пятью столь же широкими поперечными улицами; он имеет церковь, гостиницу, шерстяную, хлопчатобумажную и шелковую фабрики, ваведение для равводии шелковичных червей, общественный магавин для польвования членов общины и для продажи товаров чужим, естественно-научный кабинет, мастерские для различных ремесл, ховяйственные постройки и прекрасные большие жилые дома для равличных семейств, с большие виноградники, огород в тридцать семь моргенов, хлебные поля и пута. Число членов общино коло четырехсот пятидесяти; все они прекрасно одеты, корошо пи

общины около четырехсот пятидесяти; все они прекрасно одеты, хорошо питаются, живут великолепно; это веселые, довольные, счастливые и добродетельные люди, уже много лет не внающие никакой нужды.

«И опи были одпо время очень настроены против брака, но теперь они женятся, имеют семьи и очень хотели бы увеличения числа членов общины, если бы к ним явились подходящие люди. Их религия

ваключается в Новом вавете, но у них нет особого исповедания веры и они предоставляют каждому иметь свои собственные взгляды, лишь бы он не мешал другим и не заводил споров из-за вопросов веры. Они навывают себя гармонистами. У них нет платных священнослужителей; господин Рапп, которому свыше восьмидесяти лет, не только священнослужитель, но и управитель, и судья. Они охотно ванимаются мувыкой, устраивают иногда концерты и мувыкальные вечера. За день до моего приезда, перед приступом к жатве, в поле был устроен большой концерт. В их школах обучают чтению, письму, счету и явыку; но у них не обучают наукам, как и у шекеров. Они работают горавдо больше, чем им необходимо: вимой и летом от восхода солнца до вахода солнца; работают все, а кто вимой не работает на фабриках, тот находит работу при молотьбе, уходе ва скотом и т. д. У них 75 молочных коров, большие стада овец, много лошадей, свиней и птицы, а из своих сбережений они ссудили большие суммы купцам и менялам, и хотя вследствие банкротств они потеряли вначительную часть этих вкладов, но все же у них много бесполезных денег, увеличивающихся с каждым годом.

«Их стремлением было с самого начала производить самим все то, в чем они нуждаются, чтобы покупать как можно меньше у других и под конец производить больше, чем им нужно; впоследствии они приобрели стадо из ста испанских овец для улучшения овцеводства, уплатив за это пятнадцать тысяч талеров. Они первыми начали в Америке изготовлять шерстяные товары. Затем они стали разводить виноградники, начали возделывать лен, построили хлопчатобумажную фабрику и стали заниматься шелководством. Но во всех случаях они раньше всего думают о том, чтобы обеспечить достаточно самих себя, прежде чем продавать что-нибудь.

«Они живут семьями в двадцать — сорок человек, каждая из которых имеет собственный дом и собственное хозяйство. Семья получает все, в чем она нуждается, из общественных магазинов. Запасов у них хватает с избытком для всех и они получают все беслатно, сколько им нужно. Когда они нуждаются в одежде или обуви, они отправляются к портному, портнихе или сапожнику и им изготовляют вещи по их вкусу. Мясо и другие пищевые продукты выдаются каждой семье по числу ее членов, и у них всего в обилии и избыткех.

Другая община, привнающая общиость имущества, поселилась в Зоаре в штате Огайо. И они также — вюртембергские сепаратисты, которые отделились от лютеранской церкви одновременно с Раппом; после десятилетних преследований со стороны государственных и церковных властей, они тоже эмигрировали. Они были

очень бедны и могли достигнуть своей цели только благодаря поддержке со стороны филантропов-квакеров в Лондоне и Америке. Осенью 1817 г. они прибыли в Филадельфию под руководством своего священника Беймлера и купили у одного квакера семь тысяч моргенов вемли, которыми владеют и поныне. Шесть тысяч талеров покупной платы они должны были выплачивать по частям. Когда они прибыли на место и сосчитали свои деньги, то окавалось, что на каждого человека приходилось ровно по шести талеров. Это было все, что они имели; из денег за вемлю не было еще уплачено ни полушки, а на эти несколько талеров они должны были купить семена, вемледельческие орудия и живненные припасы до ближайшей жатвы. Они имели перед собой лес с несколькими блонгаувами, и этот лес они должны были сделать пригодным для обработки; но они бодро принялись ва работу, вскоре привели своп поля в пригодное для возделывания состояние и уже на следующий год построили верновую мельницу. Вначале они разделили свою землю на небольшие участки, каждый из которых обрабатывался отдельной семьей, ва ее собственный счет и как ее частная собственность. Но они вскоре увидели, что это не годится: так как каждый работал только для себя, то они не могли с достаточной быстротой вырубить лес и сделать вемлю пригодной для обработки; они вообще не могли как следует помогать друг другу, благодаря чему многие впали в долги и им грозила опасность совершенно обнищать. Поэтому черев полтора года, в апреле 1819 г., они постановили устроить общину с общностью имущества, составили конституцию этой общины и единогласно выбрали директором ее своего священника Беймлера. Они выплатили теперь все долги членов общины, получили двухгодичную отсрочку для уплаты денег за вемлю и стали работать с удвоенным рвением и объединенными силами. При новых порядках дела у них пошли так хорошо, что они уже за четыре года до назначенного срока могли уплатить за землю всю сумму с наросшими процентами; о том, как им вообще живется, может дать представление следующее описание, принадлежащее двум очевиддам.

«Один американский купец, очень часто наевжающий в Зоар, описывает это место как образец чистоты, порядка и красоты; в нем имеется великолепная гостиница, дворец, в котором живет старый Беймлер, прекрасный общественный сад в два моргена величиной, с большой оранжереей, и прекрасные удобные дома и сады. Он расскавывает, что люди эти очень счастливы и довольны, трудолюбивы и честны. Его описание было помещено в питтсбургской гавете (Огайо) («Pittsburg Daily Advocate and Advertiser», July 17, 1843).

Не раз уже упомянутый Финч заявляет, что эта община — наисовершеннейшая из всех американских общин, придерживающихся общности имущества. Он приводит длинный список их богатств, расскавывает, что они имеют льнопрядильню и шерстяную фабрику, кожевенный завод, чугунно-литейни, две верновые мельницы, две лесопилки, две молотилки и массу мастерских для всевозможных ремесл. К этому он прибавляет, что их поля обработаны лучше, чем все те, которые он видел в Америке. — «Pfennig-Magazin» оценивает имущество сепаратистов в 170 000 — 180 000 талеров; деньги эти были ваработаны за 25 лет, а начали они с того, что имели только по 6 таллеров на душу. Их около двухсот человек, и они одно время воздерживались от супружеской жизни, но, подобно раппитам, откавались от этого и теперь вступают в браки.

Финч приводит конституцию этих сепаратистов, которая в существенных чертах сводится к следующему:

Все должностные лица общины выборные; они выбираются всеми членами общины старше 20 лет из собственной среды. Эти должностные лица следующие:

- 1) Три управителя, из которых ежегодно один выбирается наново и которые в любое время могут быть смещены общиной. Оны управляют всем имуществом общины и снабжают членов ее необходимыми припасами, жилищем, одеждой, пищей в таких размерах, как это позволяют обстоятельства, и одинаково для всех. Они назначают лиц, заведующих различными отраслями работы, разрешают мелкие ссоры и могут, вместе с общинным советом, издавать новые правила, которые, однако, не должны противоречить конституции.
- 2) Директор, который остается на своем посту до тех пор, пока польвуется доверием общины, и который ведет все дела ее в качестве высшего должностного лица; он имеет право покупать и продавать, ваключать контракты, но во всех важных случаях поступать только с согласия троих управителей.
- 3) Общинный совет, состоящий из пяти членов, из которых ежегодно выбывает один, и представляющий высшую власть общины; вместе с управителями и директором он издает ваконы, контролирует прочих должностных лиц и раврешает споры, если стороны недовольны постановлением управителей; и, наконед,
- 4) выбираемый на 4 года казначей, который один из всех членов и должностных лиц имеет право держать у себя  $\partial$ еньей.

Сверх того, согласно конституции, должно быть устроено воспитательное ваведение; все члены общины отдают свое имущество

навсегда в общину без права возврата; новые члены принимаются лишь по единогласному решению всех членов после того, как они прожили год в общине; конституция может быть изменена лишь в том случае, если за это высказывается <sup>2</sup>/<sub>3</sub> членов.

Не трудно было бы умножить эти описания, ибо почти все путешественники, посетившие внутренние области Америки, заевжали в одну или другую из упомянутых колоний и почти во всех описаниях путешествей говорится о них. Но ни один путешественник не был в состоянии сказать ничего дурного об этих людях; наоборот, все хвалят их, и единственное, в чем могут упрекнуть их, — в особенности шекеров, — так это в религиовных предрассудках, не имеющих, однако, ничего общего с учением об общности имущества. Так, я мог бы привести еще сочинения мисс Мартино, господ Мелиша и Букингэма и многих других, но так как вышеприведенные сообщения достаточно полны и все авторы повторяют одно и то же, то нет нужды делать это.

Успех шекеров, гармонистов и сепаратистов, а также всеобщая потребность в новом устройстве человеческого общества и вытекающие отсюда усилия социалистов и коммунистов побудили за последнее время много других лиц в Америке предпринять подобные попытки. Так, г. Гиналь, немецкий священник в Филадельфии, обравовал общество, вакупившее 37 000 моргенов леса в штате Филадельфия, построившее там свыше 80 домов и насчитывающее уже свыше 500 человек, по большей части немцев. У них большой кожевенный вавод и гончарное производство, много мастерских и складов, и дела идут у них очень хорошо. Само собой разумеется, что они придерживаются общности имущества, как и все те общины, о которых идет речь ниже. Некий господин Гивби, железозаводчик из Питтсбурга (Огайо), основал в своем родном городе подобную же общину, которая вакупила в прошлом году около 4 000 моргенов вемли вбливи Питтсбурга и которая намерена устроить колонию на основе общности имущества. Далее, в штате Нью-Иорк, у Скена основе общности имущества. Далее, в штате нью-морк, у скенительса, существует подобное же поселение, основанное весной 1813 г. Дж. Коллинсом, одним английским социалистом, вместе с 30 единомышленниками. Затем в Миндене, в штате Массачуветс, где, начиная с 1842 г., поселилось 100 человек; ватем две общины в Пайк-Каунти, в штате Пенсильвания, которые были основаны тоже недавно; ватем одна в Брук-Фарме (Массачуветс), где на 200 моргенах вемли живут 50 членов общины и 30 учеников, построивших отличную школу под руководством унитарианского свя-щенника Рипли; далее — одна община в Нотгэмптоне, в том же

штате, существующая с 1842 г. и насчитывающая 120 членов, которые на своих 500 моргенах ванимаются вемледелием, скотоводством и имеют лесопилки, шелковые фабрики и красильные ваведения; и, наконец, колония эмигрировавших английских социалистов в Эквалити у Мильвоки, в штате Висконсин, валоженная в прошлом году Томасом Хентом и быстро развивающаяся. Кроме этих колоний в последнее время, как говорят, было основано еще несколько коммун, но об этом пока нет сведений. Достоверно, во всяком случае, то, что американцы и особенно бедные рабочие больших городов Нью-Иорка, Филадельфии, Бостона и т. д. очень интересуются этим делом и основали много обществ для устройства подобных колоний и что то и дело учреждаются новые коммуны. Американцам надоело быть больше рабами немногих богачей, питающихся трудом народа, а при энергии и неутомимости этого народа очевидно, что общность имущества скоро будет введена в вначительной части их страны.

Но не в одной лишь Америке, а и в Англии были сделаны попытки осуществить общность имущества. Здесь это учение проповедывал в течение 30 лет человеколюбивый Роберт Оуэн, который иврасходовал все свое большое состояние бев остатка на основание существующей теперь колонии Гармони в Гампшире. Устроенное им для этой цели общество закупило кусок земли в 1 200 моргенов и основало там коммуну по планам Оуэна. Она насчитывает теперь свыше ста членов, живущих вместе в большом здании и занимающихся до сих пор главным обравом вемледелием. Так как при основании этой коммуны имелось в виду сделать из нее образец нового общественного строя, то для этого был необходим вначительный капитал; до сих пор в дело вложено уже около 200 000 талеров. Часть этой суммы была ввята вваймы и должна была выплачиваться частями; это вызвало ряд затруднений, и из-за недостатка денег многие предприятия не могли быть довершены и стать доходными. А так как члены общины не являлись единственными собственниками предприятия, но во главе всего стояла дирекция общества социалистов, которой оно принадлежит, то благодаря этому тоже получились недоразумения и недовольство. Но, несмотря на все это, дело идет своим чередом вперед; члены общины, по свидетельству всех посетителей, относятся друг к другу отлично, и, вопреки всем затруднениям, существование предприятия теперь все же обеспечено. Главное же то, что все затруднения проистекают не из общности имущества, но из того, что эта общность еще не проведена полностью. Будь это сделано, члены общины не должны были бы

употреблять весь свой заработок на выплату занятой ссуды и процентов по ней, а могли бы вложить его в предприятие для улучшения его; кроме того они могли бы выбрать собственное управление, а не зависеть от дирекции общества.

О самом предприятии один экономист-практик, объехавший всю Англию с целью овнакомиться с состоянием вемледелия и описавший свои впечатления в лондонской газете «Morning Chronicle» под псевдонимом: «Тот, кто посвистывал ва плугом», сообщает следующее («Morning Chronicle» Dec. 13, 1842 г.):

Проехав скверно возделанную, поросшую скорее бурьяном, чем влаками, местность, он впервые в своей живни услышал в одной деревне кое-что о социалистах из Гармони. Один важиточный человек расскавывал ему там, что они вовделывают, и очень хорошо возделывают, большую площадь вемли, что все распространяемые о них дурные слухи — неверны, что приход мог бы только гордиться, если бы хотя половина его жителей вела себя так порядочно, как эти социалисты, и что было бы также очень желательно, чтобы соседние помещики давали столько выгодной работы беднякам, сколько дают эти люди. У них свои особенные взгляды на собственность, но, при всем том, они ведут себя очень хорошо и показывают хороший пример всей округе. Он к этому прибавил: их религиозные взгляды равличны: одни ходят в одну церковь, другие — в другую, и они никогда не говорят о религии или политике с людьми из деревни. На наш вопрос двое ответили, что у них нет никаких определенных взглядов и каждый может верить во что он хочет. Мы все были очень поражены, когда услышали, что они прибыли сюда, но теперь мы находим, что они очень хорошие соседи, подают нашим односельчанам хороший пример нравственности, дают работу многим нашим беднякам, и так как они никогда не стараются навявать нам своих ваглядов, то у нас нет никаких оснований быть недовольными ими. Они все отличаются порядочностью и воспитанностью, и никто в окрестностях не может ничего сказать дурного об их поведении.

Наш автор услышал от других то же самое и отправился тогда в Гармони. Сперва он должен был снова проходить по дурно возделанным полям, потом ему встретилось очень хорошо обработанное, хорошо уродившее свекловичное поле, и он сказал своему приятелю, тамошнему арендатору: если это социалистическая свекловица, то всходы хороши. Вскоре ватем они встретили семьсот социалистических овец, которые тоже были великолепны, а потом пришли к большому, солидному и построенному со вкусом зданию. Однако не все еще было закончено в нем: стены были выведены до полови вы

ямы не вакопаны, еще валялись кирпичи и строевой лес. Они вошли во двор, где их вежливо и дружески приняли и ввели в здание. В нижнем этаже была большая столовая и кухня, откуда подавались в столовую, с помощью машины, полные блюда, передававшиеся потом пустыми в кухню. Эту машину пришельцам показали дети, которые были одеты в чистые платья, выглядели хорошо и вели себя прилично. Женщины на кухне имели тоже очень чистый и пристойный вид; гость очень удивлялся, что они среди грязной посуды — обед только-что кончился — могли выглядеть такими опрятными. Сама кухня была вамечательно устроена, и лондонский архитектор, построивший ее, сказал, что даже в Лондоне найдется очень малотак хорошо оборудованных кухонь, — с чем согласен и наш рассказчик. Около кухни были расположены удобные прачечные, ванные, погреба и отдельные помещения, где каждый член коммуны может умыться по возвращении с работы.

На втором этаже помещался большой зал, а над ним очень удобно устроенные спальные.

Сад, в двадцать семь моргенов величиною, был в отличном порядке; вообще повсюду была заметна кипучая деятельность. Колонисты готовили кирпичи, жгли известь, прокладывали улицы; они уже засеяли пшеницей сто моргенов и должны были вспахать под пшеницу еще больше земли; был вырыт пруд для стока жидких нечистот, а из леска, принадлежавшего имению, был собран черновем для удобрения, — словом, было сделано все, чтобы повысить урожайность почвы.

Наш автор ваканчивает свой рассказ следующим образом: «Я думаю, что их земля должна стоить арендной платы в год три фунта (двадцать один талер) ва морген, а они платят только пятнадцать шиллингов (пять талеров). Они сделали прекрасное дело, если они будут только разумно хозяйничать, и что бы ни думать об их общественных домах, надо сознаться, что они превосходно обрабатывают свою вемлю».

Прибавим к этому описанию еще несколько слов о внутреннем устройстве этой коммуны. Члены ее живут вместе в большом доме, причем у каждого своя особая спальня, устроенная удобнейшим образом; общее домашнее хозяйство ведется лишь частью женщин, благодаря чему сберегается много расходов, времени и труда, пропадающих при ведении многих маленьких хозяйств, и получаются такие удобства, которые совершенно невозможны в маленьких хозяйствах. Так, например, огонь с кухни служит в то же время для нагревания всех комнат в доме теплым воздухом; по трубам

в каждую комнату проведена холодная и теплая вода, и вообще там имеется ряд преимуществ и удобств, которые возможны лишь при общем ховяйстве. Дети отдаются в школу, связанную с предприятием, и воспитываются там на общественный счет. Родители могут видеть их, когда хотят, а воспитание имеет в виду физическое и духовное раввитие и общественную живнь. Детей не мучат религиозно-богословскими тонкостями, латынью и греческим явыком, но тем больше внимания они уделяют изучению природы, своего собственного тела и своих духовных способностей и отдыхают в поле от сидения—правда, непродолжительного— за партами; дело в том, что обучение происходит так же часто под открытым небом, как и в закрытых помещениях, и работа является частью воспитания. Нравственное воспитание сводится к приложению одного правила: чего ты не хочешь, чтоб другие тебе делали, не делай им сам, т. е. оно сводится к проведению полного равенства и братской любви.

Колония находится, как скавано, под руководством председателя и дирекции общества социалистов; эта дирекция выбирается ежегодно конгрессом, на который каждая группа посылает одного члена; ответственная перед конгрессом, она обладает неограниченными полномочиями в рамках статутов общества. Следовательно, коммуна управляется людьми, живущими вне ее, и при таких условиях дело не может обойтись без недоразумений и дрязг; однако если бы опыт с Гармони не удался из-за этого и из-за денежных затруднений (чего, впрочем, нет основания ожидать), то это было бы только лишним аргументом в пользу общности имущества, ибо причиной в обоих случаях служит то, что общность не проведена до конца. Но, несмотря на все это, существование колонии обеспечено, и хотя она не развивается так быстро, но все же противники коммуны не будут иметь случая торжествовать по поводу ее гибели.

Итак, мы видим, что общность имущества не представляет ничего невовможного и что, наоборот, все эти попытки вполне удались. Мы видим также, что люди, живущие коммуной, живут лучше, затрачивая меньше труда, имеют больше свободного времени для развития своего духа и что они лучше и нравственнее, чем их соседи, сохранившие частную собственность. Все это уже поняли американцы, англичане, францувы и бельгийцы, а также масса немцев. Во всех странах имеются люди, занимающиеся распространением этого учения и стоящие на стороне коммунизма.

Если вопрос этот важен для всех вообще, то оссбенно он важен для бедных рабочих, которые не имеют ничего, которые заработанные ими сегодня деньги завтра съедают и в любой момент могут остаться

бев куска хлеба из-за непредвиденных и неизбежных случайностей. Рабочим вдесь открываются виды на невависимое, обеспеченное и бевзаботное существование, на полное равноправие с теми, которые в настоящее время, благодаря своему богатству, могут превратить рабочих в своих рабов. Этих рабочих данный вопрос затрагивает больше всего. В других странах рабочие образуют ядро партии, добивающейся общности имущества, и на немецких рабочих также лежит долг серьевно задуматься над этим.

Когда рабочие объединены между собой, организованы и преследуют одну цель, то они бесконечно сильнее, чем богачи. Само собой разумеется, что если они будут иметь в виду такую разумную, направленную на благо всех людей, цель, как общность имущества, то лучшие и более рассудительные из богачей ваявят о своей солидарности с рабочими и будут их поддерживать. Имеется уже очень много состоятельных и образованных людей во всех частях Германии, которые открыто высказались в пользу общности имущества и которые защищают права народа на блага этой земли, захваченные богатым классом.



## эльберфельдские речи.

(Февраль 1845 г.)

Ĩ.

Господа! Как вы только-что слышали и как я и без того должен считать общенявестным, мы живем в мире свободной конкуренции. Рассмотрим же несколько подробнее эту свободную кснкуренцию и созданный ею порядок. В современном обществе каждый работает на свой собственный риск и страх, каждый ищет путей для своего собственного обогащения и совершенно не ваботится о том, что пелают другие. О разумной организации, о распределении работ нет и речи, -- наоборот, каждый старается перехватить работу у другого, использовать для своей частной выгоды благоприятный случай и не имеет ни времени, ни охоты подумать о том, что его собственные интересы в сущности совпадают с интересами всех остальных людей. Отдельный капиталист ведет борьбу со всеми остальными капиталистами, отдельный рабочий — со всеми остальными рабочими, все капиталисты вместе ведут борьбу против всех рабочих, вместе взятых, также как и массе рабочих в свою очередь необходимо при-В этой войне ходится вести борьбу против массы капиталистов. всех против всех, в этом всеобщем беспорядке и всеобщей эксплоатации состоит сущность современного буржуавного общества. Но такое беспорядочное ховяйство должно в конце концов привести общество к самым печальным результатам, лежащий в основе беспорядок, пренебрежение действительным общественным благом рано или повдно должны с треском обнаружиться. Разорение мелкого среднего класса, того сословия, которое составляло главную основу государств прошлого столетия, является первым результатом этой борьбы. И мы каждый день наблюдаем, как этот класс общества терпит гнет капитала, как, например, отдельные хозяева-портные благодаря магазинам готового платья, мебельные мастера благодаря мебельным магавинам теряют своих лучших заказчиков и из мелких капиталистов, из членов имущего класса превращаются

в зависимых, работающих на других, пролетариев, в членов класса неимущих. Разорение среднего класса есть результат столь восхваляемой свободы нромышленности, необходимый результат тех преимуществ, которые имеет крупный капиталист нред своим менее имущим конкурентом, самый сильный признак жизненности тенденции капитала концентрироваться в немногих руках. Эта тенденция капитала нризнается с различных сторон, отовсюду слышатся жалобы, что собственность с каждым днем все более и более скопляется в немногих руках, огромное же большинство нации с каждым днем становится все беднее. Так возникает резкое противоречие между немногими богатыми, с одной стороны, и многочисленными бедными — с другой; противоречие, которое в Англии и во Франции достигло уже угрожающей остроты, с каждым днем принимает и у нас все более острый характер. И до тех пор, пока сохраняется современная основа общества, до тех нор невозможно будет сдержать это нрогрессирующее обогащение немногих единин и обнищание больших масс; нротиворечие будет становиться все сильнее, пока, наконец, нужда не принудит общество к реорганивации на более разумных началах.

Но это, господа, далеко еще не все результаты свободной конкуренции. Так как каждый производит и потребляет на свой собственный страх и риск, нисколько не заботясь о нроизводстве и нотреблении других, то очень скоро должно с необходимостью настунить ужасное несоответствие между производством и потреблением. Так как современное общество доверяет распределение произведенных товаров купцам, спекулянтам и лавочникам, из которых каждый онять-таки имеет в виду только свою собственную выгоду, то и в распределении, — не принимая в расчет невозможности для неимущего приобрести достаточное количество, -- то и в распределении нродуктов наступит такое же несоответствие. может фабрикант установить, какое количество его фабрикатов соответствует емкости того или другого рынка? А если бы он и мог даже это узнать, то какое количество послано на каждый из этих рынков его конкурентами? Как может он, который по большей части даже совершенно не знает, куда пойдет только-что произведенный им товар, как может он еще знать, какое количество доставят его заграничные конкуренты на каждый из соответствующих рынков? Обо всем этом он ничего не знает, он нроизводит, нодобно своим конкурентам, наугад и утешается тем, что и другие должны поступать точно так же. У него нет другого мерила, кроме вечно колеблющегося состояния цен, которые на отдельных рынках в тот момент, когда он отсылает

свой товар, уже совершенно не соответствуют тем ценам, какие были в тот момент, когда было писано письмо, сообщавшее ему об этом, и которые в момент прибытия товара опять-таки изменились в сравнении с ценами в момент отправки товара. При такой беспорядочности производства вполне естественно, если каждый раз наступает вастой в торговле, который, конечно, должен быть тем вначительнее, чем более развиты промышленность и торговля страны. Страна самой развитой промышленности, Англия, дает нам поэтому вдесь самые яркие примеры. Благодаря развитию торговли, благодаря большому числу спекулянтов и комиссионеров, стоящих между производящими фабрикантами и действительными потребителями, английскому фабриканту становится еще труднее, чем немецкому, узнать коть что-нибудь об отношении между вапасами и производством, с одной стороны, и потреблением — с другой; он снабжает почти все рынки в мире — он почти никогда не может узнать, куда идет его товар, и потому, при необычайной производительной силе английской промышленности, очень часто бывает, что все рынки вдруг оназываются переполненными. Торговля останавливается, фабрики работают половину времени или совсем не работают, наступает масса банкротств, вапасы должны продаваться по чрезвычайно низким ценам, и значительная часть с трудом накопленного капитала, благодаря такому торговому кризису, погибает. Мы имели в Англии целый ряд таких торговых кризисов с начала этого столетия, а за последние двадцать лет, -- один в каждые пять или шесть лет. Большинство из вас, господа, вероятно, еще хорошо помнит последние кризисы 1837 и 1842 гг. И если бы наша промышленность была так же развита, наш сбыт так же широко разветвлен, как промышленность и торговля Англии, то мы переживали бы такие же последствия, между тем как теперь у нас действие конкуренции в промышленности и в торговле проявляется во всеобщем длительном состоянии депрессии всех отраслей промышленности, в влополучном среднем состоянии между известным процветанием и совершенным упадком, в состоянии слабого застоя, т. е. устойчивости.

В чем же действительная причина этого влополучия? Отчего происходит разорение среднего класса, резкий контраст между богатством и бедностью, застой в торговле и проистекающее отсюда расхищение капитала? Ни от какой другой причины, кроме раздробленности интересов. Мы все работаем, имея в виду только свою собственную выгоду, не заботясь о благе других, а между тем это ведь очевидная, сама собою понятная истина, что интерес, благо, счастье каждого в отдельности неразрывно связаны с счастьем его

ближних. Мы должны все сознаться, что никто из нас не может обойтись без своих ближних, что уже один интерес приковывает нас друг к другу, и все же мы всеми своими действиями свидетельствуем против этой истины, и все же мы так устраиваем наше общество, как будто наши интересы не только не совпадают, но прямо противоположны одни другим. Мы видели результаты этой основной ошибки. Если мы хотим устранить ее дурные последствия, то мы должны ее исправить. И именно это имеет в виду коммунизм.

В коммунистическом обществе, где интересы отдельных людей не противоречат одни другим, а объединены, конкуренция исчезает. О разорении отдельных классов, о классах вообще, как в настоящее время о богатых и бедных, само собою разумеется, и речи больше быть не может. Подобно тому как при производстве и распределении необходимых для жизни товаров отпадает частное присвоение, стремление отдельных личностей обогащаться на свой собственный страх и риск, подобно тому отпадают также сами собой торговые кризисы. В коммунистическом обществе легко будет знать как производство, так и потребление. Так как известно, сколько необходимо в среднем каждому в отдельности, то легко вычислить, сколько потребляет известное число лиц, а так как производство не будет тогда больше находиться в руках отдельных частных собственников, а будет находиться в руках общины и ее управления, то легко будет регулировать производство соответственно потребностям.

Мы видим таким образом, как в коммунистической организации отпадают все основные бедствия современного социального состояния. Но если мы вдадимся в некоторые детали, то мы увидим, что преимущества подобной организации не ограничиваются этим, но простираются также и на устранение массы других зол, из которых я сегодня упомянул лишь некоторые экономические. Современное устройство общества в экономическом отношении безусловно является самым неразумным и непрактичным, какое только можно себе представить. Противоположность интересов ведет к тому, что огромное количество рабочей силы употребляется так, что общество не получает от этого никакой пользы, что значительное количество капитала растрачивается совершенно бесполезно и не воспроизводится. Мы наблюдаем это уже при торговых кризисах. Мы видим, как массы продуктов, которые все были произведены человеческим трудом, продаются по ценам, дающим убыток продавцам; мы видим, как вследствие банкротства массы с трудом накопленных капиталов исчезают из рук их владельцев. Но рассмотрим несколько подробнее современную торговлю. Подумайте, через сколько рук должен

пройти каждый продукт, раньше чем он попадает в руки действительного потребителя, — подумайте, сколько спекулирующих и излишних посредников находятся между производителем и потребителем! Возьмем для примера кипу хлопка, который производится в Северной Америке. Кипа переходит из рук плантатора в руки комиссионера на какой-нибудь станции Миссисипи; она направляется внив по реке до Нового Орлеана. Здесь она продается, — во второй раз, так как комиссионер купил ее уже у плантатора, — продается, допустим, спекулянту, который опять-таки продает ее экспортеру. Кипа отправляется примерно в Ливерпуль, где опять-таки жадный спекулянт протягивает к ней руки и тянет ее к себе. Последний опять-таки продает ее комиссионеру, который покупает, скажем, для немецкого торгового дома. Таким обравом кина путешествует в Роттердам, затем вверх по Рейну еще через дюжину рук экспедиторов, она еще раз двенадцать погружается и разгружается — и тогда только она попадает в руки не потребителя, а фабриканта, который сперва превращает хлопок в годное для потребления состояние, его пряжа идет, может быть, ткачу, этот передает ткань печатнику, ватем она переходит к оптовику, тот продает ее ровничному торговцу, который, наконец, доставляет товар потребителю. И все эти миллионы посредников, спекулянтов, агентов, экспортеров, комиссионеров, экспедиторов, оптовых и розничных торговцев, которые сами не участвуют в производстве товара, все они хотят жить и получать на этом прибыль, и - обыкновенно действительно получают ее, ибо иначе они не могли бы существовать. Равве нет более простого и более дешевого пути для доставки кипы хлопка из Америки в Германию и изготовленного из него товара в руки действительного потребителя, чем этот долгий путь десятикратной продажи, стократной перегрузки и перевозки из одного магазина в другой? Разве это не является блестящим доказательством расхищения рабочей силы, происходящей вследствие раздробленности интересов? — В разумно организованном обществе не может быть и речи о таком сложном транспорте. Подобно тому как легко увнать, сколько отдельная колония потребляет хлопка или хлопчатобумажных фабрикатов, — чтобы держаться уже этого примера, — подобно этому легко будет центральному управлению узнать, сколько потребляют все местности и общины страны. Если такая статистика будет организована, что легко может быть выполнено в один или два года, то средняя величина ежегодного потребления будет изменяться пропорционально росту населения; поэтому легко в надлежащее время варанее определить, какое количество каждого отдельного

товара потребуется для удовлетворения потребностей народа, все большее количество его будут заказывать прямо на месте, их можно будет получать прямо без посредников, без других перегрузок и издержек, кроме тех, которые действительно вытекают из природы сообщения, следовательно, с большим сбережением рабочей силы; не надо будет давать прибыль разным спекулянтам, крупным и мелким торговцам. Но это еще не все — эти посредники, таким образом, не только не будут приносить вреда обществу, но они даже станут ему полезны. Между тем как теперь они исполняют работу во вред всем остальным, работу, которая в лучшем случае является излишней и все же дает им достаточно для поддержания жизни, а во многих случаях приносит даже большие богатства, в то время как теперь они приносят прямой вред общему благу, они тогда будут иметь свободные руки для полевной деятельности и будут иметь возможность найти себе ванятие, в котором они проявят себя как действительные, а не только кажущиеся, лицемерные члены человеческого общества и участники во всей его деятельности.

Современное общество, ставящее отдельного человека во враждебные отношения ко всем остальным, создает таким образом социальную войну всех против всех, которая необходимым образом у отдельных людей, особенно необразованных, должна принять груварварски-насильственную форму — форму преступления. Чтобы оградить себя от преступлений, общество нуждается в широком, сложном организме административных и судебных учреждений, требующем бесконечного множества рабочих сил. В коммунистическом обществе и это будет вначительно упрощено, и именно потому, -как бы это ни казалось странным, - именно потому, что в этом обществе управление будет распоряжаться не только отдельными сторонами общественной жизни, но и всей общественной жизнью во всех ее действиях, во всех направлениях. Мы уничтожаем антагонизм между отдельным человеком и всеми остальными, мы противопоставляем социальной войне социальный мир, мы подрубаем самый корень преступления и этим делаем излишней большую часть деятельности административных и судебных учреждений. И теперь уже преступления под влиянием чувства все больше уступают место преступлениям, совершенным по расчету, из интереса — число преступлений против личности уменьшается, количество же преступлений против собственности увеличивается. Развитие цивилизации смягчает уже в современном обществе, находящемся в состоянии войны, насильственные проявления страсти; насколько же больше будет это в коммунистическом мирном обществе? Престу-

пления против собственности сами отпадают там, где каждый получает то, что ему необходимо для удовлетворения своих физических и духовных потребностей, где отпадают социальные перегородки и различия. Уголовная юстиция сама исчезает, гражданская юстиция, которая разбирает почти исключительно имущественные отношения или, по крайней мере, такие отношения, которые имеют предпосылкой социальные условия, также отпадает; тяжбы тогда могут быть только редкими исключениями, между тем как теперь они являются естественными результатами всеобщей вражды, и легко будут улаживаться третейскими судами. Административные органы в настоящее время имеют источником своей деятельности точно так же беспрерывное состояние войны — полиция и вся администрация заняты только заботой о том, чтобы война оставалась скрытой, косвенной, чтобы она не выродилась в открытое насилие, в преступления. Но если гораздо легче сохранить мир, чем ввести войну в известные границы, то также и бесконечно легче управлять коммунистической, чем конкурирующей общиной. И если уже теперь цивилизация научила людей видеть свой интерес в поддержании общественного порядка, общественной бевопасности, общественного интереса и таким образом сделать полицию, администрацию и юстицию по возможности излишними, то насколько больше будет это в таком обществе, в котором основным принципом будет общность интересов, в котором общественный интерес не будет больше отличаться от частного. Насколько чаще будет повторяться то, что теперь уже существует вопреки социальным учреждениям, если эти учреждения не будут мешать ему, а, наоборот, поддерживать. --Мы должны, следовательно, и с этой стороны рассчитывать на вначительное увеличение рабочих сил, которые отнимает современное социальное состояние общества.

Одним из самых дорогих учреждений, без которых современное общество не может обойтись, являются постоянные армии, которые отнимают у наций самую сильную, самую необходимую часть населения и принуждают кормить эту ставшую таким образом непроизводительной часть его. Мы знаем по нашему собственному государственному бюджету, во что обходится нам постоянная армия — двадцать четыре миллиона в год и изъятие двухсот тысяч самых сильных людей из производства. — В коммунистическом обществе никому не придет в голову думать о постоянной армии. Да и зачем? Для охраны внутреннего спокойствия страны? Но мы уже видели, что никому и в голову не придет нарушать это внутреннее спокойствие. Боязнь революций — ведь только результат противополож-

ности интересов; там, где интересы всех совпадают, там не может быть и речи о подобных опасениях. — Для наступательной войны? — Но каким образом может коммунистическое общество дойти до того, чтобы предпринять наступательную войну, -- оно, которое очень хорошо внает, что на войне оно только потеряет людей и капитал, между тем нак оно может получить максимум несколько недовольных провинций, которые повлекут за собой только нарушение социального порядка. — Для оборонительной войны? Для этого оно не нуждается в постоянной армии, так как легко будет научить каждого способного члена общества на ряду с его другими занятиями настолько владеть оружием, насколько это необходимо для ващиты страны, а не для парадов. И примите при этом во внимание, господа, что член такого общества в случае войны, которая, конечно, может вестись только против антикоммунистических наций, должен ващищать действительное отечество, действительный очаг, что он, следовательно, будет бороться с воодушевлением, со стойкостью, с храбростью, пред которыми должна равлететься, как солома, механическая выучка современной армии. Вспомните, какие чудеса совершал энтувиавы революционных армий от 1792 до 1799 г., которые боролись только ва иллюзию, ва мнимое отечество, и вы должны будете понять, как сильна должна быть армия, которая борется не ва иллювию, а ва реальную действительность. Эти бесчисленные массы рабочих сил, следовательно, которые теперь отнимаются у цивиливованных народов армиями, были бы в коммунистической организации возвращены труду; они не только производили бы столько, сколько они потребляют, но могли бы производить гораздо больше продуктов, чем необходимо для их содержания, и поставлять их в общественные магазины.

Еще большее расхищение рабочих сил наблюдается в существующем обществе в способе эксплоатации богатыми своего социального положения. Я вовсе не намерен здесь касаться огромной и совершенно бесполевной, даже смешной роскоши, источником которой является мания отличиться и которая ванимает массу рабочих рук. Но вайдите когда-нибудь в дом, во внутреннее святилище богатого человека и скажите мне, не есть ли это самая безумная растрата рабочей силы, если масса людей ванята прислуживанием одному человеку и проводит время в правдности или, в лучшем случае, ванята такими работами, источником которых является изолирование каждого человека в четырех стенах. Вся эта масса служанок, кухарок, лакеев, кучеров, дворников, садовников и всяких других, — чем они собственно ваняты? Как мало времени в течение дня ваняты

они тем, чтобы действительно сделать приятной жизнь своих господ, чтобы облегчить своим господам свободное образование и развитие их человеческой природы и их природных сил, — и сколько часов в течение дня заняты они работами, причина которых лежит в плохой организации наших общественных отношений — стоять на запятнах кареты, прислуживать шутам господ, носить за ними комнатных собачек и всякие другие унивительные занятия. В разумно организованном обществе, где для каждого существует возможность жить, не будучи рабом господских шутов и не думая о таких шутах, — в таком обществе, конечно, растрачиваемая таким образом рабочая сила обслуживания роскопи может быть употреблена на общую пользу и для ее собственной пользы.

Дальнейшее расхищение рабочей силы происходит в современном обществе непосредственно под влиянием конкуренции, совдающей огромное число бевработных, которые охотно работали бы, но не могут получить работы. Так как общество вовсе не так устроено, чтобы оно могло учитывать действительное приложение рабочих сил, так как каждому приходится самому находить себе источник ваработка, то совершенно естественно, что при распределении действительно полезных или кажущихся полезными работ вначительная часть рабочих остается без работы. Это происходит тем легче, что борьба конкуренции принуждает каждого наиболее напрягать свои силы, использовать все представляющиеся ему возможности ваменять дорогие рабочие силы более дешевыми, а рост цивилизации ежедневно дает все больше средств для этого, или, другими словами, каждый должен стремиться к тому, чтобы лишить хлеба других, тем или другим способом вытеснить работу других. Таким обравом, во всяком цивиливованном обществе находится большое число безработных, которые охотно работали бы, но не находят работы, и число это больше, чем обыкновенно думают. И мы видим этих людей, которые тем или иным образом проституируют себя: нищенствуют, подметают улицы, стоят на углах, различными мелкими и случайными услугами с трудом поддерживают свое существование, торгуют всевовможными мелкими товарами, или, как мы видели это сегодня вечером на примере нескольких бедных девушек, переходят с гитарой с места на место, играют и поют за деньги, принуждены выслушивать всякую наглую речь, принимать всякое оскорбительное предложение, чтобы только ваработать несколько копеек. А сколько есть таких, которые становятся жертвами настоящей проституции. Господа, число тех, которым не остается ничего другого, как в той или иной форме ваниматься проституцией, очень

велико, — наши учреждения для приврения бедных многое могли бы об этом расскавать, — и не вабывайте, что общество в той или другой форме все-таки кормит этих людей, несмотря на их бесполевность. Если, таким образом, общество должно нести расходы по их содержанию, то оно должно было бы также позаботиться и о том, чтобы бевработные честно зарабатывали свое содержание. Но этого не может сделать современное общество, основанное на конкуренции.

Если вы, господа, подумаете обо всем этом, — а я мог бы привести еще массу других примеров того, как современное общество растрачивает свои рабочие силы, — если вы подумаете об этом, то вы найдете, что человеческое общество располагает избытком производительных сил, которые ждут разумной организации, упорядоченного распределения, чтобы стать активными с величайшей пользой для них. На основании этого вы в состоянии будете судить, как мало основательно опасение, что при справедливом распределении общественной деятельности на долю каждого выпало бы такое бремя труда, при котором сделалось бы для него невозможным ванятие всякими другими вещами. Наоборот, мы можем признать, что при такой организации установленное теперь рабочее время каждого, вследствие использования рабочих сил, которые теперь не применяются или применяются бесполезно, сократится наполовину.

Однако преимущества, которые дает коммунистическое устройство посредством использования расхищаемых рабочих сил, еще не самые значительные. Самое большое сбережение рабочей силы ваключается в соединении отдельных сил в социальную коллективную силу и в устройстве, основанном на этой концентрации, до сих пор противополагавшихся друг другу сил. Я вдесь хочу присоединиться к предложениям английского социалиста Роберта Оуэна, так как они наиболее практичны и наиболее разработаны. Оуэн предлагает вместо теперешних городов и сел с их отдельными мешающими друг другу домами построить большие дворцы на площади, прибливительно 1 650 кв. футов, с садами, в которых могли бы с удобствами помещаться от двух до трех тысяч человек. Что подобное вдание, дающее жителям удобства самых лучших современных квартир, может быть построено дешевле и с большей легкостью, чем может быть при теперешней системе построено необходимое для такого количества жителей число отдельных квартир, - очевидно. Большое число комнат, которые в настоящее время почти в каждой приличной квартире стоят пустыми или употребляются два раза в год, отпадает, не причиняя никакого неудобства; экономия места для кладовых, погребов и т. д. точно так же очень велика. — Но

если мы рассмотрим детали домашнего хозяйства, то именно там мы увидим все преимущества общественного ховяйства. Какая масса труда и материалов растрачивается при современном раздробленном хозяйстве — например, при отоплении. В каждой комнате надо иметь отдельную печку, каждую печку приходится отдельно топить, поддерживать в ней огонь, следить за ней. Топливо приходится приносить во все эти места, волу надо убирать. Гораздо проще и дешевле было бы вместо этого индивидуального отопления установить прекрасное центральное отопление, например с паровыми трубами и одним центром для отопления, как это уже в настоящее время практикуется в больших общественных зданиях, фабриках, церквах и т. д. Затем газовое освещение, которое в настоящее время еще обходится дорого, потому что даже самые тонкие трубы должны находиться под вемлей и трубы вообще, вследствие большого пространства, которое приходится освещать в наших городах, должны быть непомерно длинны, между тем как в предлагаемом устройстве все сконцентрировано на пространстве в 1650 кв. футов, число же горящих газовых рожков однако так же велико. Результат, таким образом, по крайней мере так же удовлетворителен, как в городе средней величины. Затем вовьмем приготовление пищи, -сколько ватрачивается места, материала и рабочей силы при современном раздробленном хозяйстве, когда каждая семья отдельно готовит свою пищу, имеет свою отдельную посуду, нанимает свою отдельную кухарку, должна отдельно закупать продукты на рынке, в веленной, мясной, у булочника. Можно смело допустить, что, при общественном приготовлении пищи и обслуживании ею можно сберечь две трети занятых при этом в настоящее время рабочих сил, а остальная треть, однако, будет лучше и внимательнее исполнять свою работу, чем это происходит в настоящее время. И, наконец, домашние работы. Разве не бесконечно легче чистить и содержать аккуратно такое вдание, если эта работа точно так же будет органивована и правильно распределена, чем двести или триста отдельных домов, составляющих при совершенном устройстве квартиры такого же числа людей?

Это, господа, только некоторые преимущества из бесконечного их числа, которые в экономическом отношении должны вытекать из коммунистической организации человеческого общества. Невозможно в несколько часов и кратко разъяснить вам наш принцип и надлежащим образом всесторонне его обосновать. И это вовсе не является нашей задачей. Мы можем и хотим лишь разъяснить несколько пунктов и побудить к изучению его тех, которым дело

это еще чуждо. Но одно по крайней мере — мы надеемся — мы разъяснили вам сегодня вечером, а именно, что коммуниям не только не противоречит человеческой природе, разуму и сердцу, но и не составляет теории, которая, не считаясь с действительностью, живет в одном лишь воображении.

Могут спросить, как провести эту теорию в действительную жизнь, какие меры можем мы предложить, чтобы подготовить ее проведение? Есть различные пути для достижения этой цели. Англичане, вероятно, начнут с основания отдельных колоний и предоставят каждому вступать в них или нет; францувы, наоборот, вероятно, будут подготовлять и проводить коммунизм в национальном масштабе. Как поступят в этом отношении немцы, об этом при новизне социального движения в Германии трудно что-нибудь сказать. Пока я из многих способов подготовления его упомяну только об одном, о котором много говорили в последнее время, а именно о проведении трех мероприятий, которые необходимо должны иметь результатом практический коммунизм.

Первый из них — это всеобщее обучение; все дети без исключения одинаково обучаются на государственный счет до того возраста, когда они в состоянии выступать как самостоятельные члены общества. Эта мера явилась бы только актом справедливости по отношению к нашим неимущим братьям, так как, очевидно, каждый человек имеет право на полное развитие своих способностей, и государство вдвойне совершает преступление против личности, если оно делает невежество необходимым результатом бедности. Что общество извлекает больше польвы из образованных людей, чем из невежественных членов, очевидно. И если образованный пролетариат, как этого следует ожидать, не склонен будет оставаться в угнетенном положении, в котором находится наш современный пролетариат, то, с другой стороны, только от образованного рабочего класса можно ожидать спокойствия и благоравумия, которые необходимы для мирного преобравования общества. Но что и невежественный пролетариат точно так же не склонен оставаться в своем положении, это доказывают нам силевские и богемские беспорядки в Германии,-- не говоря уже о других народах.

Другая мера должна состоять в полной реорганизации дела призрения бедных в том смысле, чтобы все бедные граждане были поселены в колониях, где бы они ванимались вемледелием и промышленностью и где труд их был бы организован в интересах всей колонии. До сих пор все капиталы на призрение бедных отдавались в рост, что давало богатым новые средства эксплоатации неимущих.

Пора, наконец, употребить эти капиталы действительно в пользу бедных, пора употребить, наконец, весь доход от этих капиталов, а не три процента его, для бедных, пора, наконец, показать прекрасный пример ассоциации капитала и труда. Таким образом вся рабочая сила бедных была бы использована для блага общества, сами же бедные были бы превращены из деморализованных, угнетенных пауперов в нравственных, независимых, активных людей и поставлены в такое положение, которое очень скоро вызвало бы эависть отдельных рабочих и подготовило бы полную реорганизацию общества.

Для обеих этих мер нужны деньги. Чтобы получить их и чтобы в то же самое время заменить взимавшиеся до сих пор несправедливо распределенные налоги, в настоящем плане реформы предлагается всеобщий прогрессивный налог на капиталы, процент которого возрастает с величиной капитала. Таким образом каждый нес бы тяжесть общественного управления пропорционально тому, что он может, и тяжесть этого не ложилась бы, как это до сих пор происходит во всех странах, на плечи тех, которые менее всего в состоянии платить их. Ведь в сущности принцип обложения является чисто коммунистическим принципом, так как право обложения во всех странах вытекает из так называемой национальной собственности. В таком случае, либо частная собственность священна, тогда нет национальной собственности, и государство не имеет права взимать налоги; либо государство имеет это право, — тогда частная собственность не священна, тогда национальная собственность выше частной собственности, и государство является настоящим собственником. Этот последний принцип общепривнан. — Итак, господа, мы требуем прежде всего только, чтобы государство объявило себя всеобщим собственником и, как таковой, управляло бы общественным имуществом на общее благо и чтобы в виде первого шага оно ввело такой способ обложения, который считался бы только со способностью каждого платить налоги и с действительным общественным благом.

Вы видите, таким образом, господа, что речь идет не о немедленном введении общности имуществ против воли нации, но что прежде всего речь идет только об установлении цели, а также средств и путей, какими мы можем достигнуть этой цели. Но что принципы коммунивма являются принципами будущего, ва это говорит ход развития всех цивиливованных наций, за это говорит быстрое разложение всех существовавших до сих пор социальных учреждений, за это говорит человеческий здравый смысл и прежде всего человеческое сердце.

### Милостивые государи!

На последнем нашем собрании мне был сделан упрек в том, что все мои примеры и ссылки относились почти исключительно к другим странам, в особенности к Англии. Мне говорили, что Франция и Англия нас не касаются, что мы живем в Германии, и наша задача—доказать необходимость и преимущества коммунизма для Германии. Нас упрекали в то же время и в том, что мы вообще далеко не достаточно доказали историческую необходимость коммунизма. Это вполне справедливо, да иначе и не могло быть. Историческую необходимость нельзя доказать так же быстро, как равенство двух треугольников; она может быть доказана только изучением и исследованием самых широких предпосылок. Тем не менее, я приложу сегодня все старания, чтобы устранить оба эти упрека; я постараюсь доказать, что коммунизм для Германии является, если не исторической, то экономической необходимостью.

Остановимся сначала на современном социальном положении Германии. Всем известно, как велика существующая у нас нищета. Силевия и Богемия сами ваявили о себе. О нищете в округах Мовеля и Эйфеля подробно расскавала «Рейнская гавета». В Рудных горах с незапамятных уже времен господствует не прекращающаяся страшная нужда. Не лучше обстоит дело в Зенне и в вестфальском льнопромышленном округе. Из всех концов Германии несутся жалобы, да иначе и быть не могло. Наш пролетариат многочислен и не межет не быть таковым, в чем мы должны будем убедиться при самом поверхностном изучении нашего социального положения. Что в промышленных округах должен быть многочисленный пролетариат, это в природе вещей. Промышленность не может существовать без большого количества рабочих, которые были бы всецело к ее услугам, работали бы только для нее и не занимались бы ничем иным; при существовании конкуренции, промышленный труд делает невозможным какое-либо другое ванятие. Поэтому мы во всех промышленных округах находим пролетариат, который слишком многочислен, слишком очевиден, чтобы его можно было отридать.

В сельских округах, напротив того, не должно быть пролетариата, — так утверждают многие. Но как это возможно? В местностях, где преобладает крупное вемлевладение, пролетариат необходим: крупные ховяйства нуждаются в батраках и прислуге, они не могут существовать без пролетариев. В местностях, где вемля разбита на мелкие участки, тоже нельзя избегнуть возникновения неимущего класса: имения дробятся до известного предела, и затем дальнейшее дробление прекращается, и так как тогда имение переходит в руки одного лишь члена семьи, то остальным не остается ничего другого, как превратиться в пролетариев, неимущих рабочих. При этом дробление имения заходит обыкновенно так далеко, что участки оказываются слишком мелкими для того, чтобы досыта прокормить семью, и таким образом образуется класс людей, который, подобно несостоятельному среднему классу городов, составляет переходную ступень от имущего класса к неимущему; обладание вемельным участком удерживает этот класс людей от других занятий и в то же время оказывается недостаточным, чтобы обеспечить его существование. И среди этого класса также царит сильная нужда.

Что существующий пролетариат должен постоянно увеличиваться в числе, — за это ручается нам возрастающее обнищание среднего класса и тенденция капитала концентрироваться в немногих руках. Мне не приходится сегодня вновь возвращаться к рассмотрению этих пунктов; вамечу лишь, что причины, бевостановочно создающие пролетариат и увеличивающие его ряды, остаются теми же и будут вызывать те же последствия, пока будет существовать конкуренция. До тех пор, пока мы будем вести производство каждый на собственный страх и риск и в противоречии со всеми остальными, пролетариат должен, при всяких обстоятельствах, не только существовать, но непрерывно разрастаться и становиться все более грозной силой в современном обществе. Но настанет пора, когда пролетариат достигнет такой ступени могущества и совнания, когда он не пожелает больше поддерживать всего социального здания, вечно давящего на его плечи, когда он потребует более справедливого распределения социальных тягот и прав; и тогда — если человеческая натура до той поры не изменится — социальная революция станет неизбежной.

На этом вопросе наши экономисты до сих пор совсем не останавливались. Их не интересует распределение, а исключительно лишь совдание национального богатства. Однако отвлечемся на мгновение от того указанного уже нами факта, что социальная революция вообще вытекает уже из наличности конкуренции; остановимся

пока на отдельных формах, в которых проявляется конкуренция, на различных экономических возможностях для Германии, и рассмотрим, каковы должны быть последствия каждой из них.

Германия, или, точнее говоря, германский таможенный союз, имеет в настоящее время средний, умеренный тариф волотой середины. Наши пошлины слишком низки для настоящих покровительственных пошлин и слишком высоки для свободы торговли. Имеются, следовательно, три возможности: или мы перейдем к полной свободе торговли, или ващитим свою промышленность достаточно высокими пошлинами, или останемся при теперешней системе. Рассмотрим каждый случай в отдельности.

Если мы провозгласим свободу торговли и отменим наши пошлины, то вся наша промышленность, за исключением немногих отраслей, будет разорена. О бумагопрядильном производстве, о механическом ткачестве, о большинстве отраслей хлопчатобумажной и шерстяной промышленности, о главнейших отраслях шелковых изделий, о всей почти добыче железа и обработке его тогда не может быть даже и речи. Занятые во всех этих отраслях промышленности рабочие, оставшись внезапно без куска хлеба, нахлынули бы тогда массами в область сельского хозяйства и уцелевших отраслей индустрии; пауперизм быстро возрос бы, централизация собственности в руках немногих, благодаря такому кризису, ускорилась бы и, судя по событиям в Силезии, необходимым следствием такого кризиса явилась бы социальная революция.

Предположим теперь, что мы введем покровительственные пошлины. В последнее время эти пошлины сделались любимым коньком большинства наших промышленников и заслуживают поэтому более внимательного рассмотрения. Господин Лист привел желания наших капиталистов в систему, и этой системы, которую почти все они признали своим credo, я и буду держаться. Господин Лист предлагает ввести постоянно возрастающие охранительные пошлины; они постепенно должны повыситься до такого уровня, который обеспечил бы за фабрикантами внутренний рынок; в течение известного времени эти пошлины остаются на одной и той же высоте, а затем постепенно понижаются, так что, в конце концов, после целого ряда лет, покровительственная система будет уничтожена. Допустим, что этот план будет проведен и повышающиеся пошлины декретированы. В таком случае индустрия будет быстро развиваться, свободный еще капитал будет вложен в промышленные предприятия, возрастет спрос на рабочих, а вместе с тем и заработная плата их, дома для бедных

освободятся, и, по всем видимостям, настанет волотая эра. Это будет продолжаться до тех пор, пока наша индустрия не будет достаточно развита, чтобы удовлетворить внутренний рынок. Больше этого она не может расширяться, ибо, раз она не в состоянии удержать ва собою внутреннего рынка без таможенной ващиты, то еще менее она может выдержать иностранную конкуренцию на нейтральных рынках. К этому времени, полагает господин Лист, — отечественная промышленность уже настолько окрепнет, что будет меньше нуждаться в покровительстве, и можно будет начать понижать пошлины. Допустим на мгновение, что это будет так. Пошлины понижаются. Если не при первом, то при втором или третьем понижении таможенных ставок неизбежно наступит такой момент, когда иностранная, хотя бы английская, промышленность сумеет конкурировать на немецком рынке с нашей собственной индустрией. Господин Лист желает того же самого. Каковы же будут последствия этого? С этого момента немецкой промышленности придется участвовать во всех колебаниях, во всех кривисах английской промышленности. Как только ваморские рынки окажутся переполненными английскими товарами, англичане поступят точно так же, как и теперь: они, как это трогательно описывает г. Лист, все свои запасы выбросят на немецкий, ближайший из доступных им рынков и, таким обравом, вновь сделают таможенный союз своей «толкучкой». Тогда английская промышленность скоро вновь оправится, так как весь мир служит для нее рынком и так как бев нее он обойтись не может, между тем как без немецкой может обойтись даже ее внутренний рынок, и она должна бояться английской конкуренции даже у себя дома; во время кризиса она страдает от избытка доставляемых ее покупателям английских товаров. Тогда нашей индустрии придется испить до дна всю горечь периодов застоя в английской промышленности и принимать лишь самое слабое участие в периодах ее расцвета, словом: мы будем тогда совершенно в таком же положении, как и сейчас. И — чтобы сразу дойти до конечного вывода — тогда наступит такое же подавленное состояние, в каком ныне находятся полуващищенные отрасли промышленности; тогда будет погибать одно предприятие за другим, и новые не будут возникать; тогда наши машины окажутся устаревшими, и мы не будем в состоянии ваменить их новыми, улучшенными; застой превратится тогда в регресс и, по собственному утверждению господина Листа, одна отрасль промышленности за другой будет разоряться и в конце концов совсем погибнет. Но тогда у нас окажется многочисленный прометариат, совданный промышленностью, бев средств к живни, всев

работы, и тогда этот пролетариат предъявит имущим классам требование работы и хлеба.

Это произойдет в том случае, если будут понижены таможенные пошлины. Теперь допустим, что они не будут понижены, что они останутся высокими, и мы будем ждать, пока конкуренция отечественных фабрикантов между собою не сделает их призрачными, и их можно будет понизить. Результатом этого будет то, что немецкая промышленность, как только она окажется в состоянии обеспечить внутренний рынок, остановится в своем развитии. Новые предприятия не нужны, так как существующих достаточно для удовлетворения рынка, а о новых рынках, как выше было укавано, нечего и думать до тех пор, пока промышленность вообще нуждается в покровительстве. Но индустрия, которая не расширяется, не может также и совершенствоваться. В ней воцарится застой как внешний, так и внутренний. Усовершенствования машин для нее не существует. Старые машины нельзя же выбросить, а для новых нет новых предприятий, в которых они могли бы найти применение. Но в это время другие нации прогрессируют, а застой в нашей промышленности опять же превращается в регресс. Пройдет немного времени, и англичане, благодаря прогрессу, окажутся способными производить так дешево, что смогут конкурировать с нашей отсталой промышленностью на нашем собственном рынке, несмотря на охранительные пошлины; и так как в конкуренции, как и во всякой другой борьбе, побеждает сильнейший, то конечное поражение наше не подлежит сомнению. Тогда опять-таки наступит то самое, о чем я говорил выше: искусственно созданный пролетариат потребует от имущих классов того, чего они не могут дать ему, пока хотят оставаться исключительно имущими, и наступит социальная революция.

Возможен еще один случай, самый невероятный, именно тот, что нам, немцам, удастся при помощи покровительственных пошлин довести нашу промышленность до такого состояния, когда она сможет конкурировать с англичанами и без покровительственных пошлин. Допустим это. Каков же будет результат? Как только мы начнем конкурировать с англичанами на нейтральных рынках, возгорится борьба на жизнь и на смерть между нашей и английской промышленностью. Англичане напрягут все свои силы, чтобы удалить нас с тех рынков, которые до того находились в их распоряжении; они будут вынуждены к этому, ибо в данном случае будет затронут их жизненный нерв, самый источник их существования. И с теми средствами, которые находятся в их распоряжении, со

всеми преимуществами столетней индустрии, им удастся побить нас. Они заставят нашу промышленность ограничиться собственным рынком и этим сделают ее неподвижной, — и тогда наступит тот случай, о котором мы говорили выше: мы остаемся на месте, англичане уходят вперед, и наша промышленность, при неизбежном ее упадке, не будет в состоянии прокормить искусственно созданный ею пролетариат, — наступит социальная революция.

Но если даже допустить, что мы победили бы англичан и на нейтральных рынках, что мы бы оторвали от них один из их рынков за другим, — что бы мы выиграли даже и в этом почти невозможном случае? На лучший конец, мы бы еще раз проделали тогда ту промышленную карьеру, которую до нас проделала Англия, и через некоторое время мы достигли бы того самого пункта, на котором сейчас остановилась Англия, именно: мы оказались бы накануне социальной революции. Но, по всем вероятиям, дело кончилось бы гораздо скорее. Беспрестанные победы немецкой индустрии неизбежно разорили бы английскую промышленность и ускорили бы и без того неизбежно предстоящее англичанам массовое восстание пролетариата против имущих классов. Быстро развивающаяся безработица толкнула бы английских рабочих на революцию, и, при настоящем положении вещей, такая социальная революция оказала бы огромное влияние и на континентальные страны, именно на Францию и Германию; и это влияние было бы тем сильнее, чем многочислениее был бы пролетариат, искусственно созданный в Германии форсированным развитием промышленности. Подобный переворот тотчас же стал бы общеевропейским и весьма неделикатно разрушил бы мечты наших фабрикантов о промышленной монополии Германии. Допустить же, чтобы английская и немецкая индустрии могли мирно уживаться рядом, невозможно по законам конкуренции. Каждая промышленность, я повторяю, должна развиваться, чтобы не регрессировать и не погибнуть; она должна расширяться, приобретать новые рынки, беспрерывно увеличивать число новых предприятий, иначе она не может прогрессировать. Но так как с тех пор, как открыты китайские порты, новые рынки не приобретаются, а можно лишь лучше эксплоатировать старые; так как, следовательно, расширение промышленности в будущем будет совершаться медленнее, чем до сих пор, то Англия теперь может еще меньше терпеть конкурентов, чем то было раньше. Для того, чтобы ващитить свою промышленность от гибели, она должна давить промышленность всех других стран; сохранение промышленной монополии не является уже для Англии вопросом большей или меньшей

м. и Э. з.

прибыли: оно стало для нее вопросом жизни. И вообще конкуренция между нациями гораздо сильнее, решительнее, чем борьба между индивидуумами, ибо это—борьба концентрированная, борьба между массами, которая может кончиться лишь полной победой одной и полным поражением другой стороны. И поэтому подобная борьба между нами и англичанами, каковы бы ни были ее результаты, не принесла бы выгоды ни нашим, ни английским промышленникам, а лишь повлекла бы за собой, как я излагал выше, социальную революцию.

Итак, мы рассмотрели, чего может ожидать Германия как от свободы торговли, так и от покровительственной системы при всех вовможных случаях. Остается единственная экономическая возможность, а именно: сохранение ныне существующих пошлин волотой середины! Но мы уже выше видели, каковы были бы последствия и в данном случае. Наша промышленность, отрасль за отраслью, должна была бы погибнуть, промышленные рабочие остались бы без хлеба, а когда нужда достигла бы известных пределов, они ринулись бы в революцию, направленную против имущих классов.

Таким образом, частности вполне подтверждают то, что я излагал вначале в общих чертах, беря за исходную точку законы конкуренции; а именно: неизбежным следствием существующих у нас сопиальных отношений, при всех условиях и во всех случаях, будет социальная революция. С той же уверенностью, с какой мы ив известных математических аксиом можем вывести новое положение, с тою же уверенностью мы можем из существующих экономических отношений и из принципов политической экономии сделать ваключение о грядущей социальной революции. Рассмотрим, однако, этот переворот несколько ближе: в какой форме он проявится, каковы будут его результаты, чем он будет отличаться от всех бывших до сих пор социальных переворотов? Социальная революция есть нечто совершенно иное, чем бывшие до сих пор политические революции: она не направлена, как эти последние, против собственности монополистов, а против монополии собственности; социальная революция это открытая война бедных против богатых. И такая война, в которой явно и открыто выступают наружу все пружины и причины, действовавшие во всех бывших до сих пор исторических конфликтах неясно и скрыто, - такая война грозит, во всяком случае, быть более жестокой и кровавой, чем все предшествовавшие ей. Результат этой войны может быть двоякий. Или восставшие обратят внимание лишь на видимость, а не на сущность, лишь на форму, а не на дело; или же они доберутся до сущности и вырвут вло с корнем. В первом

случае частная собственность останется существовать, и лишь произойдет перераспределение ее, так что сохранятся все причины, которые вызвали теперешнее положение вещей и которые, черев известное, более или менее короткое время, опять вывовут такое же положение, а вместе с ним новую революцию. Но разве это возможно? Где мы видели революцию, которая действительно не добилась бы того, к чему она стремилась? Английская революция осуществила как религиозные, так и политические принципы, борьба против которых со стороны Карла I вызвала ее; францувская буржуавия достигла в своей борьбе против дворянства и старой монархии всего, к чему она стремилась, уничтожила все влоупотребления, побудившие ее к восстанию. И неужели же восстание бедных уляжется раньше, чем будет уничтожена нищета и ее причины? Это невозможно. Допустить нечто подобное вначит не считаться с историческим опытом. Также и уровень развития рабочих, в особенности в Англии и Франции, дает нам основания считать это возможным. Не остается, следовательно, предположить ничего иного, как вторую альтернативу, т. е., что грядущая социальная революция займется истинными причинами нужды и бедности, невежества и преступления, что она осуществила настоящую социальную реформу. А это возможно лишь путем провозглашения коммунистического принципа. Изучите мысли, владеющие умами рабочих в тех странах, где и рабочий мыслит; посмотрите во Франции на различные фракции рабочего движения, не коммунистического ли они направления? Ступайте в Англию и послушайте, накие проекты предлагаются рабочим для улучшения их положения — не покоятся ли все они на принципе общественной собственности? Изучайте различные системы социальной реформы, — много ли из них вы найдете не-коммунистических? Из всех систем, и ныне еще сохранивших свое вначение, единственная не-коммунистическая, — это система Фурье, обратившего свое внимание больше на социальную организацию человеческой деятельности, чем на распределение производимых ею продуктов. Все эти факты оправдывают тот вывод, что грядущая социальная революция окончится проведением коммунистического принципа, и едва ли допускают другую возможность.

Если эти выводы верны, если социальная революция и практический коммунизм являются необходимым результатом существующих у нас отношений, то нам прежде всего придется заняться теми мероприятиями, при помощи ноторых мы можем предотвратить насильственное и кровавое преобразование социальных отношений. А для этого имеется лишь одно средство, именно — мирное

проведение или, по крайней мере, подготовка коммунизма. Итак, если мы не желаем кровавого разрешения социального вопроса, если мы не хотим довести увеличивающееся с каждым днем противоречие между умственным уровнем и жизненным положением наших пролетариев до крайности, при которой, судя по всему, что мы знаем о человеческой природе, это противоречие будет разрешено грубой силой, отчаянием и жаждой мести, — тогда мы должны серьезно и беспристрастно ваняться социальным вопросом; тогда мы должны приложить все усилия к тому, чтобы сделать более человеческим положение современных илотов. И если кому-нибудь из вас, быть может, покажется, что возвышение униженных прежде классов не может совершиться без понижения вашего собственного положения, то следует помнить, что дело идет о том, чтобы создать для всех людей такие условия жизни, при которых каждый будет иметь возможность свободно развивать свою человеческую природу, жить с своими ближними в человеческих отношениях и не бояться насильственного разрушения своего благосостояния; следует помнить, что то, чем придется пожертвовать каждому, есть не истинно-человеческая радость жизни, а лишь созданное нашим скверным строем подобие наслаждения жизнью, нечто такое, что противно собственному разуму и собственному сердцу тех, кто ныне пользуется этими мнимыми преимуществами. Именно человеческое существование, со всеми его условиями и потребностями, мы не только не хотим разрушить, а, наоборот, всячески стремимся совдать его. И даже помимо этого, если вы захотите серьезно подумать над тем, к чему может привести современное положение в его последствиях, в какой лабиринт противоречий и неурядиц оно нас заводит, - тогда вы наверное согласитесь, что стоит заняться серьезным и основательным изучением социального вопроса. И если я могу побудить вас к этому, тогда цель моего реферата будет вполне достигнута.

# ПОЛОЖЕНИЕ РАБОЧЕГО КЛАССА В АНГЛИИ

### К рабочему классу Великобритании.

#### Рабочие!

Вам я посвящаю свой труд, в котором я постарался нарисовать перед своими немецкими земляками верную картину вашего положения, ваших страданий и борьбы, чаяний и намерений. Я достаточно долго жил среди вас, чтобы ознакомиться с вашим положением. Я изучал его с самым серьевным вниманием, разбирался в самых разнообразных официальных и неофициальных документах, поскольку мне только удавалось раздобыть их, но все это меня не удовлетворяло. Меня не удовлетворяло одно отвлеченное знание предмета, я хотел видеть вас в ваших собственных домах, наблюдать вас в вашей повседневной жизни, беседовать с вами о вашем положении и ваших нуждах и лично наблюдать вашу борьбу с социальной и политической властью ваших угнетателей. Я так и сделал. Я оставил общество, обеды, портвейн и шампанское средних классов и посвятил часы досуга почти исключительно сношениям с настоящими рабочими. Я рад и горд этим — рад потому, что получил таким образом возможность провести не мало приятных часов в изучении действительной жизни, между тем как иначе я потратил бы их на соблюдение тягостных приличий и салонную болтовню; горд потому, что имел возможность воздать должное угнетенному и оклеветанному классу людей, которые, при всех своих недостатках и невыгодах своего положения, вызывают уважение во всяком человеке, кроме разве английского торгаша; горд еще потому, что это дало мне возможность оградить английский народ от растущего на континенте к нему преврения — необходимого последствия жестокой своекорыстной политики и всего поведения ваших правящих средних классов.

Имея в то же время полную возможность наблюдать вашего врага, — средние классы, — я очень скоро убедился в том, что вы правы, вполне правы, не ожидая от них никакой поддержки. Их интересы дпаметрально противоположны вашим, хотя они постоянно

утверждают противное и уверяют вас в самой сердечной симпатии к вашей судьбе. Против них вопиют их дела. Надеюсь, я собрал более, чем достаточные доказательства того, что средние классы -что бы они ни говорили — на деле стремятся только к собственному обогащению за счет вашего труда, пока могут торговать его продуктом, и оставляют вас умирать с голода, как только у них исчевает возможность извлекать выгоды из этой скрытой торговли человеческим мясом. Что они сделали, чтобы доказать на деле свое расположение к вам, о котором они так много толкуют? Обращали ли они когда-либо достаточное внимание на ваши нужды? Сделали ли они для вас что-нибудь, кроме уплаты расходов по содержанию полдюжины комиссий для обследования вашего положения, -комиссий, объемистые отчеты которых навсегда осуждены дремать среди груды ненужных бумаг в архиве министерства внутренних дел? Постарались ли они состряпать из этих истлевающих Синих книг хоть одну удобочитаемую книгу, из которой всякий мог бы без труда почерпнуть сведения о положении громадного большинства «свободнорожденных» бритов? Конечно, этого они не сделали; все это — вещи, о которых они не любят говорить. Они предоставили иностранцу оповестить цивилизованный мир о тех унизительных условиях, в которых вам приходится жить.

Но этот иностранец, надеюсь, чужой им, а не вам. Хотя мой английский явык может быть недостаточно чист, вы, я надеюсь, все же узнаете в нем честный английский язык. Ни один рабочий в Англии, как и во Франции, к слову сказать, никогда не смотрел на меня как на иностранца. Я с величайшим удовольствием убеждался в том, что вы свободны от этого губительного проклятия национальных предрассудков и национального тщеславия, которые являются в конце концов лишь голым эгоизмом. Я видел, что вы сочувствуете всякому, англичанин ли он или нет, кто готов честно отдать свои силы на служение прогрессу человечества, что вы преклоняетесь перед всем великим и добрым, безразлично, взросло ли оно на вашей родной почве или в другом месте. Я убедился в том, что вы больше, чем только англичане, члены одной обособленной нации, что вы люди, члены одной великой человеческой семьи, понимающие, что ваши интересы совпадают с интересами всего человечества. И как таковых, как членов одной семьи «единого и неделимого» человечества, как людей в самом лучшем смысле этого слова, я и многие другие на материке приветствуем вас и все ваши стремления вперед и желаем вам скорейших успехов. — Продолжайте же и впредь, как до сих пор, двигаться вперед. Много

терний предстоит вам еще встретить на вашем пути. Но будьте мужественны и отважны: успех ваш верен, и ни один шаг, сделанный вами в этом движении вперед, не будет потерян для нашего общего дела — дела всего человечества.

Фридрих Энгельс.

Бармен (Прирейнская Пруссия), 15 марта 1845 г.

## предисловие.

Вопросу, составляющему предмет настоящей книги, я хотел сначала посвятить лишь одну главу большой работы по социальной истории Англии. Но я скоро увидел себя вынужденным посвятить ему, в виду его важности, особую самостоятельную книгу.

Положение рабочего класса есть действительная основа исходный пункт всех социальных движений современности, будучи высшим и наиболее обнаженным проявлением наших современных социальных бедствий. Францувский и немецкий рабочий коммунивм прямо из него вытекают, а фурьеризм и английский социализм, как и коммунизм немецкой образованной буржуазии, косвенно обязаны ему своим происхождением. С одной стороны, чтобы обосновать социалистические теории, с другой — чтобы дать твердую почву суждениям о праве этих теорий на существование и чтобы положить конец всем мечтаниям и фантавиям pro и contra, изучение положения пролетариата является неизбежной необходимостью. Но эти условия существования пролетариата имеются в их классически совершенной форме только в Великобритании и именно в собственной Англии, и вместе с тем только в Англии необходимый для этого материал собран с достаточной полнотой и подтвержден официальными исследованиями, как это необходимо для сколько-нибудь исчерпывающего исследования вопроса.

Я имел возможность изучать английский пролетариат в течение 21 месяца, знакомиться путем личных наблюдений и личного общения с его стремлениями, радостями и горестями, а также дополнить этот личный опыт сведениями из достоверных источников. В настоящей книге я и изложил то, что я видел, слышал и читал. Я заранее знаю, что не только моя точка врения, но и приведенные в настоящей книге факты будут оспариваться со всех сторон, в особенности, если моя книга попадет в руки энгличан. Я прекрасно внаю, что мне смогут указать на те или другие незначительные ошибки, которые при общирности предмета и его чрезвычайной сложности были бы неизбежны даже и у англичанина, тем

более, что и в Англии нет еще ни одного сочинения, в котором обсуждалось бы положение всех рабочих, как в моей книге. Но я ни на минуту не задумываюсь сделать следующий вызов английской буржуазии: пусть она мне докажет на основании таких же документальных данных, какие привел я, неточность хотя бы одного единственного факта, имеющего какое-либо значение для общей точки зрения.

Для Германии изображение условий жизни пролетариата в их классической британской форме имеет — в особенности в настоящий момент — чрезвычайно важное значение. Немецкий социализм и коммунизм более, чем всякий другой, исходил из теоретических предпосылок; мы, немецкие теоретики, слишком мало внали еще мир действительности, чтобы реальные условия жизни непосредственно возбудили в нас стремление к реформам этой «скверной действительности». Из открытых сторонников таких реформ почти ни один не пришел к коммунивму иначе, чем через фейербаховское преодоление гегелевской философии. Действительные условия жизни пролетариата так мало у нас известны, что даже вдохновляемые наилучшими намерениями «Союзы для улучшения положения рабочих классов», в которых наша буржуавия в настоящее время так треплет социальный вопрос, не перестают исходить из самых смешных и вздорных суждений о положении рабочих. Мы, немцы, больше всех нуждаемся в знании фактов по этому вопросу. И если условия живни пролетариата Германии не достигли такого классического развития, как в Англии, то по существу ведь у нас тот же социальный строй, что и там, -- строй, который рано или поздно достигнет такой же степени развития, какой он достиг по ту сторону Северного моря, если только равум нации во-время не примет мер, которые создадут новую основу для всей социальной системы. Те же основные причины, которые привели в Англии к нищете и угнетению пролетариата, существуют и в Германии и должны дать надолго те же результаты. Покуда же установленная английская нищета даст нам повод выявить и немецкую нищету и послужит масштабом для измерения распространения и силы той опасности, уже обнаружившейся в силевских и богемских волнениях, которая с этой стороны непосредственно грозит покою Германии.

В заключение мне остается сделать еще два замечания. Вопервых, выражение «средний класс» я постоянно употребляю в смысле английского middle-class (или, как почти всегда говорят: middleclasses), обозначающего, так же, как и французское слово

«bourgeoisie», имущий класс специально для отличия его от так навываемой аристократии, — класс, который во Франции и Англии прямо, а в Германии косвенно, в качестве «общественного мнения», обладает государственной властью. Точно так же я употреблял, как равновначущие, выражения: рабочие (working men) и пролетарии, рабочий класс, неимущий класс и пролетариат. — Во-вторых, я, приводя цитаты, в большинстве случаев указывал на партию, к которой принадлежит автор. Делал я это потому, что либералы почти всегда указывают на нищету в вемледельческих округах и отрицают ее в округах фабричных, а консерваторы, наоборот, привнают наличность нужды в фабричных округах, но не хотят привнать ее в земледельческих местностях. По этой же причине в тех случаях, когда у меня нехватало официальных документов, я, при описании положения промышленных рабочих, предпочитал всегда пользоваться свидетельствами либералов, стараясь бить либеральную буржуазию ее собственными свидетельствами; на консерваторов же или чартистов ссылался вообще только в тех случаях, когда я или знал настоящее положение дела из собственного опыта, или мог быть убежден в истинности приводимых свидетельств на основании личного или литературного характера авторов.

Ф. Энгельс.

Бармен, 15 марта 1845.

## введение.

История рабочего класса в Англии начинается во второй половине XVIII столетия с изобретения паровой машины и машин для обработки хлопка. Эти изобретения дали, как известно, толчок промышленной революции, — революции, которая произвела полный переворот в буржуазном обществе и историческое значение которой начинает выясняться лишь в настоящее время. Англия есть классическая страна этого переворота, тем более мощного, чем бесшумнее он совершался, и поэтому Англия является также классической страной развития его главного результата — пролетариата. Пролетариат может быть изучен во всех отношениях и со всех сторон только в Англии.

Мы покуда не будем вдесь останавливаться на истории этой революции, на ее огромном вначении для настоящего и будущего. Это должно послужить темой будущего, более обширного труда. В настоящей книге мы ограничимся тем немногим, что является необходимым для уразумения последующих фактов, для понимания современного положения английского пролетариата.

До введения машин вся работа превращения сырого хлопка в пряжу и затем в ткань совершалась в доме рабочего. Жена и дочери его пряли пряжу, которую отец семейства ткал, или, если он сам этого не делал, они ее продавали. Эти семьи ткачей жили большей частью в деревнях близ городов, их заработная плата была вполне достаточна для удовлетворения их нужд, так как местный рынок имел еще решающее значение для спроса на ткани и даже был почти единственным рынком, а господство конкуренции, проложившее себе дорогу впоследствии в связи с завоеванием чужих рынков и развитием торговли, не производило еще заметного давления на заработную плату. К этому присоединялось постоянное усиление спроса на местном рынке, соответствовавшее медленному росту населения и поглощавшее все рабочие силы, а вследствие разбросанности жилищ рабочих по деревням сильная конкуренция их между собой была невозможна. В большинстве случаев ткач

был даже в состоянии кое-что откладывать про черный день и арендовать небольшой участок вемли, который он и обрабатывал в часы досуга (а их у него было сколько угодно, так как он мог ткать когда и сколько хотел). Правда, вемледелец он был плохой, его ховяйство велось небрежно и не приносило существенного дохода; но все же он не был, по крайней мере, пролетарием, он вбил, как выражаются англичане, столб в родную вемлю, он был оседлым человеком и в обществе стоял на одну ступень выше, чем теперешний английский рабочий.

Так рабочие вели растительное и уютное существование, жили честно и спокойно в мире и почете, и материальное положение их было значительно лучше положения их потомков; им не приходилось переутомляться, а работали они сколько хотели и все же зарабатывали сколько им было нужно; у них был досуг для здоровой работы в своем саду или поле, — работы, которая сама была уже для них отдыхом,—и, кроме того, они имели еще возможность принимать участие в развлечениях и играх соседей; а все эти игры в кегли, в мяч и т. п. содействовали сохранению их здоровья и укреплению тела. Они были большей частью сильными людьми, с хорошим телосложением, и в этом отношении мало или даже вовсе не отличались от своих соседей — крестьян. Дети их росли на здоровом деревенском воздухе и, если они помогали в работе родителям, то это все же случалось лишь время от времени, а о восьми или двенадцати-часовом рабочем дне их и речи не было.

Каков был моральный и интеллектуальный уровень этого класса, догадаться не трудно. Отрезанные от городов, где они никогда не бывали, так как пряжу и ткани они сдавали разъезжающим агентам, уплачивавшим им их заработную плату, — до того отрезанные, что даже люди, прожившие до старости вблизи городов, никогда их не видали вплоть до того момента, когда машины отняли у них ваработок и ваставили их искать работы в городе, -- они в моральном и интеллектуальном отношении стояли на ступени развития местных крестьян, с которыми они большей частью были и непосредственно свяваны благодаря своей небольшой В своем сквайре — самом вначительном вемлевладельце местности - они видели своего естественного начальника, советовались с ним о своих делах, представляли на его суд свои мелкие споры и воздавали ему весь тот почет, который связан был с такими патриархальными отношениями. Они были «почтенными» людьми и хорошими отцами семейства, вели нравственную жизнь, потому что у них не было поводов вести безправственную жизнь — кабаков

и домов терпимости вблизи их не было, а трактирщик, у которого они временами утоляли жажду, сам был почтенным человеком и большей частью крупным арендатором, любил хорошее пиво, строгий порядок и рано закрывал свое заведение. Весь день дети оставались дома при родителях и воспитывались в повиновении к ним и страхе божием. Патриархальные семейные отношения не нарушались до самой свадьбы детей; молодые люди росли в идиллической невинности и бливости со своими товарищами по играм до самой свадьбы, и хотя половые сношения до брака были почти обычным явлением, но происходило это только тогда, когда обе стороны признавали за собой моральное обязательство ко вступлению в брак, и заключение брака снова приводило все в порядок. Одним словом, тогдашние английские промышленные рабочие жили, мыслили и чувствовали так же, как это мы встречаем и теперь еще в некоторых местностях Германии, в полной замкнутости и обособленности, без духовной деятельности и без резких колебаний в условиях своей жизни. Они редко умели читать и еще реже писать, посещали регулярно церковь, не занимались политикой, не конспирировали, не рассуждали, забавлялись физическими упражнениями, с благочестием, привитым с детства, слушали чтение Библии и, при своем непритязательном смирении, прекрасно уживались с другими классами общества, стоявшими выше их на общественной лестнице. Но зато они были мертвы в духовном отношении, жили только ради своих мелких частных интересов, ради своего ткацкого станка и садика, и не знали ничего о том мощном движении, которым за пределами их деревень было охвачено все человечество. Они чувствовали себя уютно в своей тихой растительной жизни и, не будь промышленной революции, они никогда не оставили бы этого образа жизни, правда весьма романтического и приятного, но все же недостойного человека. Они были не людьми, а рабочими машинами на службе немногих аристократов, до этого времени делавших историю. Промышленная революция лишь сделала все выводы из этого положения, окончательно превратив рабочих в простые машины и лишив их последнего остатка самостоятельной деятельности, но она тем самым заставила их думать и требовать достойного человека существования. Как во Франции политика, так в Англии промышленность и движение буржуазного общества вообще увлекли в водоворот исторических событий последние остававшиеся еще равнодушными к общечеловеческим интересам классы.

Первым изобретением, вызвавшим значительное изменение в положении английского рабочего, была прядка «Дженни» (Jenny) ткача

Джемса Харгривса из Стандхиля близ Блекбурна в северном Ланкашире (1764). Эта машина была грубым прототипом позднейшей мюль-машины и приводилась в движение рукой, но вместо одного веретена, как в обыкновенной ручной прялке, имела 16-18 веретен, приводимых в движение одним работником. Вследствие этого явилась возможность поставлять гораздо больше пряжи. чем раньше: раньше на одного ткача приходились три прядильщицы и пряжи всегда нехватало, так что ткачу часто приходилось ждать, пока не накопится пряжа, а теперь пряжи всегда бывало больше. чем могли использовать наличные рабочие-ткачи. Спрос на ткани, который и без того рос, еще более усилился вследствие понижения цен на них, вызванного уменьшением, благодаря новой машине, издержек производства пряжи. Понадобилось больше ткачей, и ваработная плата их повысилась. Так нак тнацкий станок стал давать больше ваработка ткачу, он в результате совершенно вабросил свои вемледельческие занятия и занялся исключительно ткацким делом. Около этого времени семья из четырех взрослых и двух детей, ванятых наматыванием пряжи, могла, при десятичасовой работе в день, выработать в неделю четыре фунта стерлингов и часто даже больше, если дела шли хорошо и работы было достаточно; нередко бывало, что один ткач зарабатывал за своим станком два фунта стерлингов в неделю. Так исчезал постепенно класс ткачей-земледельцев и превращался в новый класс ткачей, живших только заработной платой, лишенных всякой собственности, даже кажущейся, в виде арендуемого клочка вемли, и являвшихся, таним образом, пролетариями (working men). К тому же изменились и старые отношения прядильщика к ткачу. До сих пор работа прядильщика и ткача совершалась там, где это было возможно, — под одной крышей. Теперь, когда для новой прялки «Дженни» в такой же мере потребовалась сильная рука, как и для ткацкого станка, начали заниматься пряжей и мужчины, и целые семьи стали жить одним прядением; другие же семьи, забросив устаревшую ручную прялку и не имея средств для покупки новой прядки, были вынуждены жить одним заработком, который давал отцу семейства его ткацкий станок. Отсюда началось столь бесконечно развившееся впоследствии разделение труда в ткачестве и прядении.

Но появление этой первой и весьма еще несовершенной машины вызвало к жизни не только промышленный, но и земледельческий пролетариат. До этих пор существовала масса мелких вемлевладельцев, так называемых иоменов, которые вели такую же непо-

движиую, растительную жизнь, как и их соседи ткачи-земледельцы. Они обрабатывали свой небольшой участок земли старыми несовершенными способами, унаследованными от отцов, и противились всякому новшеству с упорством, свойственным людям привычки, выработавшейся в целом ряде поколений. Было среди них и много мелких арендаторов, но не арендаторов в современном смысле этого слова, а людей, которые в силу договорной наследственной аренды или в силу обычая унаследовали от отцов и дедов свои мелкие участки и сидели на них так крепко, как будто бы они были их собственностью. Теперь, после того как промышленные рабочие забросили свои участки, освободилось много земли, и на ней-то свил себе гнездо новый класс крупных арендаторов, арендовавших пятьдесят, сто, двести и больше акров, так называемых tenants-at-will, т. е. арендаторов, которым каждый год могли отказать в аренде, по которые сумели повысить доходность вемли лучшей обработкой и ведением более крупного ховяйства. Они были в состоянии продавать свои продукты дешевле, чем мелкий иомен, и этому последнему, так как его участок не мог уже кормить его, ничего более не оставалось, как продать его и купить себе или прялку «Дженни», или ткацкий станок, или наилться к крупному арендатору в качестве поденщика, сельского батрака. При своей прирожденной косности и небрежной обработке своего участка, унаследованной им от отца и деда, -- обстоятельствах, выше которых он стать не мог, - ему ничего другого и не оставалось делать, раз ему приходилось конкурировать с людьми, обрабатывавшими свою землю на более разумных основаниях и имевшими на своей стороне преимущества, которые дают крупное ховяйство и затрата капитала на увеличение производительности почвы.

Но на этом развитие промышленности не остановилось. Некоторые капиталисты стали устанавливать прядки «Дженни» в больших зданиях и приводить их в движение силой воды; это дало им возможность сократить число рабочих рук и продавать пряжу дешевле, чем прядильщику, работавшему в одиночку и приводившему машину в движение собственными руками. Прядильная машина постоянно совершенствовалась, так что приходилось очень часто переделывать машины или даже совсем заменять их новыми; и если капиталист, применявший водяную силу, мог еще держаться даже при несколько устаревших машинах, то для прядильщика-одиночки это было невозможно. Так зародилась фабричная система, которая еще дальше развилась с изобретением ватер-машины. Изобрел ее в 1767 г. Ричард Аркрайт, цырюльник из Престона в северном Ланкашире. Рядом с паровой машиной эта машина есть важнейшее изобретение

XVIII столетия в области механики. Она с самого начала была рассчитана только на механический двигатель и построена на совершенно новых принципах. Соединив особенности прялки «Дженни» с машиной Аркрайта, Самуэль Кромптон из Фервуда (в Ланкашире) изобрел в 1785 г. мюль-машину, и, когда около того же времени Аркрайт изобрел чесальную и грубопрядильную машину, клопчатобумажная пряжа стала изготовляться только фабричным путем. Мало-по-малу стали применять эти машины, сделавши в них некоторые незначительные изменения, и к прядению шерсти, а впоследствии (в первом десятилетии XIX столетия) и к прядению льна, вытесняя таким образом и отсюда ручную работу. Но и на этом дело не остановилось. В последние годы XVIII столетия д-р Картрайт, сельский священник, ивобрел механический ткацкий станок и около 1804г. так его усовершенствовал, что он с успехом мог конкурировать с ручными ткачами. Значение этих машин удвоилось благодаря паровой машине, изобретенной Джемсом Уаттом в 1784 г. и приспособленной с 1785 г. к приведению в движение прядильных станков.

Благодаря этим изобретениям, которые с этих пор с каждым годом все более и более совершенствовались, была решена победа машинной работы над ручной в главных отраслях английской промышленности, и вся последующая история этой последней повествует лишь о том, как ручная работа уступала машине одну повицию ва другой. В ревультате — с одной стороны, быстрое падение цен на все мануфактурные товары, расцвет торговли и промышленности, завоевание почти всех незащищенных высокими пошлинами чужих рынков, быстрый рост капиталов и национального богатства, а с другой — еще более быстрый рост пролетариата, исчезновение у рабочего класса всякого имущества, всякой уверенности в ваработке, деморализация, политические волнения и все те неприятные имущим классам Англии факты, о которых мы расскажем ниже. После того как мы видели выше, какой переворот в общественных отношениях нивших классов вызвала такая несовершенная машина, как прялка «Дженни», нас не удивят результаты, достигнутые целой системой приспособленных одна к другож сложных машин, получающих от нас сырой материал и возвращающих нам готовую ткань.

Проследим однако же развитие английской промышленности і

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По нниге *Porter*, Progress of the Nation, London 1836 — І т., 1838—ІІ т., 1843 — ІІІ т. (из официальных данных) и по другим большей частью тоже официальным источникам. — (1892) Данный здесь исторический очерк промышленного развития в некоторых подробностях не совсем точен, но в 1843—1844 гг. лучших источников не было.

немного подробнее, начавши с главной ее отрасли—*хлопчатобумаженой промышленности*. В 1771—1775 г.г. в среднем ежегодно ввозилось в Англию менее 5 миллионов фунтов сырого хлопка; в 1841 г. было ввевено 528 миллионов, а в 1844 г. ввоз составил не менее 600 миллионов фунтов. В 1834 г. Англия вывезла 556 миллионов ярдов хлопчатобумажной ткани,  $76^{1}/_{2}$  миллионов фунтов хлопчатобумажной пряжи и на 1 200 000 фунтов стерлингов хлопчатобумажных вязаных изделий. В том же году работало в хлопчатобумажной промышленности свыше 8 миллионов веретен, 110 000 механических и 250 000 ручных ткацких станков, не считая ватерных машин Аркрайта, и, по вычислениям Мак-Куллоха, во всем Соединенном королевстве этой отраслью промышленности питалось прямо или косвенно почти  $1^{1}/_{2}$  миллиона человек, из которых на фабриках работало 220 000 человек; двигательной энергии на этих фабриках расходовалось: паровой — 33 000 лошадиных сил и водяной — 11 000. Теперь все это значительно увеличилось, так что можно смело принять, что в 1845 г. число рабочих и машин, а также количество двигательной энергии, возросло наполовину сравнительно с 1834 г. Центром этой промышленности является Ланкашир, где она и зародилась; она насквозь революционизировала это графство, превратив его из глухой, плохо обработанной болотистой низменности в оживленную, полную кипучей деятельности местность, в течение восьмидесяти лет удесятерила его население и, как бы по мановению волшебного жевла, создала такие гигантские города, как Ливерпуль и Манчестер с населением в обоих в 700 000 человек, и их пригороды: Болтон (60 000 жит.), Рочдель (75 000 жит.), Ольдгем (50 000 жит.), Престон (60 000 жит.), Аштон и Сталибридж (40 000 жит.) и целый ряд других фабричных городов. Историк южного Ланкашира мог бы рассказать о величайших чудесах нового времени, но никто о них не говорит, и все эти чудеса создала хлопчато-бумажная промышленность. Кроме того *Глазго* образует второй центр хлопчатобумажного района в Шотландии, охватывающего Ланаркшир и Ренфрюшир, и вдесь население центрального города вовросло со времени введения этой промышленности с 30 000 до 300 000 человек. Чулочно-вязальное производство Ноттингама и  $\mathcal{L}_{epbu}$  получило новый толчок благодаря пониженным ценам на пряжу и второй толчок благодаря вязальной улучшенной машине, давшей возможность вязать сразу два чулка на одной машине. Производство кружев тоже стало важной отраслью промышленности с 1777 г., когда была изобретена тысьевая машина; вскоре после этого Линдлей изобрел кружевную машину, а затем Хискот (в 1809 г.) —

бобинетовую машину. Изготовление кружев было бесконечно упрощено, и спрос на них с их удешевлением настолько возрос, что теперь в этом производстве занято не менее 200 000 человек. Главными центрами его являются Ноттинеам, Лейстер и западная Англия (Уильтиир, Девоншир и др.). Такое же развитие произошло в отраслях труда, находящихся в зависимости от хлопчатобумажной промышленности, каково беление, крашение и печатание. Благодаря замене кислорода хлором в белении, благодаря быстрому развитию химии, оказавшей влияние на крашение и печатание, и целому ряду самых блестящих изобретений в области механики, повлиявших на развитие печатания, и, наконец, благодаря усилению спроса на эти работы, обусловленному ростом хлопчатобумажной промышленности, в этих отраслях промышленности произошел небывалый расцвет.

кимии, оказавшей влияние на крашение и печатание, и целому ряду самых блестящих изобретений в области механики, повлиявших на развитие печатания, и, наконец, благодаря усилению спроса на эти работы, обусловленному ростом хлопчатобумажной промышленности, в этих отраслях промышленности произошел небывалый расцвет.

Такая же усиленная деятельность началась и в переработке шерсти. Она и до этих пор была одной из главных отраслей английской промышленности, но производство прежних лет — ничто в сравнении с тем, что производится теперь. В 1782 г. весь запас шерсти предыдущих трех лет лежал непереработанным за недостатком рабочих и продолжал бы лежать, если бы на помощь не подоспели новоизобретенные машины, которые выпряли его. Приспособление этих машин к прядению шерсти увенчалось блестящим успехом. С тех пор шерстяная промышленность начала так же быстро развиваться, как и хлопчатобумажная. В 1738 г. в западном округе Иоркшира было произведено 75 000 кусков шерстяных тканей, а в 1817 г. — 490 000, и развитие шерстяной промышленности пошло таким быстрым темпом, что в 1834 г. было произведено на 450 000 кусков ткани больше, чем в 1825 г. — В 1801 г. был переработан 101 миллион фунтов шерсти (из них 7 миллионов привозной), а в 1835 г. было переработано 180 миллионов фунтов (из них 42 миллиона привозной). Главным центром этой промышленности является вападный округ Иоркшира, где в Брэдфорде длинная английская шерсть перерабатывается в шерсть для вязания и т. п., а в остальных городах, как Лидс, Галифакс, Геддерсфильд и др., короткая шерсть перерабатывается в крученую пряжу и идет на производство сукна; далее, в соседней с Иоркширом части Ланкашира, в окрестностях Рочделя, на ряду с выработкой хлопчатобумажных изделий произведенителя много физичети и вагосты стоитях Рочделя, на ряду с выработкой хлопчатобумажных изделий произведенителя много физичети и вагосты стоитях Рочделя, на ряду с выработкой клопчатобумажных изделий ностях Рочделя, на ряду с выработкой хлопчатобумажных изделий производится много фланели и, наконец, в западной Англии производятся самые тонкие сукна. Интересен вдесь также рост населения:

|          |      | в 1801 г.   | в 1831 г.   |
|----------|------|-------------|-------------|
| Брәдфорд | имел | 29 000 жит. | 77 000 жит. |
| Галифанс | *    | 63 000 »    | 110 000 »   |

|               |          | в 180  | 1 r.     | в 1831  | г.       |
|---------------|----------|--------|----------|---------|----------|
| Геддерсфильд  | имел     | 15 000 | жит.     | 34 000  | жит.     |
| Лидс          | <b>»</b> | 53 000 | <b>»</b> | 123 000 | <b>»</b> |
| и весь западн | ый окру  | Т      |          |         |          |
| Иоркшира и    | 980 000  | >>     |          |         |          |

С 1831 г. население это должно было возрасти по меньшей мере на 20 — 25%. В 1835 г. прядением шерсти было занято во всех трех королевствах 1 313 фабрик с 71 300 рабочих; но последние составляли лишь небольшую часть населения, прямо или косвенно жившего переработкой шерсти, и в это число не входят все ткачи.

Льняная промышленность развилась повже, ибо вдесь естественные свойства сырья значительно затрудняли применение прядильных машин. Попытки подобного рода применения были, правда, предприняты в Шотландии в последние годы XVIII столетия, но только в 1810 г. французу Жирарду удалось практически поставить машинное прядение льна, и даже его машины получили подобающее им признание на британской почве лишь после улучшений, введенных в них в Англии, и благодаря обширному применению, которое они нашли в Лидсе, Дэнди и Бельфасте. Но с этих пор началось быстрое развитие льняной промышленности Англии. В 1814 г. было ввезено в Дэнди 3 000 тонн<sup>1</sup> льна, в 1833 г. — 19 000 тонн льна и 3 400 тонн пеньки. Вывов ирланских полотен в Великобританию возрос с 32 миллионов ярдов (1800 г.) до 53 миллионов (1825 г.), большая часть была вывезена далее; вывоз английских и шотландских льняных тканей возрос с 24 миллионов ярдов (1820 г.) до 51 миллиона (1833 г.). Число льнопрядилен доходило в 1835 г. до 347 с 33 000 рабочих; из них около половины было в южной Шотландии, свыше 60—в западном округе Иоркшира (Лидс и окрестности), 25 — в Бельфасте (в Ирландии) и остальные — в Дорсетшире и Ланкашире. Лен ткут в южной Шотландии, в некоторых местностях Англии, но в особенности в Ирландии.

С таким же успехом англичане занялись обработкой шелка. Материал они получали в виде готовой пряжи из южной Европы и Азии, и главной работой было кручение тонких нитей. До 1824 г. высокая пошлина на шелк сырец (4 шиллинга на фунт) сильно стесняла развитие английской шелковой промышленности, и только рынок Англии и ее колоний был к ее услугам благодаря покровительственным пошлинам. Теперь ввозная пошлина была понижена до одного пенса, и число фабрик тотчас же значительно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Английская тонна равна 2 240 англ. фунтов, т. е. приблизительно 1 900 килограмм.

вовросло. В течение одного года число тростильных веретен вовросло с 780 000 до 1 180 000, и если торговый кризис 1825 г. на некоторое время остановил развитие этой отрасли промышленности, то уже в 1827 г. производство здесь значительно возросло, так как благодаря изобретательности и опыту англичан их шелкокрутильные станки были гораздо лучше примитивных станков их конкурентов. В 1835 г. Великобритания насчитывала 263 шелкокрутильные фабрики с 30 000 рабочих, устроенные большей частью в Чешире (Меккльсфильд, Конгльтон и их окрестности), Манчестере и Сомерсетии ре. Кроме того есть еще множество фабрик, занимающихся обработкой охлопков шелкового кокона: из них приготовляют особую пряжу (spunsilk), которым англичане снабжают даже парижские и лионские ткацкие фабрики. Ткут этот шелк главным образом в Шотландии (Пэзли и др.) и Лондоне (Спитальфильдс), но также и в Манчестере и некоторых других местах.

Но этот гигантский расцвет английской промышленности, на-чавшийся в 1760 г., не ограничился одной только текстильной промышленностью. Раз данный толчок к развитию распространился на все отрасли промышленной деятельности, и множество изобретений, не находившихся ни в какой связи с упомянутыми выше, получили именно в виду этого расцвета промышленности особенное значение. Далее, после того как было практически доказано огромное вначение механической силы в промышленности, были приняты все меры, чтобы всесторонне использовать эту силу и извлечь из нее все возможные выгоды для отдельных изобретателей и фабрикантов; кроме того спрос на машины, топливо и сырье дал работу массе рабочих и целым отраслям промышленности. Только с появлением паровой машины общирные угольные копи Англии получили вначение; только теперь вародилось производство машин, а с ним усилился интерес к эсслезным рудникам, поставлявшим сырой материал для машин; повышенное потребление шерсти подняло английское овцеводство, а усилившийся ввоз шерсти, льна и шелка вызвал рост английского торгового флота. Более всего усилилось производство экселеза. Богатые железом рудники Англии до этих пор мало разрабатывались. При плавлении желевной руды всегда употребляли древесный уголь, который, по мере истребления лесов и развития хлебопашества, становился все дороже и реже. Только в XVIII столетии стали употреблять для этого смешанный с серою каменный уголь (кокс), а с 1780 г. был открыт новый метод превращать расплавленное коксом железо, из которого до тех пор получали только чугун, — в ковкое железо. Этот метод, заключающийся в извлечении

углерода, примешивающегося во время плавления к железу, называется пудлингованием. Он открыл совершенно новую арену деятельности для английской желеводелательной промышленности. Стали строить доменные печи в 50 раз большими, чем раньше, при помощи вдувания горячего воздуха было упрощено плавление руды, и производство железа так удешевилось, что оказалось возможным массу вещей, которые раньше изготовлялись из дерева или камня, делать ив железа. В 1788 г. Томас Пен, известный демократ, построил в Иоркшире первый железный мост, за которым последовало множество других, и в настоящее время почти все мосты, и в особенности железнодорожные, делаются из чугуна, а в Лондоне построен даже мост (Саутверкский) из этого материала через Темву; желевные столбы, железные подставки для машин и т. д. стали обычным явлением, а с введением газового освещения и железных дорог английскому желеводелательному производству открылись новые области сбыта. Постепенно стали делать при помощи машин винты и гвозди. В 1790 г. Гентсман из Шеффильда открыл способ литья стали, значительно упростивший работу и сделавший возможным производство новых дешевых товаров. Только теперь, благодаря лучшему качеству материала, усовершенствованным орудиям производства, новым машинам и детальному разделению труда, фабрикация металлических изделий в Англии достигла вначительных размеров. Население Бирмингама возросло с 73 000 (1801 г.) до 200 000 (1844 г.), население Шеффильда возросло с 46 000 (1801 г.) до 110 000 (1844 г.), и потребление угля в одном этом последнем городе достигло в 1836 г. 515 000 тонн. В 1805 г. было вывезено 4 300 тони железных товаров и 4 600 тонн необработанного железа, а в 1834 г. — 16 200 тонн железных товаров и 107 000 тони необработанного железа, и, наконец, вся добыча желева в 1740 г. не превышала 17 000 тонн, а в 1834 г. достигла почти 700 000 тонн. На одно плавление железной руды тратится ежегодно свыше 3 миллионов тонн угля, и трудно себе представить, какое важное вначение приобрели в течение последних шестидесяти лет угольные копи. В настоящее время эксплоатируются все английские и шотландские копи, и одни копи Нортемберленда и Дургама доставляют ежегодно свыше 5 миллионов тони для экспорта и ванимают 40 — 50 тысяч рабочих. По сведениям «Durham Chronicle» эксплоатировалось в двух названных графствах:

в 1753 году 14 копей.

<sup>» 1800 » 40 »</sup> 

**<sup>»</sup>** 1836 » 76

и > 1843 > 130

Притом все копи эксплоатируются теперь гораздо энергичнее, чем раньше. Подобная же усиленная деятельность наблюдается в оловянных, медных и свинцовых рудниках, и рядом с развитием фабрикации стекла зародилась новая отрасль промышленности — гончарное производство, получившее особое значение около 1763 г. благодаря Иосии Уедмсвуду. Он построил всю фабрикацию гончарных изделий на научных принципах, способствовал улучшению вкуса и основал гончарные заводы (potteries) в северном Стаффордшире, округе в восемь английских квадратных миль, бывшем раньше бесплодной пустыней, а теперь усеянном фабриками и жилыми домами и дающем пропитание 60 000 человек.

В этот водоворот было вовлечено решительно все. Произошел полный переворот и в земледелии, и дело не только в том, что, как мы это видели выше, владеть землей и обрабатывать ее стали другие люди: произошли и другого рода перемены. Крупные арендаторы затрачивали капптал на улучшение почвы, сносили ненужные перегородки, осушили и удобряли почву, употребляли лучшие орудия и вели систематическое плодопеременное ховяйство (cropping by rotation). Воспользовались они и прогрессом науки; сэр Г. Деви с успехом применил химию к земледелию, широко использованы были в земледелии успехи механики. К тому же спрос на земледельческие продукты с ростом населения так возрос, что от 1760 до 1834 года было превращено в пашню 6 840 540 акров невозделанной земли, и при всем том Англия из страны, вывозящей хлеб, стала страной, ввозящей его.

Такая же кипучая деятельность проявилась и в устройстве путей сообщения. От 1818 до 1829 года в Англии и Уэльсе было построено 1000 английских миль шоссейных дорог, пормальной ширины в 60 футов, и почти все старые шоссе были перестроены по системе Мак-Адама. В Шотландии ведомство общественных работ с 1803 г. соорудило 900 миль шоссейных дорог и построило свыше 1 000 мостов, благодаря чему жители горной Шотландии сразу были приобщены к цивилизации. До этих пор горцы занимались большей частью контрабандой и браконьерством; теперь они стали трудолюбивыми вемледельцами и ремесленниками, и хотя были устроены гольские школы для сохранения их явыка, гольско-кельтское наречие и нравы стали быстро уступать влиянию английской цивилизации. То же самое происходило и в Ирландии. Между графствами Корк, Лимерик и Керри лежала до сих пор пустынная местность бев всяких проезжих дорог, бывшая вследствие своей непроходимости местом убежища для всех преступников, как и оплотом кельто-

ирландской национальности в южной Ирландии; эту местность прорезали дорогами и таким образом открыли доступ цивилизации в эту глушь. Вся Великобритания и в особенности Англия, имевшая лет шестьдесят тому назад такие же плохие дороги, как тогдашняя Германия и Франция, покрыта теперь сетью прекраснейших шоссе, и все они, как и почти все в Англии, являются делом рук частных лиц, так как государство ничего или почти ничего для этого не сделало.

До 1755 г. Англия почти не имела каналов. В 1755 г. в Ланкашире был проведен канал от Сенки-Брука до С.-Геленса, а в 1759 г. Джемс Бриндли построил первый большой канал, канал герцога Бриджуотера, идущий от Манчестера и окрестных каменноугольных копей к устью Мерсея и проведенный вовле Бартона через реку Ирвелль при помощи акведука. С этих пор началось устройство каналов, получивших особенно важное значение со времени Бриндли. Было устроено множество каналов по всем направлениям и многие реки были сделаны судоходными. В одной Англии имеется 2 200 миль каналов и 1 800 миль судоходных рек; в Шотландии был устроен Каледонский канал, прорезывающий всю страну в поперечном направлении, и в Ирландии тоже прорыто не мало каналов; все эти сооружения, подобно железным дорогам и шоссе, являются делом рук частных лиц и компаний.

Железные дороги были устроены лишь в последнее время. Первая крупная железная дорога была проведена от Ливерпуля до Манчестера (открыта в 1830 г.); с тех пор были соединены друг с другом рельсовыми путями все крупные города: Лондон с Саутгемптоном, Брайтоном, Дувром, Кольчестером, Кембриджем, Экветером (через Бристоль) и Бирмингамом; Бирмингам с Глостером, Ливерпулем, Ланкастером (через Ньютон и Виган и через Манчестер и Больтон), далее с Лидсом (через Манчестер и Галифакс и через Лестер, Дерби и Шеффильд), а Лидс — с Гуллем и Ньюкэстлем (через Иорк). Сюда следует присоединить еще множество мелких железных дорог, строящихся и проектированных линий, благодаря которым скоро сделается возможным совершить поездку из Эдинбурга в Лондон в один день.

Но *пар* произвел переворот в путях сообщения не только на вемле, но и на воде. Первый пароход был спущен в 1807 г. на реке Гудвон, в Северной Америке, а в Великобритании первый пароход был спущен в 1811 г. на Клайде. С тех пор было в Англии построено свыше 600 пароходов, и в 1836 г. рабстало в английских гаванях свыше 500.

Такова в кратких чертах история английской промышленности за последние шестьдесят лет, — история, не знающая себе равной в анналах человечества. Лет шестьдесят или восемьдесят тому назад это была страна, как другие страны, с небольшими городами, невначительной и мало развитой промышленностью и с редким, преимущественно земледельческим населением. Теперь это страна, не внающая себе равной, со столицей, насчитывающей два с половиной миллиона жителей, с колоссальными фабричными городами, с промышленностью, снабжающей своими изделиями весь мир и производящей почти все при помощи самых сложных машин; трудолюбивое, интеллигентное и густое население, две трети которого заняты в промышленности, состоит теперь из совершенно других классов,-мало того: является совершенно другой нацией, с другими нравами, другими потребностями. Промышленная революция имеет для Англии то же значение, что политическая революция для Франции и философская — для Германии, и разница между Англией 1760 г. и Англией 1844 г., по меньшей мере, столь же велика, как разница между Францией старого порядка и Францией после июльской революции. Но самым важным детищем этого промышленного переворота является английский пролетариат.

Мы уже видели, как введение машин вызвало к жизни про-летариат. Быстрое развитие промышленности создало потребность в рабочих руках; заработная плата повышалась и вследствие этого толпы рабочих приходили из вемледельческих округов в города. Население росло с неимоверной быстротой, и почти весь прирост приходился на рабочий класс. К тому же только с началом XVIII столетия в Ирландии наступил порядок; и вдесь население, уменьшившееся вследствие варварства англичан во время прежних волнений, быстро стало увеличиваться в особенности с тех пор, как расцвет промышленности стал привлекать множество ирландцев в Англию. Так возникли крупные фабричные и торговые города Великобритании, в которых, по меньшей мере, три четверти населения принадлежит к рабочему классу, а мелкая буржуавия состоит только из лавочников и очень, очень немногих ремесленников. Современная промышленность лишь потому так разрослась, что она ваменила инструменты машинами, мастерские фабриками и вследствие этого превратила трудовые элементы среднего класса в рабочий пролетариат и прежних крупных торговцев в фабрикантов; далее она оттеснила мелкую буржуазию и разделила все население на два противоположных лагеря — рабочих и капиталистов. Но то самое, что произошло в области индустрии в тесном смысле слова, соверяпилось и в области ремесла и даже торговли. Вместо прежних мастеров и подмастерьев появились крупные капиталисты и рабочие, не имеющие никакой надежды выйти из своего класса; ремесло превратилось в фабричное производство, стало строго проводиться разделение труда, и мелкие мастера, не имевшие возможности конкурировать с крупными мастерскими, были оттеснены в ряды пролетариата. Но в то же время с уничтожением прежнего ремесленного производства и с исчезновением мелкой буржуавии для рабочего пропадает всякая возможность стать самому буржуа. До этих пор у него всегда была надежда осесть где-нибудь, обзавестись своей мастерской и даже впоследствии нанять подмастерьев; теперь, когда сами мастера вытеснены фабрикантами, когда для устройства самостоятельного дела необходимы большие капиталы, пролетариат стал вполне определенным устойчивым классом населения, между тем как раньше состояние пролетария часто бывало лишь этапом на пути к состоянию буржуа. Кто теперь рождается рабочим, должен остаться им навсегда. Вот почему лишь теперь пролетариат был в состоянии создать свое собственное самостоятельное движение.

Таким образом выросла эта громадная, наполняющая теперь всю Британскую империю, масса рабочих, социальное положение которых с каждым днем все более и более привлекает внимание цивилизованного мира.

Вопрос о положении рабочего класса, т. е. о положении огромного большинства английского народа, вопрос о том, какова должна быть участь этих миллионов пролетариев, потребляющих сегодня то, что они заработали вчера, создавших своими изобретениями и своим трудом величие Англии, с каждым днем все более сознающих свою силу и все настоятельнее требующих своей доли в выгодах, доставляемых существующим общественным строем, — этот вопрос со времени билля о реформе стал вопросом национальным. Все маломальски важные парламентские дебаты могут быть сведены к этому вопросу, и если средний класс Англии до настоящего времени этого признать не хочет, если он пытается замолчать этот великий вопрос и выставить свои собственные интересы как интересы истинно национальные, то это ему совсем не удается. С каждой парламентской сессией рабочий класс приобретает все больше вначения, а интересы средних классов отступают на вадний план, и хотя средний класс является главной и даже единственной силой в парламенте, но все же последняя сессия 1844 года представляла собой непрерывный ряд дебатов по рабочему вопросу (билль о бедных, фабричный билль, билль об отношениях между господами и слугами). Томас Денкомб, ващитник рабочего класса в нижней палате, был центральной фигурой сессии, между тем как либеральный средний класс, с его хлопотами относительно отмены пошлин на хлеб, и радикальный средний класс, с его предложениями об отказе платить налоги, играли очень жалкую роль. Даже дебаты по поводу Ирландии были по существу лишь дебатами о положении ирландского пролетариата и средствах ему помочь. Да и давно уже пора английскому среднему классу сделать уступки рабочим, которые не просят, а угрожают и требуют; быть может скоро будет уже слишком поздно.

При всем том средний класс Англии и в особенности фабриканты, обогащающиеся на счет нужды рабочих, и знать не хотят об этой нужде. Считая себя самым могущественным классом, - классом, представляющим нацию, они стыдятся вскрыть пред главами мира больное место Англии; они не хотят признать бедственное положение рабочих, потому что именно они, имущий промышленный класс, должны нести моральную ответственность за это бедственное поло-Отсюда та насмешливая улыбка, которой образованные англичане — а ведь только они, т. е. средний класс, известны на континенте — отвечают на все разговоры о положении рабочих; отсюда полное невежество во всем, что касается рабочих, которое столь характерно для всего среднего класса; отсюда те смешные промахи, которые делает этот класс в парламенте и вне его, когда заходит речь о положении пролетариата; отсюда та веселая беззаботность, с которой он живет на земле, уходящей из-под его ног и грозящей каждый день обрушиться под ним, хотя близость этой катастрофы так же несомненна, как любой механический или математический закон; отсюда то поразительное обстоятельство, что англичане не имеют еще ни одного капитального труда о положении их рабочих, несмотря на то, что они уже бог знает сколько лет производят по этому вопросу всевозможные расследования. Но отсюда также и то глубокое возмущение всего рабочего класса от Глазго до Лондона против богачей, которые систематически эксплоатируют их и затем безжалостно предоставляют своей судьбе. Возмущение это очень скоро — момент этот можно почти что вычислить — выльется в революцию, в сравнении с которой первая французская революция и 1794 год покажутся детской забавой.

## промышленный пролетариат.

Изложенной выше историей зарождения пролетариата сам собой определяется порядок, в котором нам придется изучать его различные группы. Первые пролетарии появились в промышленности и были ее прямым детищем. Поэтому мы прежде всего обратимся к промышленным рабочим, т. е. тем, которые занимаются обработкой сырья. Добыча промышленного материала, т. е. сырья и топлива, получила значение лишь вследствие промышленного переворота и только тогда она могла создать новый пролетариат, а именно рабочих в угольных копях и рудниках. В третью очередь развитие промышленности повлияло на земледелие и в четвертуюна Ирландию, чем и определяется последовательность, с которой мы будем изучать соответствующие категории пролетариата. Наши исследования покажут нам также, что, за исключением разве ирландцев, уровень развития различных рабочих находится в прямом соответствии к положению их в промышленности, т. е., что промышленные рабочие всего лучше сознают свои интересы, рудокопы уже меньше, а земледельческие рабочие еще почти совсем их не сознают. Это различие в степенях развития мы найдем даже среди промышленного пролегариата: мы увидим, как фабричные рабочие это самое старое детище промышленной революции — с самого своего появления и до настоящего времени составляют ядро рабочего движения и что остальные в такой же мере примыкали к движению, в какой их ремесло захватывается промышленным переворотом. Таким образом, на этом примере Англии, на этом соответствии между рабочим движением и промышленным развитием, мы научимся понимать историческое значение промышленности.

Но так как в настоящий момент почти что весь промышленный пролетариат охвачен движением и положение отдельных групп именно в силу принадлежности их всех к промышленному пролетариату имеет много общего, мы сначала познакомимся с общим положением всего пролетариата, чтобы потом тем резче могла выступить та или другая особенность отдельных групп.

Уже выше мы показали в кратких чертах, что промышленность концентрирует собственность в руках немногих. Она требует крупных капиталов, при помощи которых она совдает колоссальные предприятия и тем разоряет мелкую ремесленную буржуазию и, подчиняя себе силы природы, вытесняет с рынка ручной труд. Равделение труда, пользование силой воды и в особенности пара и применение машин — вот те три великих рычага, при помощи которых промышленность с середины XVIII столетия пытается расшатать старые устои мира. Мелкая промышленность создала средний класс, а крупная создала рабочий класс и немногих избранных из среднего класса возвела на трон, но с тем, чтобы тем вернее когда-нибудь их низвергнуть. Покуда же остается неоспоримым и легко объяснимым фактом, что многочисленная мелкая буржуавия «доброго старого времени» с развитием промышленности исчезла и ее место ваняли богатые капиталисты, с одной стороны, и бедные рабочие -с другой.1

Но централизующая тенденция промышленности на этом не останавливается. Население так же централизуется, как и капитал, что вполне естественно, ибо в промышленности человек, рабочий, рассматривается лишь как своего рода капитал, которому фабрикант за пользование им платит проценты под видом заработной платы. Крупные промышленные предприятия требуют совместного труда многих рабочих в одном помещении; последние должны жить вместе, и уже при незначительной фабрике они образуют целый поселок. У них есть известные потребности, и для их удовлетворения требуются другие люди: всевозможные ремесленники, портные, сапожники, пекари, каменщики, столяры и т. п. Жители этого поселка и в особенности молодое поколение свыкаются с фабричной работой, срастаются с ней, и, когда первая фабрика не может, как это вполне естественно, дать работу всем, то ваработная плата понижается, и в результате возникают новые фабрики. Так поселок превращается в маленький город, и маленький город— в большой. Чем больше город, тем выгоднее в нем селиться: под рукой железные дороги, каналы и шоссейные дороги; все больше становится обученных рабочих; благодаря конкуренции в строительном деле и в производстве машин организация новых предприятий там, где все это под рукой, обходится дешевле, чем в более отдаленных местностях,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. мои «Очерки критпки политической экономии» в «Немецко-французских летописях». Здесь я исхожу из «свободной конкуренции», но промышленность есть лишь практика свободной конкуренции, а эта последняя—лишь принцип промышленности.

куда надо еще перевовить строительный материал и машины, строительных и фабричных рабочих; есть рынок, биржа, куда собираются покупатели; имеется непосредственное сношение с рынками сырья и сбыта готовых товаров. Отсюда поравительно быстрое увеличение количества крупных фабричных городов. Правда, и деревня имеет преимущество перед городом, заключающееся в том, что в ней труд обыкновенно дешевле. Таким образом, существует постоянная конкуренция между деревней и фабричным городом, и если сегодня преимущество на стороне города, то завтра ваработная плата в деревне падает настолько низко, что становится более выгодным строить новые фабрики в деревне. Но централизующая тенденция промышленности остается при этом в полной силе, и всякая новая фабрика, построенная в деревне, носит в себе зародыш фабричного города. Если бы эта бешеная пляска промышленности могла так продолжаться еще сотню лет, каждый из промышленных округов Англии стал бы одним громадным фабричным городом, и Манчестер и Ливерпуль, разрастаясь навстречу друг другу, встретились бы где-нибудь у Уоррингтона или Ньютона. Эта централизация населения идет тем же путем и в торговле, и потому несколько гаваней, как Ливерпуль, Бристоль, Гулль и Лондон, монополизируют почти всю морскую торговлю Великобритании.

Так как в этих крупных городах промышленность и торговля наиболее развиты, то последствия этого развития по отношению к пролетариату здесь наиболее ясно выступают наружу. централизация богатств достигает наиболее высокого развития; обычаи и условия жизни доброго старого времени вдесь всего основательнее исчезли; вдесь дело зашло так далеко, что слова old merry England не возбуждают более никаких представлений, потому что об old England никто ничего не энает даже из воспоминаний и рассказов стариков. Здесь имеется только богатый и бедный класс, потому что мелкая буржуавия с каждым днем все более исчевает. Она, этот наиболее неподвижный некогда класс, стала теперь классом наиболее подвижным; она состоит еще из немногих обломков прошлой эпохи и из людей, мечтающих о богатствах, в полном смысле рыцарей наживы и спекуляции, из которых на 99 банкротов обогащается один, причем и из этих 99 более половины живет только банкротством.

Но огромное большинство в этих городах образует пролетариат, и мы рассмотрим в следующих главах, как ему живется, какое влияние оказывают на него крупные города.

## крупные города.

Такой город, как Лондон, где можно блуждать часами, не приходя даже к началу конца, не встретив ни малейшего признака, указывающего на близость деревни, есть нечто совсем особенное. колоссальная централизация, это скопление двух с половиной миллионов людей в одном месте, увеличили силу этих двух с половиной миллионов людей в сотню раз; они превратили Лондон в главный коммерческий город мира, создали гигантские доки и собрали те тысячи кораблей, которые всегда покрывают Темзу. Я не знаю ничего более внушительного, чем вид Темзы, когда с моря подъезжаешь к Лондонскому мосту. Эти массы домов, верфи с обеих сторон и в особенности со стороны Вульвича, бесчисленное множество кораблей вдоль обоих берегов, все плотнее и плотнее смыкающихся и к концу оставляющих лишь узенький проход по середине реки, по которому постоянно снуют сотни пароходов, -- все это столь величественно, столь грандиозно, что и опомниться нельзя, и приходится изумляться величию Англии еще раньше, чем вступишь на ее почву.1

Но каких жертв все это стоило, узнаешь лишь впоследствии. Только пространствовав несколько дней по главным улицам, с трудом пробиваясь сквозь толпы людей, бесконечные ряды экипажей и телег, только попавши в «худшие кварталы» мирового города, начинаешь вамечать, что лондонцы пожертвовали лучшей частью своего существа, чтобы создать все эти чудеса цивилизации, которыми полон их город, что сотни сил, дремавших в них, были подавлены для того, чтобы немногие из них развились полнее и могли еще более увеличиться через соединение их с силами других. Уже в одной уличной толкотне есть что-то отталкивающее, — что-то, чем возмущается

¹ (1892 г.) Это писалось почти пятьдесят лет тому назад, в эпоху живописных парусных судов. В настоящее время такие суда — если они и являются в Лондон — остаются в доках, а Темзу покрывают закоптелые уродливые пароходы.

природа человеческая. Разве эти сотни тысяч, представители всех классов и всех сословий, толпящиеся на улицах, разве не все они люди с теми же свойствами и способностями и тем же стремлением к счастью? И разве для достижения этого счастья у них не одни и те же средства и пути? И тем не менее они пробегают друг мимо друга, как будто у них нет ничего общего, как будто им и дела нет друг до друга, и только в одном между ними установилось бевмолвное соглашение, что каждый, идя по тротуару, должен держаться справа, чтобы встречные толпы не задерживали друг друга, и при этом никому и в голову не приходит хотя бы ваглянуть на встречных. Это жестокое равнодушие, это бесчувственное сосредоточение каждого человека исключительно около своих частных интересов тем противней и оскорбительней, чем более эти отдельные лица скопляются в одном небольшом пространстве. И если мы и внаем, что эта обособленность каждого, этот ограниченный эгоизм есть основной принцип нашего современного общества, то нигде это не выступает так обнаженно и нагло, как именно вдесь, в сутолоке большого города. Раздробление человечества на монады, из которых каждая имеет свой особый жизненный принцип, свою особую цель, на этот мир атомов, здесь достигло высшего своего апогея.

И вот почему вдесь открыто провозглашена социальная война, война всех против всех. Подобно нашему приятелю Штирнеру, люди смотрят друг на друга только как на субъектов, которые могут быть им полезными. Каждый эксплоатирует другого, и при этом получается тот результат, что сильный топчет ногами более слабого и что небольшая кучка сильных, т. е. капиталисты, присваивает себе все, а массе слабых, т. е. беднякам, едва оставляет одну только жизнь.

И то, что происходит в Лондоне, происходит и в Манчестере, и Бирмингаме, и Лидсе, происходит во всех крупных городах. Везде варварское равнодушие, беспощадный эгоизм, с одной стороны, и беспредельная нищета — с другой, везде социальная война, дом каждого в осадном положении, везде взаимный грабеж под охраной закона, и все это делается с такой бесстыдной откровенностью, что приходишь в ужас от последствий нашего общественного строя и удивляешься только тому, что вся эта безумная скачка может все еще продолжаться.

Так как оружием в этой социальной войне является капитал, прямой или косвенный владелец средств производства и потребления, то ясно, что все невыгоды такого положения падают на бедняка. О нем не заботится никто; брошенный в этот водоворот, он должен

пробиваться собственными силами, как умеет. Когда ему улыбнется счастье найти работу, т. е. когда буржуавия оказывает ему честь согласием обогащаться за счет его труда, его ждет заработная плата, едва хватающая на то, чтобы удержать душу в теле; если же он не достанет работы, он может красть, если не боится полиции, или умереть с голода, и полиция поваботится о том, чтобы он умер тихо, не нарушая покоя буржуавии. За время моего пребывания в Англии умерло прямо от голода при самых возмутительных условиях по меньшей мере 20 — 30 человек, и при осмотре трупов редко находилось жюри, которое осмелилось бы открыто признать голодную смерть. Как бы ни были ясны, как бы ни были недвусмысленны свидетельские показания, буржуазия, из которой выбиралось жюри, всегда находила лазейку, чтобы уклониться от страшного вердикта: «умер от голода». Буржуавия не может в таких случаях сказать правду: иначе она произнесла бы свой собственный приговор. Но множество людей умерло от голода косвенно (и таких еще больше, чем умерших прямой голодной смертью): у них постоянное недоедание вывывало смертельные болевни, оно настолько ослабило их, что случаи, которые при других условиях сощли бы довольно к тяжелым ваболеваниям и смерти. благополучно, приводили Английские рабочие называют это социальным убийством и обвиняют в этом непрерывном преступлении все общество. Разве они не правы?

Правда, умирают от голода всегда только отдельные личности. Но какая же гарантия у рабочего, что завтра не наступит его черед? Кто гарантирует ему прочность его положения? Кто ему поручится, что, если завтра ховяин по какому-либо поводу или без всякого повода откажет ему от места, он сможет с семьей как-нибудь перебиться до тех пор, покуда он не найдет другого ховяина, который «даст ему хлеб»? Кто поручится рабочему в том, что доброго желания работать будет достаточно, чтобы найти эту работу, что честность, прилежание, бережливость и все прочие добродетели, рекомендуемые ему мудрой буржуавией, на самом деле приведут его к счастью? Никто. Он энает, что сегодня у него кое-что есть, и не от него зависит, будет ли он иметь что-нибудь завтра; он знает, что каждый пустяк, доброе или недоброе расположение духа работодателя, всякая торговая ваминка могут снова толкнуть его в тот водоворот, из которого он на время спасся и в котором трудно, часто даже невозможно, оставаться на поверхности. Он внает, что если у него сегодня есть возможность жить, то он далеко еще не может быть уверен в том, что она у него будет и вавтра.

Перейдем, однако, к более подробному исследованию того состояния, в которое приводит неимущий класс социальная война. Рассмотрим, какое вознаграждение рабочий получает у общества за свою работу в виде жилища, одежды и пищи, какие условия существования общество предоставляет тем, от кого больше всего зависит существование всего общества. Начнем с жилищ.

В каждом крупном городе имеется один или несколько «худших кварталов», в которых ютится рабочий класс. Правда, часто нищета ютится в тесных закоулках, в непосредственной бливости от дворцов богачей, но в общем ей отведен совершенно отдельный участок, в котором, вдали от глаз более счастливых классов, она должна сама перебиваться, как умеет. Эти «худшие кварталы» имеют во всех городах Англии в общем один и тот же вид: это — сквернейшие дома в самой скверной части города, длинный ряд большей частью двухэтажных или одноэтажных кирпичных зданий, почти всегда расположенных в беспорядке, с жилыми подвалами во многих. Эти домики, состоящие из 3 — 4 комнат и одной кухни, навываются коттэджами и составляют во всей Англии, за исключением некоторых частей Лондона, обычные жилища рабочего класса. Улицы вдесь обыкновенно немощеные, грявные, с ухабами, покрыты растительными и животными отбросами, без сточных канав, но зато со стоячими лужами, распространяющими эловоние. Беспорядочное устройство всех таких частей города ватрудняет вентиляцию улиц, и так как множество людей живет здесь на небольшом пространстве, то легко представить себе, какой вдесь воздух. Ко всему этому улицы в хорошую погоду служат еще для сушки белья: от одного дома к другому, поперек улицы, протягиваются веревки, на которых развешивается мокрое белье.

Ивучим некоторые из этих рабочих кварталов. Иачнем с Лондона, 1 с его внаменитого «вороньего гнезда» (гоокету) Сент-Джайльз, которое теперь, наконец, проревано несколькими широкими улицами и таким образом обречено на уничтожение. Расположена эта местность посреди самых населенных частей города, окружена блестящими, широкими улицами, по которым фланирует лондонский бомонд, в непосредственной близости от Оксфорд-стрита и Риджент-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Когда это описание было уже составлено, мне попалась статья о рабочих кварталах Лондона в «Illuminated Magazine» (октябрь, 1844), которая во многих местах почти дословно совпадает с моим описанием и по существу вевде вполне с ним сходится. Заглавие статьи «The Dwellings of the Poor; from the note-book of an M. D.» (Medicinae Doctor).

стрита, от Трафальгар-сквера и Странда. Это — беспорядочная куча высоких трех- или четырехъэтажных домов с узенькими, кривыми и грязными улицами, на которых, по меньшей мере, столько же живни, сколько на главных улицах города, с тем только различием, что вдесь живет исключительно рабочий класс. На улицах идет торговля; расположенные вдесь корвины с овощами и фруктами -- все это, конечно, дурного качества и почти несъедобно — еще более загромождают улицу, и от всего этого, как и от мясных лавок, исходит отвратительное вловоние. Дома битком набиты жильцами от подвала до самой крыши, грявны снаружи и внутри так, что кажется, что ни один человек не пожелает в них жить. Но все это ничто в сравнении с домами в тесных дворах и переулках между улицами, куда можно попасть черев крытые ходы между домами и где грязь и ветхость не поддаются описанию; в них нет почти ни одного целого оконного стекла, стены осыпаются, дверные косяки и оконные рамы сломаны и еле держатся, двери сбиты из старых досок или совершенно отсутствуют, ибо в этом воровском квартале нечего украсть, а потому и двери не нужны. Повсюду кучи мусора и волы, выливаемые у дверей помои образуют вловонные лужи. Здесь живут беднейшие из бедняков, рабочие, получающие самую низкую плату, вперемежку с ворами, мошенниками и жертвами проституции. Большинство из них -- ирландцы или потомки ирландцев, и те, кто сам еще не погиб в водовороте морального упадка, окружающем его — с каждым днем опускается все ниже, с каждым днем все более и более теряет силы противиться демораливующему влиянию нужды, грязи и ужасной среды.

Но Сент-Джайльз не единственный «худший квартал» Лондона. В огромном лабиринте улиц есть сотни и тысячи скрытых переулков и вакоулков, дома которых слишком плохи для всех, кто имеет возможность жить по-человечески, и такие пристанища тягчайшей нищеты можно найти часто в непосредственной близости от прекрасных домов богачей. Так, недавно, по случаю осмотра мертвого тела, одна местность у самого Портман-сквера, у площади, представляющей очень приличное место для гулянья, была охарактеривована как местожительство «массы ирландцев, демораливованных грязью и нищетой». Так, на улицах, в роде Лонг-Акра и др., если не аристократических, то все же приличных, имеется множество подвалов, из которых выглядывают больные детские фигурки и полуголодные, одетые в отрепья женщины. В непосредственной близости от Дрюриленского театра, второго в Лондоне, расположены неко-

торые из худших улиц всего города: Чарльэ-стрит, Кинг-стрит и Паркер-стрит, дома которых тоже битком набиты от подвалов до самых крыш бедными семьями. В приходах св. Иоанна и св. Мар-гариты в Вестминстере в 1840 г. жило, согласно данным «Журнала Статистического общества», 5 366 рабочих семейств в 5 294 «квартирах», если их можно так назвать; мужчины, женщины и дети, всего 26 830 человек, были скучены вместе, невзирая на возраст и пол, и из этих семейств три четверти имели лишь по одной комнате. В аристократическом приходе св. Георга на Ганноверском сквере жило, согласно тому же источнику, 1 465 рабочих семейств, всего до 6 000 человек, в тех же условиях; и здесь две трети всего числа семейств имели каждое не более одной комнаты. И как имущие классы эксплоатируют на законном основании нищету этих несчастных, у которых даже ворам нечего взять! В этих отвратительных домах у Дрюриленского театра, о которых мы уже упомянули выше, плата за наем выражается в следующих цифрах: две комнаты в подвале стоят 3 шиллинга в неделю, комната в первом этаже — 4 шиллинга, во втором этаже —  $4^{1/2}$  шиллинга, в третьем этаже — 4 шиллинга и под самой крышей — 3 шиллинга. Таким образом одни голодные обитатели Чарльз-стрита платят домовладельцам ежегодный налог в 2 000 фунтов стерлингов, а упомянутые выше 5 366 семейств в Вестминстере платят вместе 40 000 фунтов стерлингов.

Но самый крупный рабочий округ лежит к востоку от Тауэра, в Уайтчепеле и Бетналь-Грине, где сконцентрирована главная масса рабочих Лондона. Послушаем, что говорит о состоянии своего прихода Г. Ольстон, проповедник при церкви св. Филиппа в Бетналь-Грине. «Здесь 1 400 домов, в которых живет 2 795 семейств, или прибливительно 12 000 человек. Пространство, на котором живет это большое население, имеет в квадрате меньше 400 ярдов (1 200 футов), и при такой тесноте очень часто семья из мужа, жены, 4 — 5 детей, а иногда и бабушки и дедушки, ютится в одной комнате, в 10 — 12 кв. футов, и здесь работает, ест и спит. Я думаю, что до того момента, как епископ Лондонский обратил внимание общества на этот до чрезвычайности бедный приход, о нем здесь, в западной части города, столь же мало знали, как о дикарях Австралии и южной Океании. Стоит только увидеть собственными главами страдания этих несчастных, посмотреть, как они скудно питаются, как они надломлены болезнью и безработицей, и перед нами раскроется такая картина беспомощности и нищеты, что нация, подобная нашей, должна была бы устыдиться одной возможности ее. Я был

священником близ Геддерсфильда в течение тех трех лет, когда фабрики всего хуже работали, и тем не менее я никогда там не видел такой беспомощной нищеты, как в Бетналь-Грине. В этом районе из десяти рабочих едва ли один имеет другую одежду, кроме своего рабочего костюма, да и тот состоит из одних лохмотьев; многие из них не имеют ничего, чем покрыться на ночь, кроме этих лохмотьев, а постелью им служит лишь мешок с соломой или стружками».

Уже из одного этого описания ясно, какой вид имеют сами квартиры. Для более полной картины мы последуем еще за некоторыми английскими чиновниками, которым приходится иногда попадать в такие пролетарские жилища.

По случаю осмотра серрейским следователем г. Картером трупа 45-летней Анны Гэлвей 14 ноября 1843 г., в гаветах была описана квартира умершей. Она жила с своим мужем и 19-летним сыном в маленькой комнатке в Уайт-Лайон-Корте № 3, по Бермондсейстриту в Лондоне; там не было ни кровати, ни постельных принадлежностей, ни какой-либо мебели. Она лежала мертвая рядом с своим сыном на куче перьев, рассыпанных по ее почти голому телу, ибо не было ни одеяла, ни простыни. Перья так крепко пристали ко всему телу, что врач не мог исследовать труп, пока его не очистили от перьев, и потом нашел, что он страшно худ и весь искусан насекомыми. Часть пола в комнате была сорвана, и вся семья пользовалась этим отверстием как ретирадным местом.

В понедельник 15 января 1844 г. два мальчика предстали пред полицейским судом на Уоршип-стрите, в Лондоне, по обвинению в том, что они, мучимые голодом, украли из лавки полусваренную говяжью голяшку и на месте же съели ее. Полицейский судья нашел нужным расспросить о подробностях и увнал от полицейских служащих следующее. Мать этих мальчиков была вдовой отставного солдата, впоследствии полицейского, и со смертью ее мужа, оставившего ее с девятью детьми, ей жилось очень плохо. Она жила в № 2, Пульс-илэс, Квакер-стрит, в Спитальсфильд, в большой нищете. Когда полицейский явился к ней, он нашел ее с шестью детьми буквально сбившимися в маленькой задней комнатке без всякой мебели, кроме двух старых плетеных стульев без сидений, маленького столика с двумя поломанными ножками, разбитой чашки и маленькой миски. На очаге ни следа огня, а в углу — куча лохмотьев в таком количестве, что одна женщина могла бы собрать все в своем переднике, но они служили постелью для всей семьи. Укрывались они своей нищенской одеждой. Бедная женщина рассказала ему, что

в прошлом году ей пришлось продать свою кровать, чтобы достать еды; простыни свои она оставила в бакалейной лавке в виде залога за съестные припасы, и ей пришлось вообще все продать, чтобы только достать хлеба. — Судья выдал этой женщине значительное пособие из кружки для бедных.

В феврале 1844 г. полицейскому судье Марльборо-стрита указали на вдову Терезу Бишоп, 60 лет, с ее 26-летней больной дочерью, которые нуждались в пособии. Жили они в № 5 на Броун-стрите у Гросвенорского сквера в небольшой задней комнате, размерами не больше шкафа, в которой совсем не было мебели. В одном углу лежала куча лохмотьев, служивших постелью для обеих; ящик служил одновременно столом и стулом. Мать кое-что варабатывала уборкой комнат. Как показал ховяин квартиры, они жили в таком положении с мая 1843 г., постепенно все продавая или закладывая, и тем не менее никогда за квартиру не платили. — Судья выдал им один фунт стерлингов из кружки для бедных.

Я не думаю утверждать, что все лондонские рабочие живут в такой нищете, как упомянутые вдесь три семейства. Я прекрасно внаю, что если одного общество совсем затоптало ногами, десятерым все же лучше живется, чем ему. Но я утверждаю, что в этом недостойном человека положении находятся тысячи трудолюбивых и честных семей, гораздо более честных, более достойных уважения, чем все богачи Лондона, взятые вместе, и что каждого пролетария — каждого без исключения — может постигнуть такая судьба без всякой вины с его стороны и вопреки всем его стараниям ее избежать.

При всем том счастлив еще тот, кто имеет хоть какойнибудь кров, счастлив в сравнении с тем, кто вовсе не имеет приюта. В Лондоне 50 000 человек, просыпаясь утром, не знают, где они проведут следующую ночь. Счастливейшие из них, которым удается к вечеру съэкономить пару пенсов, отправляются в так называемую ночлежку (lodginghouse), которых во всех больших городах множество, и где они за эти деньги находят себе приют. Но какой приют! Дом сверху донизу наполнен постелями; в каждой комнате четыре, пять, шесть постелей — вообще сколько влезет. В каждую постель набивают пять, шесть человек, тоже сколько влевет — больных и вдоровых, старых и молодых, мужчин и женщин, пьяных и трезвых, как случится. Начинаются всевозможные споры, драки, избиения, а если товарищи по постели столкуются между собой, то результаты бывают еще худшие: сговариваются относительно совместных краж или совершаются вещи столь животного

характера, что для них нет слов на явыке цивилизованного человека. А те, которые не могут ваплатить и ва такой ночлег? Они спят, где находят место — в пассажах, под арками или в какомнибудь углу, где полиция или домоховяева дадут им спать. Некоторым удается попасть в приюты, устроенные кое-где средствами частной благотворительности, другие спят в парках на скамейках, чуть ли не под окнами королевы Виктории. Послушаем, что газета «Таймс» писала в октябре 1843 года.

«Помещенный у нас вчера полицейский отчет показывает, что каждую ночь спит в парках в среднем человек пятьдесят, спит без всякой другой защиты от непогоды, кроме деревьев и арок некоторых мостов. Большинство из них молодые девушки, соблазненные солдатами, привезенные в столицу и оставленные там на произвол судьбы, на голод и нужду в большом городе, во всей беспечности и необувданности раннего порока.

«Это поистине ужасно. Бедность должна быть везде. Нужда везде найдет себе дорогу и во всем своем отвратительном виде всегда сумеет поселиться в сердце большого и богатого города. В тысяче увеньких улиц и переулков многомиллионной столицы должно быть всегда, как нам кажется, много страданий, много такого, что оскорбляет глав, или такого, о чем никто не знает.

«Но что в черте, которою окружили себя богатство, веселье и блеск, что вбливи королевской ревиденции Сент-Джемса, вбливи роскошного Бейсуотерского дворца, где встречаются старый и новый аристократические кварталы, где современное утонченное строительное искусство не оставило ни единой хижины бедняков, в местности, посвященной, кавалось бы, исключительно наслаждению богачей — что здесь поселились нужда и голод, болевни и всевозможные пороки со всеми их ужасами, со всем тем, что так разрушает и тело, и душу, — это поистине ужасно.

«Положение просто чудовищно. Величайшие наслаждения, которые могут доставить физическое здоровье, духовная деятельность, невинные удовольствия, и рядом с этим полнейшая нищета! Богатства, блестящие салоны, веселый смех, беспечный, но жестокий смех рядом с неведомыми страданиями нужды! Веселье, бессознательно, но жестоко издевающееся над страданиями стонущих внизу! Здесь столкнулись, здесь борются все противоречия, кроме порока, вводящего во искушение, и порока, поддающегося искушению... Но пусть все люди помнят одно: что в самом блестящем квартале богатейшего в мире города каждую ночь, зимою, из года в год можно найти женщин, молодых летами, но старых пороками и страч

даниями, отверженных обществом, сгнивающих заживо вследствие голода, грязи и болезней. Пусть люди это помнят и научатся действовать, а не рассуждать. Видит бог — арена для таких действий в настоящее время имеется очень широкая!»

Я выше говорил о ночлежных домах для бесприютных. Насколько они переполнены, пусть покажут следующие два примера. Во вновь устроенном «убежище для бесприютных» на Оппер-Огльстрите, рассчитанном на 300 человек, провели одну или несколько ночей от 27 января, дня его открытия, до 17 марта 1844 г. — 2 740 человек; и хотя наступило более благоприятное время года, число желающих попасть туда и в приюты на Уайт-Кросс-стрит и Уоппинге сильно возрастало, и каждую ночь приходилось многим бесприютным отказывать в приеме за недостатком места. В другом центральном приюте Плейгауз-Ярда за первые три месяца 1844 г. перебывало каждую ночь в среднем 460 человек, а всего 6 681 человек, и было роздано 96 141 порция хлеба. При всем том, согласно ваявлению руководящего этим приютом комитета, последний мог бы в некоторой степени удовлетворить желающих только в том случае, если бы был открыт для бездомных еще приют в восточной части города.

Оставим Лондон, чтобы посетить по порядку остальные крупные города Соединенного королевства. Вовьмем сначала Дублин, город, въезд в который со стороны моря настолько красив, насколько величествен въезд с моря в Лондон. Дублинская бухта считается самой красивой на британских островах, и ирландцы любят даже сравнивать ее с Неаполитанской бухтой. Сам город тоже очень живописен, и аристократическая часть его лучше и с большим вкусом распланирована, чем в каком-либо другом английском городе. Но вато и бедные кварталы Дублина представляют собой самое ужасное и отвратительное место в мире. Конечно, виноват здесь отчасти и национальный характер ирландцев, которые чувствуют себя уютно именно в грязи, но разве мы во всяком крупном городе Англии и Шотландии не можем найти тысячи ирландцев и разве всякое бедное население не должно постепенно погрузиться в такую же грязь? Если же это так, то нищета в Дублине ничуть не есть нечто специфическое, присущее только ирландскому городу, она есть нечто общее всем крупным городам всего мира. Нищенские кварталы Дублина рассеяны по всему городу, и грязь и запущенность домов и улиц превосходит всякие описания. Чтобы составить себе хоть некоторое представление о том, насколько здесь скучены бедняки, нужно знать, что, согласно докладу инспекторов

рабочего дома, на Барраль-стрите в 1817 г. жило в 50 домах с 390 комнатами — 1 318 человек, а на Чёрч-стрите и в ее окрестностях жило в 71 доме с 393 комнатами — 1 997 человек; согласно тому же докладу, «в этом и прилегающем квартале имеется целый ряд вловонных уличек и дворов, в некоторые подвалы свет попадает только через двери и во многих из них жители спят на голой земле, хотя большинство из них имеет, по крайней мере, кровати. Но вато, например, в Никольсон-Корт в 28 маленьких жалких комнатках живет 151 человек в такой нужде, что во всем дворе можно было найти только две кровати и два одеяла». Бедность в Дублине столь велика, что одно только благотворительное учреждение «Мепdicity Association» ежедневно принимает у себя 2 500 человек, т. е. один процент всего населения, — кормит в течение дня и к вечеру выпускает.

Нечто подобное же рассказывает нам доктор Алисон и об Эдинбурге. Благодаря своему прекрасному местоположению этот город получил название современных Афин, но и вдесь великолепный аристократический квартал в новом городе составляет вопиющий контраст с грязью и нищетой бедняков, населяющих старый город. По показаниям Алисона, эта старая часть города столь же грязна и отвратительна, как сквернейшие кварталы Дублина, и благотворительное учреждение «Mendicity Association», о котором мы говорили выше, нашло бы в Эдинбурге не меньше нуждающихся, чем в столице Ирландии. Он даже утверждает, что в Шотландии, и в особенности в Эдинбурге и Глазго, беднякам живется хуже, чем в какой бы то ни было другой местности Соединенного королевства, и более всех нуждаются не ирландцы, а шотландцы. Священник старой церкви в Эдинбурге, доктор Ли, дал в 1836 г. следующее показание перед специальной комиссией — Commission of Religions Instruction. «Мне нигде раньше не случалось видеть такой нищеты, как в этом приходе. Эти люди не имеют ни мебели, ни какого-либо другого имущества; часто живут в одной комнате две супружеские четы. В течение одного дня я посетил семь домов, в которых не нашлось ни одной кровати, а в некоторых не было даже и соломы; восьмидесятилетние старики спали на бревенчатом полу, и почти все оставались ночью в своей одежде. В одном подвале я нашел

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Цитируется у Dr. W. P. Alison, F. R. S. E., fellow and late President of the Royal College of Physicians etc. etc, «Observations on the Management of the Poor in Scotland and its Effects on the Health of Great Towns». Edinburgh, 1840. — Автор — религиозно-настроенный торий и брат историка Арчибальда Алисона.

две шотландских семьи, недавно приехавших из деревни; двое детей умерло вскоре после их приезда в город, а третий ребенок во время моего посещения был при смерти; для каждой семьи лежало в углах по грявной куче соломы, и тут же помещался еще осел; в подвале было так темно, что даже днем трудно было в нем увнать человека. Сердце каждого должно изойти кровью при виде такой нищеты, какая существует вдесь, в Шотландии». То же сообщает доктор Геннен в «Edinburgh Medical and Surgical Journal». Ив одного парламентского отчета <sup>1</sup> видно, какая грязь — что при таких условиях вполне понятно — царит в домах эдинбургских бедняков. Куры располагаются на ночлег на постелях, собаки и даже лошади спят в одной комнате с людьми, так что в этих кварталах, естественно, страшная грявь и вонь, а также множество насекомых всякого рода. Расположение самого Эдинбурга как нельзя более благоприятствует такому отвратительному состоянию жилищ. Старый город расположен по обоим склонам холма, а по гребню его ироходит главная улица (High-street). От нее отходит в обе стороны множество увеньких кривых улиц, названных, благодаря массе извилин «wynds»; в этих улицах живет городской пролетариат. Дома в Шотландии вообще строятся высокими, в пять и шесть этажей, как в Париже, и в противоположность Англии, где каждый по вовможности стремится жить в особняке, населены множеством семейств; крайняя скученность людей на одном небольшом пространстве от этого еще усиливается. «Эти улицы, — говорится в одном журнале, в статье о гигиенических условиях жизни рабочих в городах,  $^2$  — часто так узки, что можно из окна одного дома перешагнуть в окно противоположного; и к тому же дома так высоки, состоят из такого множества этажей, что свет едва проникает во двор или улицу между домами. В этой части города нет ни канализации, ни отхожих мест, и поэтому вся грязь, все отбросы и экскременты, по меньшей мере 50 000 человек, каждую ночь выбрасываются в сточные канавы; вследствие этого, как ни метут улицы, все же остается масса сухой грязи и страшная вонь, что не только неприятно, но в высшей степени вредит вдоровью жителей. Что же удивительного, если в таких местах находятся

¹ «Report to the Home Secretary from the Poor-Law Commissioners, or an Inquiry into the Sanitary Condition of the Labouring Classes of Great Britain». With Appendices. Presented to both Houses of Parliament in July 1842. — 3 vols in folio. — Материалы эти, состоящие из отчетов врачей, собраны и приведены в порядок Эдвином Чадвиком, секретарем комиссии по вакону о бедных.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «The Artizan», 1842, октябрьская книжка (ежемесячный журнал).

в пренебрежении не только вдоровье и нравственность, но и самые общепринятые правила приличия? Все, бливко внающие эту местность, могут много порассказать о болезнях, нищете и деморализации ее обитателей. Эти обитатели так низко пали, находятся в таком жалком состоянии, что и описать невозможно. Квартиры бедных классов в общем очень грязны и, повидимому, никогда не чистятся. В большинстве случаев они состоят из одной только комнаты, которая, несмотря на самую жалкую вентиляцию, все же всегда бывает холодной из-за разбитых стекол в плохо прилаженных окнах; нередко эти комнаты расположены ниже уровня эемли, сыры, обстановка в них жалкая или отсутствует совершенно, так что одна охапка соломы служит постелью для целой семьи и на ней спят вперемежку мужчины и женщины, молодые и старые. Воду можно достать только из общественных колодцев; трудность ее доставки способствует, конечно, накоплению всякой грязи».

В других крупных портовых городах дело обстоит не лучше. В Ливерпуле, при всей его торговле, роскоши и богатстве, рабочие живут в таких же варварских условиях. Пятая часть всего населения, т. е. свыше 45 000 человек, живет в тесных, темных, сырых и плохо вентилируемых подвалах, которых в городе насчитывается 7 882. Сюда нужно прибавить еще 2 270 дворов (courts), т. е. небольших пространств, обстроенных со всех четырех сторон, имеющих только один увкий, обыкновенно крытый вход, и потому совершенно не допускающих вентиляции, большей частью очень грявных и населенных почти исключительно пролетариями. Подробнее о таких дворах мы поговорим, когда у нас будет речь о Манчестере. В Бристоле было однажды обследовано 2 800 рабочих семейств, и окавалось, что у 46% из них было только по одной комнате.

лось, что у 46% ив них было только по одной комнате.

Таково же положение дела и в фабричных городах. В Номтингаме насчитывается всего 11000 домов, и ив них 7000—8000
построены так, что они вадними стенами примыкают друг к другу,
что значительно ватрудняет вентиляцию; к тому же в большинстве
случаев имеется только одно отхожее место для нескольких домов.
Недавно было произведено обследование и оказалось, что целый
ряд домов построен над неглубокими сточными канавами, прикрытыми всего только досками полов. В Лейстере, Дерби и Шеффильде—
то же самое. О Бирмингаме вышеупомянутая статья «Artizan» говорит следующее: «В старых частях города есть не мало грязных
и запущенных мест, с обилием стоячих луж и куч мусора. Дворов
в Бирмингаме очень много, свыше 2 000, и в них живет большая
часть рабочих. Они большей частью тесны, грязны, плохо венти-

лируемы, с скверными сточными канавами; в каждом из них от 8 по 20 домов, которые можно вентилировать только с одной стороны, так как задняя стена их тесно примыкает к задней стене другого дома, а в ваднем дворе устроена общая мусорная яма или что-нибудь в этом роде, грязь которой не поддается описанию. Нужно, однако, заметить, что более новые дворы устраиваются разумнее и лучше содержатся, и даже отдельные домики в этих дворах менее скучены, чем в Манчестере и Ливерпуле, вследствие чего во время эпидемических заболеваний в Бирмингаме насчитывалось гораздо меньше смертных случаев, чем, например, в Вольвергамитоне, Дедли и Бильстоне, отстоящих от него всего на несколько миль. Подвалы в Бирмингаме тоже нередко служат квартирами, иногда в них устраиваются мастерские. Ночлежек для пролетариев много (свыше 400); расположены они главным образом во дворах в центре города. Почти все они отвратительно грязны, с затхлым запахом и служат убежищем нищим, бродягам (trampers — о значении этого слова см. ниже), ворам, проституткам; все это население живет вдесь, не соображаясь ни с какими требованиями приличий, без всякого комфорта, ест, пьет, курит и спит в атмосфере, которую могут выносить только эти опустившиеся люди».

Глазго имеет много сходства с Эдинбургом: те же извилистые улицы и переулки, те же высокие дома. Об этом городе в «Artizan» говорится следующее: «Рабочий класс составляет вдесь около 78% всего населения (около 300 000) и живет в кварталах, которые но нищете и отвратительной грязи превосходят ужаснейшие закоулки Сент-Джайльса и Уайтченеля, Дублин и эдинбургские «wynds». Таких кварталов множество в центре города -- южнее Тронгэта, ванаднее Соляного рынка, в Кольтоне, в сторону от Центральной улицы и т. д. Все они нредставляют бесконечные лабиринты узеньких и извилистых улиц и переулков, в которые на каждом шагу выходят дворы или тупики, обстроенные старыми, нлохо вентилируемыми, многоэтажными, полуразрушенными домами, лишенными воды. Дома эти буквально набиты жильцами. В каждом этаже можно найти три или четыре семейства — иногда до 20 человек — а иногда весь дом сверху донизу сдается для ночлега, так что в одной комнате не помещается, а прямо набивается от 15 до 20 человек. В этих местностях живет беднейшая, наиболее демораливованная и опустившаяся часть населения, и она является источником тех страшных эпидемий лихорадки, которые, начавшись вдесь, распространяются по всему Главго». — Послушаем, как описывает эти части города И.-С. Саймонс, нравительственный

комиссар, исследовавший ноложение ручных ткачей: 1 «Мне нриходилось наблюдать нищету в самых худших ее видах как эдесь, так и на континенте, но до носещения этих извилистых переулков Глаэго мне не верилось, чтобы в цивилизованной стране могло быть столько нреступлений, нищеты и болеэней. В худших квартирах снит в одной комнате 10, 12 и даже 20 человек, обоего нола и всякого возраста, нрямо на нолу, наполовину или совсем раздетых. Дома эти обыкновенно (generally) так грязны, сыры и ветхи, что ни один человек туда и лошади своей не номестит». В другом месте он нишет следующее: «В этих эакоулках Глазго живет постоянно меняющееся население от 15000 до 30000 человек. Вся эта часть города состоит из одних узеньких улиц и четырехугольных дворов с кучей мусора носередине. Как ни отвратителен был внешний вид этих домов, грязь и нищета внутри их превзошли все мои ожидания. В некоторых из этих домов, которые мы (начальник полиции канитан Миллер и Саймонс) носетили ночью, мы нашли в наждой комнате от 15 до 20 человек, лежавших на нолу, одетых и нагих, мужчин и женщин внеремежку. Постелью им служили кучи полусгнившей соломы, перемешанной с трянками. Мебели вдесь совсем не было или было очень мало, и единственное, что этим ямам придавало кое-какой жилой вид, был огонь в камине. Главными средствами пропитания этого населения служат воровство и проституция. Никто, новидимому, и не нодумал о том, чтобы очистить эти авгиевы конюшни, уничтожить это адское логово, это гнеэдо нрестунлений, грязи и заразы в сердце второго города в империи. Тщательное обследование беднейших кварталов других городов никогда не обнаруживало ничего подобного в смысле скученности населения и степени нравственного и физического упадка. Большинство домов в этих кварталах Court of Guild нривнал ветхими и ненригодными для жилья, но именно они всего более населены, нотому что но закону в них нельзя требовать квартирной платы».

Крунный нромышленный округ в центре, густо населенная область западного Иоркшира и южного Ланкашира, со своим множеством фабричных городов, не уступает в этом отношении остальным крупным городам. Район шерстяной нромышленности занадного

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Arts and Artizans at Home and Abroad» By J. C. Symons. Edinburgh 1839. — Автор сам, новидимому, шотландец, принадлежит к либеральной партии и, следовательно, фанатически выступает против всякого самостоятельного рабочего движения. Цитированные выше места находятся на стр. 116 и след.

Иоркшира представляет собой прекрасную холмистую, покрытую веленым ковром местность, возвышенности которой к занаду становятся все круче, нока не достигают своей высшей точки на обрывистом гребне Блэкстон-Эдж, являющемся водоразделом между Ирландским и Немецким морем. Долины реки Эйр, на берегах которой расположен Лидс, и реки Кольдер, которую нересекает железная дорога, соединяющая Манчестер с Лидсом, принадлежат к самым красивым местам Англии и густо усеяны фабриками, деревнями и городами. Дома, ностроенные из серого дикого камня, выглядят так красиво и чисто в сравнении с ночерневшими кирничными зданиями Ланкашира, что на них нриятно смотреть. Но когда являешься в самый город, в нем находишь мало нриятного. Как это описывает «Artizan» и как я сам нашел, Лидс расположен «на отлогом склоне, спускающемся в долину реки Эйр. Река эта, извиваясь, прорезывает город на расстоянии нриблизительно нолутора миль <sup>1</sup> и в нериоды туманов или сильных дождей очень разливается. Занадные части города, лежащие выше, довольно чисты для такого большого города, но низшие части, расноложенные по берегам реки и нитающих ее ручьев, грязны, тесны и уже сами но себе снособны сократить жизнь жителей и в особенности детей; если сюда нрибавить еще отвратительное состояние рабочих кварталов около Киркгета, Марш-Лена, Кросс-стрита и Ричмонд-Рода, состоящих главным образом из немощеных, лишенных сточных канав, неправильных улиц, со множеством дворов и тупиков и нолным отсутствием самых обычных и необходимых средств для ноддержания чистоты, нам станут вполне ясны нричины чрезмерной смертности в этих обездоленных очагах грязи и нищеты: Во время разлива реки Эйр (которая, необходимо прибавить, подобно всем рекам, омывающим фабричные города, с одной стороны входит в город чистой и проврачной, а с другой стороны выходит из нее густой, черной и вонючей, загрязненной всевозможными нечистотами) «жилые дома и подвалы 2 часто так заливаются водой, что ее приходится выкачивать; в такое время вода, даже там, где имеются клоаки для отвода нечистот, нопадает из этих клоак в нодвалы, образуя иснарения, насыщенные сероводородом и полные миазмов, и оставляя отвратительный осадок, в высшей стенени вредный для здоровья. После весеннего равлива 1839 г. ревультаты такой закупорки клоак были на-

 $<sup>^1</sup>$  Везде, где в тексте говорится о милях, имеются в виду английские мили;  $69^1/_2$  английских миль приходится на 1 градус экватора и 5—на немецкую милю.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Надо помнить, что эти «подвалы» — не кладовые, а человеческие жилища.

столько гибельны, что, по отчету гражданского регистратора, в этой части города за весеннюю четверть года приходилось два рождения на три смертных случая, между тем как в других частях города отношение было обратное, т. е. три рождения на два смертных случая». Другие густо населенные части города совсем не имеют сточных канав, а если они их и имеют, то последние так плохо устроены, что не приносят никакой нольвы. На некоторых улицах подвалы в домах редко просыхают, в других кварталах многие улицы покрыты толстым слоем липкой грязи. Население пытается иногда делать улицы более проезжими, засыпая ямы волой, но напрасно; везде кучи мусора и лужи, образующиеся от выливаемых ив домов номоев, которые ждут, пока их не высущат ветер и солнце (см. отчет городского совета в «Statistical Journal», vol. 2, р. 404). Обычно коттадж в Лидсе ванимает нространство величиною не более няти квадратных ярдов и состоит из нодвала, жилой комнаты и спальни. Эти тесные помещения, днем и ночью наполненные людьми, представляют величайшую опасность для нравственности и здоровья жителей. А как велика скученность населения в этих коттэджах, рассказывает нам выше цитированный отчет о гигиенических условиях живни рабочего класса: «В Лидсе нам пришлось посетить квартиры, где братья и сестры и жильцы обоего пола спали в одной комнате с родителями; отсюда возникают последствия, неред мыслью о которых душа человеческая содрогается».

То же самое можно скавать о  $\mathit{Eps\partial \phiop\partial e}$ , расположенном в семи милях от Лидса в центре нескольких сходящихся долин у маленькой, черной, как деготь, вонючей речки. В воскресный день, в хорошую погоду, - ибо в другие дни город окутан серым облаком дыма, город представляет очень красивое врелище с высоты окружающих холмов, но внутри его та же грязь, те же невозможные условия жизни, как и в Лидсе. Старые кварталы расноложены на крутых силонах и улицы их узки и неправильны. В проулках, туниках и дворах кучи мусора и гряви; дома ветхи, грязны и мало пригодны для жилья, а в непосредственной бливости реки и в глубине долины я нашел и такие дома, нижний этаж которых, наполовину врытый в склон горы, был совершенно негоден для жилья. Вообще нижняя часть долины, где между высокими вданиями фабрик, расположенными по склонам ее, скучены жилища рабочих, представляет самую грязную и скверно ностроенную часть всего города. В более новых частях Брэдфорда, как во всяком другом фабричном городе, коттэджи устроены лучше, нравильными рядами, но и в них наблюдаются те же неблагоустройства, неразрывно связанные с традиционным

способом селить рабочих, о чем мы поговорим еще подробнее, когда у нас будет речь о Манчестере. — То же самое можно сказать и об остальных городах западного Иоркшира, именно Барнслее, Галифаксе и Геддерсфильде. Последний, хотя и считается красивейшим из всех фабричных городов Иоркшира и Ланкашира благодаря своему красивому местоположению и новейшей архитектуре, все же не лишен и своих дурных кварталов. Избранный в собрании горожан для осмотра города комитет в своем отчете от 5 августа 1844 г. говорит следующее: «Следует отметить, что в Геддерсфильде целые улицы и многие переулки и дворы немощены, не имеют клоак или стоков; здесь лежат целые кучи отбросов, грязи и мусора, равлагающегося и гниющего; всюду стояли лужи грязной воды, вследствие чего находящиеся здесь жилища плохи и грязны и делаются очагами болезней, угрожающих потом всему городу».

Перейдем теперь через Блэкстон-Эдж или проедем по железной дороге в классическую страну английской промышленности, где она создала свое совершеннейшее произведение, и в центр всех движений английских рабочих — юг Ланкашира с его центральным городом Манчестером. Перед нами вновь красивая холмистая местность, спускающаяся к западу от водораздела отлогими уступами к Ирландскому морю, с восхитительными, покрытыми веленым ковром долинами рек Риббля, Ирвелля и Мерсея и их притоков, - местность, представлявшая собой еще лет сто тому навад в значительной своей части сплошное болото и мало населенная, а в настоящее время усеянная городами и деревнями и представляющая самую населенную местность Англии. Ланкашир и в особенности Манчестер являются и местом зарождения английской промышленности, и ее центром. Биржа Манчестера — это термометр для всех колебаний промышлен-ной жизни, и в Манчестере современная техника достигла высшей степени совершенства. В хлопчатобумажной промышленности южного Ланкашира применение сил природы, вытеснение ручной работы машиной (главным обравом в виде механического ткацкого станка и мюль-машины) и разделение труда достигли высшей точки развития, и если в этих трех элементах признать характерные признаки современной промышленности, то надо согласиться, что в этом отношении обработка хлопка от начала до конца шла впереди всех остальных отраслей промышленности. Но и последствия современной промышленности для рабочего класса тоже должны были вдесь развиться всего полнее и в наиболее чистом виде и выработать про-мышленный пролетариат в его классической чистоте; принижение пролетариата, вызванное применением паровой силы, и машин, и

разделением труда, и попытки нролетариата выйти из этого унивительного ноложения тоже должны были здесь достичь высшей стенени напряжения и найти свое наиболее яркое выражение. Итак, в виду того, что Манчестер представляет собой классический тип современного промышленного города, а также в виду того, что я его знаю не хуже моего родного города и лучше, чем его знает большинство его жителей, — мы остановимся на этом городе немного подольше.

Города, расположенные вокруг Манчестера, мало отличаются в отношении рабочих кварталов от центрального города; только рабочие в них составляют еще большую часть населения, чем в последнем. Эти города имеют чисто нромышленный характер, и все их коммерческие дела совершаются в Манчестере или через него; они во всех отношениях зависят от Манчестера и населены ноэтому исключительно рабочими, фабрикантами и мелкими торговцами, между тем как в Манчестере все же имеется очень вначительное чисто коммерческое население, много комиссионных контор и больших розничных магазинов. Вот ночему все эти города, как Больтон, Престон, Виган, Бёри, Рочдоль, Мидльтон, Гейвуд Ольдеам, Аштон, Стэлибридж, Стокпорт и т. д., хотя и насчитывают но тридцати, пятидесяти, семидесяти и даже по девяносто тысяч жителей, все же представляют собой ночти исключительно крупные рабочие носеления, нрерываемые лишь фабриками и несколькими главными улицами, вдоль которых тянутся магазины; кроме того вдоль шоссейных дорог, ведущих в город, расноложены в виде вилл дома и сады фабрикантов. Сами города нлохо и неправильно ностроены, с грязными дворами, улицами и закоулками, полны дыма и производят особенно мрачное впечатление своими зданиями, построенными из ярко-красного, но с течением времени почерневшего кирпича, из которого здесь все строится. Подвальные квартиры нредставляют вдесь обычное явление; эти ямы устраиваются, где только возможно, и в них живет очень вначительная часть населения.

Самым худшим из этих городов считается, кроме Престона и Ольдгама, Больтон, лежащий в одиннадцати милях к северо-западу от Манчестера. Насколько я уснел заметить во время своих неоднократных ноевдок туда, в городе этом имеется только одна и при этом довольно грязная главная улица Динсгэт, служащая одновременно и базаром; она и в самую лучшую погоду представляет мрачную дыру, хотя кроме фабрик на ней стоят только одно- и двухэтажные нивенькие дома. Более старая часть города вдесь, как и везде, особенно занущена и ненриглядна. Через город

протекает какая-то черная жижа, о которой трудно скавать, ручей ли это или непрерывный ряд вонючих луж, и которая окончательно отравляет и без того далеко не чистый воздух.

Далее идет Стокпорт; хотя он и расположен на Чеширском берегу Мерсея, но все же принадлежит к промышленному округу Манчестера. Он раскинут в узкой долине вдоль Мерсея, ванимая эту долину и оба круто спускающиеся к ней склона, и желевнодорожная линия из Манчестера в Бирмингам проходит по высокому виадуку над всем городом и долиной. Город этот считается одним из мрачнейших и наиболее закопченных городов всего округа и на самом деле производит чрезвычайно неприятное впечатление, в особенности если смотреть на него вниз с виадука. Но еще более мрачное впечатление производят коттэджи и подвальные помещения рабочих, расположенные длинными рядами по всему городу от глубины долины и до гребня холмов. Насколько я помню, я ни в каком другом из городов этого округа не нашел сравнительно так много жилых подвалов, как здесь.

В нескольких милях к северо-востоку отсюда лежит Аштон-ондер-Лайн, один из новейших фабричных центров этой местности. Расположен он по склону холма, у подошвы которого протекают канал и река Тэйм, и в общем построен по новейшей, более правильной системе. Пять или шесть длинных параллельных улиц тянутся вдоль холма, переревываясь под прямым углом другими параллельными улицами, спускающимися в долину. При такой системе расположения улиц фабрики вытесняются из центра города, тем более, что ради бливости к воде и речному сообщению они и без того сконцентрировались бы внизу в долине; здесь они все и скучились, выбрасывая ив труб густой дым. Благодаря такому расположению, город этот производит гораздо более благоприятное впечатление, чем большинство других фабричных городов; улицы шире и чище, коттеджи имеют новый, свежий и уютный вид. Но эта новая система устройства коттоджей для рабочих имеет и свои дурные стороны: за каждой улицей имеется своя скрытая вадняя улица, в которую ведет узенький боковой проход и которая крайне грявна. Хотя я здесь не видел ни одного здания, кроме нескольких на окраинах города, старее пятидесяти лет, однако и вдесь имеются улицы с плохо устроенными и старыми коттэджами, в которых кирпичи расшатаны и еле держатся, стены потрескались и внутренняя штукатурка обвалилась, — улицы, грязный вид которых, мрачных от дыма, не уступает ни в чем остальным городам округа, но только вдесь они составляют не правило, а исключение.

Милей дальше к востоку отсюда лежит Столибридос, тоже у реки Тайм. Если итти от Аштона вверх в гору, то на вершине ее расположены справа и слева большие красивые сады с роскошными домами посередине, построенными наподобие вилл и большей частью в «стиле Еливаветы», который к готическому стилю относится так, как протестантско-англиканская религия к апостольской римско-католической. Если пройти сотню шагов далее, то пред главами появляется в долине Столибридж. Но какой ревкий контраст с этими роскошными виллами и даже с скромными коттоджами Аштона! Столибридж расположен в увкой и иввилистой ложбине, еще более увкой, чем долина Стокпорта, и оба его склона покрыты коттоджами, домами и фабриками, разбросанными в полном беспорядке. С приближением к городу замечаешь, как уже первые коттоджи тесны, прокопчены, ветхи, и каковы первые дома, таков и весь город. Внизу, в увкой глубине долины, тянутся несколько улиц; большинство ив них расположено по склонам ее, вваимно перекрещиваясь, и вследствие такого наклонного расположения подвалы почти во всех домах наполовину врыты в землю. Какая масса дворов, задних улиц и закоулков образуется при такой системе, можно видеть с гор, откуда город в некоторых местах виден почти как с высоты птичьего полета. Если сюда прибавить еще ужасную грязь, станет понятным, почему этот город, при всей красоте своих окрестностей, производит такое отвратительное впечатление.

нроизводит такое отвратительное впечатление.

Но довольно, однако, об этих менее вначительных городах. Все они имеют свои особенности, но в общем и рабочие живут в них как в Манчестере. Вот почему я особенно останавливался при их описании только на своеобравиях их постройки и прибавлю лишь, что все вамечания более общего характера о состоянии рабочих жилищ в Манчестере должны быть сполна отнесены и к окружающим его городам. Перейдем теперь к центру.

щим его городам. Перейдем теперь к центру.

Манчествер лежит у подножья южного склона цепи холмов, которые тянутся от Ольдгама между долинами рек Ирвелля и Медлока; последней вершиной этих холмов является Керсаль-Мур, представляющий одновременно гипподром и «священную гору» Манчестера. Собственно Манчестер расположен на левом берегу Ирвелля между этой рекой и ее двумя притоками — Ирком и Медлоком, впадающими здесь в Ирвелль. На правом берегу этой речки и стиснутый сильным изгибом ее расположен город Сэльфорд и далее к вападу лежит Пендльтон; к северу от этой реки находятся верхний и нижний Броутоны; к северу от Ирка — Читам-Гилль, к югу от Медлока лежит Гульм, далее к востоку Чорльтон-он-Медлок, а еще далее

к востоку от Манчестера —  $Ap\partial eu\kappa$ . Все это вместе в просторечии навывается Манчестером и ваключает в себе население свыше 400 000 человек. Расположение самого города очень своеобразно: можно прожить в нем много лет и ежедневно проходить через него, ни разу не попадая в рабочий квартал и не приходя в соприкосновение с рабочими, если только человек ванят своими собственными делами или прогуливается. Объясняется же это главным образом тем, что, вследствие бессовнательного молчаливого соглашения, а также сознательного вполне определенного намерения, рабочие кварталы самым строгим образом отделены от частей города, в которых живет средний класс, а где это открыто сделать нельвя, там это достигается очень искусным способом. В центре Манчестера находится довольно обширный коммерческий квартал, охватывающий пространство в полмили в длину и столько же в ширину и почти весь состоящий из торговых складов и контор. Почти вся эта местность необитаема, ночью становится совершенно пустынной и безлюдной и только кое-где показываются в узеньких и темных улицах дежурные полицейские с своими потайными фонариками. Местность эта проревывается несколькими главными улицами, на которых всегда толпится масса народу и где нижние этажи домов ваняты блестящими магазинами; на этих улицах верхние этажи кое-где населены, и здесь уличная жизнь не прекращается до поздней ночи. За исключением этой коммерческой части весь собственно Манчестер, весь Сэльфорд и Гульм, значительная часть Пендльтона и Чорльтона, две третьих Ардвика и отдельные участки в Читам-Гилле и Броутоне — все это составляет один сплошной рабочий скруг, охватывающий коммерческий квартал тесным кольцом, шириной в среднем в полторы мили. За этим поясом живет высшая и средняя буржуавия — средняя в правильных улицах побливости от рабочего квартала, именно в Чорльтоне и в ниже расположенных районах Читам-Гилля, а высшая—в более отдаленных районах Чорльтона и Ардвика с их домами посреди садов, устроенными наподобие вилл, или на воввышенностях Читам-Гилля, Броутона и Пендльтона — на чистом, вдоровом деревенском воздухе, в роскошных удобных домах, мимо которых каждые четверть или полчаса проходят идущие в город омнибусы. И самое интересное во всем этом то, что эта богатая денежная аристократия, проезжая черев все эти рабочие кварталы, чтобы ближайшим путем попасть в свои конторы в центре города, может даже не заметить, что вблизи, справа и слева, гнездится самая грязная нищета. Дело в том, что главные улицы, расходящиеся от биржи по всем направлениям к окраинам города, состоят из двух

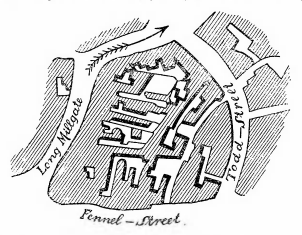
почти непрерывных рядов магазинов и населены, следовательно, средней и мелкой буржуавией, которая уже в собственных своих интересах ваботится и может заботиться о приличном и чистом их виде. Эти магазины имеют, однако ж, некоторое сходство с квартирами, лежащими повади них, и потому вбливи кварталов, где живет буржуазия, и в торговом квартале они имеют более элегантный вид, чем там, где за ними скрываются грязные коттоджи рабочих. Во всяком случае они достаточно чисты для того, чтобы скрыть от глав богатых дам и кавалеров с крепкими желудками и слабыми нервами нищету и грязь, составляющие дополнение к их богатству и роскоши. Так, например, улица Динсгэт, которая тянется от старой церкви в прямом направлении к югу, представляет собой сначала двойной ряд торговых складов и фабрик, которые затем сменяются магазинами второго сорта и несколькими пивными, и далее к югу, где торговый квартал кончается, более неварачными магазинами, становящимися чем дальше, тем грязнее, и все более и более сменяющимися кабаками и трактирами, и, наконец, в южном конце улицы вид магавинов не оставляет никакого сомнения в том, что их клиентами являются рабочие и только рабочие. Такова же Маркет-стрит, которая тянется от биржи к юго-востоку: сначала идут блестящие магавины первого ранга, с конторами и торговыми складами, расположенными в верхних этажах; далее тянутся колоссальные отели и торговые склады (на Пиккадилли); еще далее (на Лондон-Роде) в окрестностях реки Меддлок расположены фабрики, трактиры и магавины для нившей буржуазни и рабочих; потом у Ардвик-Грина тянутся дома с квартирами для высшей и средней буржуавии и за ними большие сады и виллы наиболее богатых фабрикантов и купцов. Таким образом, можно, зная Манчестер, на основании главных улиц умозаключать о состоянии прилегающих сюда кварталов, но отсюда только редко случается увидеть действительные рабочие кварталы. Я прекрасно внаю, что эта лицемерная система постройки города есть явление, более или менее общее всем крупным городам. Я внаю также и то, что лавочники, торгующие в розницу, уже по самому характеру своей торговли должны размещаться на крупных улицах, где движение бывает наибольшее. Я знаю, что на таких улицах бывает всегда больше хороших домов, чем плохих, и что вблизи их стоимость вемли выше, чем в более отдаленных местностях. Но при всем том я нигде не видал такого систематического отгораживания рабочего класса от главных улиц, такого ваботливого укрывания всего того, что может оскорбить глава и нервы буржуавии, как вдесь, в Манчестере. И при всем том Манчестер, менее чем какой-либо другой

город, построен по полицейским предписаниям или определенному плану, и скорее в планировке его играл большую роль случай. Если я при этом вспоминаю страстные заверения среднего класса, что рабочим прекрасно живется, мне начинает казаться, что такая стыдливая планировка города произошла не без участия либеральных фабрикантов, манчестерских толстосумов («big wigs»).

Остается еще упомянуть, что почти все фабричные здания расположены вдоль трех рек или разных каналов, пересекающих город, и затем перейдем к описанию самих рабочих кварталов. Начнем с старого города Манчестера, расположенного между северной границей торгового квартала и рекой Ирк. Здесь улицы и даже лучшие из них, как Тодд-стрит, Лонг-Милльгэт, Уизи-Гров и Шёд-Гилль, уэки и кривы, дома грязны, стары и ветхи, а постройки в переулках и совсем отвратительны. Если пойти от старой церкви вдоль улицы Лонг-Милльгэт, то справа сейчас же начинается ряд старомодных домов, у которых не осталось ни одного не покривившегося фасада, -- это остатки старого Манчестера, Манчестера допромышленной эпохи, об итатели которого и их потомки пересели лись в лучше устроенные кварталы, а эти дома, которые были для них слишком неудобны, предоставили рабочей массе, в которой теперь довольно большая примесь ирландской крови. Здесь уже почти неприкрытый рабочий квартал, ибо даже магазины и трактиры не блещут чистотой. Но все это ничто в сравнении с улицами и дворами, которые расположены позади этой улицы и куда можно попасть только через увенькие крытые проходы, в которых даже два человека разминуться не могут. Трудно представить себе эту скученность, эту беспорядочную, лишенную всякого разумного смысла систему устройства домов, эту тесноту, причем вдесь дома буквально притиснуты друг к другу. И это можно сказать не только о домах, оставшихся от времен старого Манчестера. Теснота эта была доведена до крайности лишь в самое последнее время, когда всюду, где старая система устройства оставила хоть кусочек пространства, стали строить и пристраивать, пока, наконец, между домами не осталось ни пяди пространства, которое можно было бы еще застроить. Для подтверждения монх слов я даю вдесь рисунок [стр. 344] небольшой части из плана Манчестера. Это — далеко не худшее место и составляет менее десятой части старого города.

Рисунок этот в достаточной мере дает представление о бессмысленном способе вастройки всего района, особенно вблизи реки Ирк. Берег реки здесь, на южной ее стороне, очень крут и достигает от пятнадцати до тридцати футов вышины; по этому крутому склону

лепятся большей частью еще три ряда домов, из которых нижний выходит точно прямо из реки, а лицевая сторона верхнего ряда находится уже на уровне гребня холма и обращена на улицу Лонг-Милльгот. Кроме того вдоль берега реки имеются еще фабрики, — одним словом, и здесь постройки так же тесно и беспорядочно расположены, как и в нижней части улицы Лонг-Милльгот. Справа и слева множество крытых ходов ведет с главной улицы в многочисленные дворы и, войдя туда, попадаешь в такую отвратительную грязь, с которой ничто не сравнится, особенно в дворах, спускающихся к Ирку; вдесь находятся безусловно самые ужасные жилища, которые мне когда-либо приходилось встречать. В одном из этих домов находится у самого входа, там, где кончается крытый ход,



отхожее место, не имеющее дверей и столь грявное, что обитатели двора могут попасть туда только через окружающую его стоячую лужу гниющей мочи и экскрементов. Это первый двор у реки выше моста Дюси-Бридж, — если кому-нибудь захочется убедиться в справедливости моих слов; ниже, у самой реки, находится несколько кожевенных заводов, наполняющих всю окрестность запахом разлагающихся животных отбросов. В дворы, находящиеся ниже моста Дюси-Бридж, спускаются большей частью по узким, грявным лестницам и, чтобы попасть в дома, нельзя миновать куч мусора и грязи. Первый двор ниже моста Дюси-Бридж называется Алленс-Корт; во время холеры он был в таком состоянии, что санитарная полиция прикавала его очистить и окурить хлором; доктор Кей в одной брошюре 1 дает описание тогдашнего состояния этого

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «The Moral and Physical Condition of the Working Classes, employed in the Cotton Manufacture in Manchester». By James Ph. Kay, Dr. Med. 2-nd

двора, -- описание, которое страшно читать. С того времени часть его, повидимому, была снесена и заново отстроена; по крайней мере, если смотреть с моста Дюси-Бридж вниз, видны различные развалины и высокие кучи мусора рядом с несколькими домами более новой постройки. Вид, открывающийся с этого моста (этот вид ваботливо скрыт от вворов невысоких смертных каменной стеной в человеческий рост), вообще характерен для всего района. Внизу, в глубине, течет или, вернее, застаивается Ирк, узенькая, черная, вонючая речка, полная грязи и отбросов, которые она выбрасывает на правый низменный берег. В сухую погоду на этом берегу остается целый ряд отвратительнейших зеленовато-черных, гниющих, покрытых плесенью луж, из которых постоянно поднимаются пувыри всевовможных гнилостных газов, распространяя запах, невыносимый даже наверху, на мосту, на высоте сорока или пятидесяти футов над уровнем реки. Сама река к тому же на каждом шагу перегорожена вапрудами, вадерживающими ил и отбросы, которые накопляются толстым слоем и гниют. Над мостом расположены высокие кожевепные заводы; далее, еще выше, расположены красильни, костомольни и газовые заводы, отбросы которых сплавляются в ту же речку, куда еще стекается содержимое примыкающих сюда клоак и отхожих мест. Можно поэтому себе представить, что за осадки оставляет эта река. Ниже, за мостом, видны кучи мусора, грязи и отбросов во дворах на левом крутом берегу; один дом тесно примыкает к другому, и так как берег очень крут, то видны части всех домов; все они черны от дыма, ветхи, с разбитыми стеклами и расшатанными оконными рамами; на заднем плане виднеются старые казарменного вида фабричные здания. На правом, более низменном, берегу виден длинный ряд домов и фабрик. Второй дом с краю — развалина без крыши, наполненная мусором, а третий так низко построен, что нижний этаж необитаем и вследствие этого стоит без окон и дверей. Задний план образуют вдесь кладбище для бедных, воквалы Ливерпульской и Лидсской желевных дорог, а повади работный дом, манчестерская «Бастилия для бедняков», которая, подобно цитадели, гровно смотрит с холма из-за высоких зубчатых стен на расположенные на другом берегу рабочие кварталы.

Выше Дюси-Бриджа левый берег становится более отлогим, а правый, наоборот, крутым, но дома на обоих берегах Ирка становятся все хуже и хуже. Если вдесь свернуть с главной улицы — все той же Лонг-Милльгэт — влево, — человек пропал:

edit. 1832. — Автор не делает различия между рабочим классом вообще и классом фабричных рабочих, но в остальном — это превосходная книга.

попадаешь из одного двора в другой, блуждаешь во всевовможных узеньких грявных переулках, тупиках и проходах и по истечении нескольких минут окончательно вапутываешься и не внаешь, куда повернуть. Вевде полу- или совсем разрушенные вдания, некоторые совсем необитаемы, а это вдесь очень много вначит; в домах редко встретишь дощатый или каменный пол, но зато почти вевде сломанные, плохо прилаженные окна и двери, и какая грязь! Вевде кучи мусора, гряви и отбросов, стоячие лужи вместо отводных канав и вапах, который один достаточен для того, чтобы человек, мало-мальски цивиливованный, решительно не мог там жить. При недавнем удлинении Лидсской железной дороги, пересекающей здесь Ирк, некоторые из этих дворов и переулков были срыты, но зато другие открылись взору наблюдателя. Так, в непосредственной бливости от железнодорожного моста стоит двор, далеко превосходящий все другие своим грязным отвратительным видом именно потому, что он раньше был так вастроен со всех сторон, что с трудом можно было в него попасть; не будь этого открытого места, созданного постройкой желевнодорожного моста, я сам никогда не нашел бы этого дома, хотя мне и казалось, что я прекрасно знаю эту местность. По изрытому берегу, мимо кольев и протянутых на них веревок для сушки белья, попадаешь в этот хаос маленьких одноэтажных домиков, в которых редко встречаешь какой-нибудь искусственный пол и где одна единственная комната является и кухней, и жилой комнатой, и спальней — решительно всем. В одной такой дыре, имевшей не более шести футов в длину и пяти в ширину, я нашел две кровати — и что ва кровати и постели! — которые вместе с лестницей и очагом как раз наполняли всю комнату. Во многих хижинах я не увидел *ничего*, хотя дверь была широко открыта и обитатели были на дворе. Перед дверьми везде грязь и мусор. Что под ногами имелся род мостовой, нельзя было видеть, она только чувствовалась то вдесь, то там под ногами. Вся эта куча населенных людьми хлевов с двух сторон окружена домами и фабрикой, а с третьей рекой. Кроме узкой тропинки вдоль берега оттуда ведет наружу только один увкий крытый проход — в другой, почти столь же плохо построенный и столь же плохо содержимый лабиринт домов.

Но довольно! Таким обравом вастроен и весь остальной берег Ирка. Это просто хаос домов, более или менее бливких к разрушению, внутренняя грязь которых совершенно соответствует такой же грязной окрестности. Да и как может быть здесь чисто? Нет решительно ничего необходимого для удовлетворения самых естественных и самых повседневных потребностей. Отхожие места вдесь столь редки,

что они или наполняются ва день, или недоступны для большинства обитателей вследствие своей отдаленности. Как этим людям мыться, когда побливости имеется только упомянутая грявная речка, а водопровод устроен лишь в «приличных» частях города. Поистине нельвя винить этих илотов современного общества, если их жилища не чище свиных хлевов, расположенных кое-где между их хижинами! Не стыдно же домовладельцам сдавать в наем такие жилища, как шесть или семь подвалов на набережной ниже моста Скотланд-Бридж, - подвалов, пол которых находится по меньшей мере на два фута ниже уровня воды — при низкой воде! — речки Ирк, протекающей не далее, как в шести футах отсюда, или как верхний этаж углового дома на противоположном берегу немного выше моста, нижний этаж которого необитаем и стоит без окон и дверей! А ведь подобные случая не редки во всей этой местности! Нужно также ваметить, что этот открытый нижний этаж служит обыкновенно для всех соседей отхожим местом за неимением пичего другого!

Оставив Ирк и отправившись на противоположную сторону улицы Лонг-Милльгэт, попадаешь в новый рабочий квартал, тянущийся от церкви св. Михаила до Уизи-Гров и Чёдгилля. Здесь, по крайней мере, больше порядка. Вместо хаоса домов и хижин находишь хоть длинные прямые улицы и тупики или построенные по определенному плану обыкновенно четырехугольные дворы. если прежде произвольно строился каждый дом, то тут та же произвольность наблюдается относительно проулков и дворов, которые построены без всякого соответствия с остальными проулками и дворами. Проулок тянется то в том, то в другом направлении, на каждом шагу натыкаешься на тупик или угол, приводящий как раз туда, откуда пришел, и кто в этом лабиринте не прожил довольно долгое время, наверное отсюда не выберется. Из-за этого вентиляция улиц и дворов — если можно употребить вдесь это слово — тут такая же плохая, как и в районе реки Ирк, и если эта местность тем не менее имеет кое-какие преимущества пред долиной реки Ирк, — и дома новее, и на некоторых улицах имеются, по крайней мере, сточные канавы, — то вато вдесь почти во всяком доме есть подвальное помещение, что там встречается редко именно вследствие того, что дома стары и небрежно построены. Что касается остального, то грявь, кучи мусора и волы, стоячие лужи на улицах встречаются и тут, и там, а в квартале, о котором мы говорим теперь, мы, кроме того, находим еще одно обстоятельство, очень вредно отзывающееся на опрятности обитателей, — масса свиней прогуливается вдесь по улицам, роется в грязи или сидит в устроенных во дворах маленьких хлевах. Торговцы свиньями нанимают вдесь, как и в большинстве других рабочих кварталов Манчестера, дворы и устраивают в них хлевы для откармливания свиней; почти в каждом дворе имеется один или несколько таких отгороженных углов, куда обитатели двора бросают все отбросы и нечистоты; свиньи, пожирая это, жиреют, а вовдух, и бев того скверный в этих обстроенных со всех сторон дворах, совсем портится от гниющих растительных и животных веществ. Черев этот квартал проложена широкая, довольно приличная улица — Миллер-стрит — и тем довольно успешно прикрыт вадний план, но стоит только любопытства ради войти в один ив многочисленных ходов, ведущих во дворы, чтобы черев каждые двадцать шагов наталкиваться на это буквальное свинство.

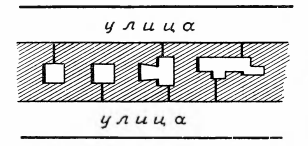
Таков старый город Манчестер. Перечитав свое описание, я должен признаться, что не только ничего не преувеличил, но, напротив, не дал достаточно ярких красок, которые бы наглядно представили всю грязь, ветхость и неприютность, всю беспорядочность постройки, являющуюся издевательством над всеми соображениями чистоты, вентиляции и здоровья этого квартала, в котором живет, по меньшей мере, от двадцати до тридцати тысяч жителей. И такой квартал находится в центре второго города Англии и первого фабричного города мира! Если кто хочет знать, какого небольшого пространства достаточно человеку для движения, как мало ему нужно воздуха — и какого воздуха! — для дыхания, при какой малой дове цивиливации он может жить, тому надо лишь побывать в Манчестере. Правда, это — старый город, — и на это ссылаются люди, когда им говорят об отвратительном состоянии этого вемного ада, --- но что же из этого? Все, что наиболее сильно возбуждает наше отвращение и негодование, все это — новейшего происхождения, принадлежит к промышленной эпохе. Те немногие сотни домов, которые принадлежат старому Манчестеру, давным-давно оставлены своими первоначальными обитателями; только промышленность набила их толпами рабочих, живущими теперь в них, только промышленность застроила всякий уголок между старыми домами, чтобы дать кров массам, которые она привлекала из земледельческих местностей и из Ирландии, только промышленность дала вовможность владельцам этих хлевов сдавать их в наем для жилья людям за высокую плату, эксплоатировать нищету рабочих, разрушать здоровье тысяч людей, чтобы только себя обогатить; только промышленность сделала возможным то, что едва освобожденный из крепостной вависимости рабочий снова стал неодущевленным предметом, снова употребляется как вещь, загоняется в квартиру, которая для всякого другого слишком плоха

и в которой он за свои с таким трудом добытые деньги может жить, пока она не придет в совершенную ветхость; все это сделала только промышленность, которая без этих рабочих, без нищеты и рабства их никогда не могла бы существовать. Правда, квартал этот был плох с самого начала, и трудно было из него сделать что-нибудь приличное. Но предприняли ли вемлевладельцы или правительство что-либо, чтобы при перестройке его улучшить? Напротив того, где только был свободный уголок, там был построен дом, где был излишний выход, он был вастроен. С развитием промышленности стоимость вемли вовросла, и чем более она росла, тем бевумнее и беспорядочнее строили без всякого внимания к здоровью и удобствам жителей с одной только мыслыю о возможно большей наживе, ибо нет такой скверной лачуги, для которой не нашлось бы бедняка, не имеющего возможности заплатить за лучшую. Но... это старый город, и на этом буржуавия успокаивается. Посмотрим же, как выглядит новый zopo∂ (the new town).

Новый город, называющийся также ирландским городом, поднимается на глинистый холм между рекой Ирк и улицей св. Георга по ту сторону старого города. Здесь всякий признак города исчезает. На голой, непокрытой даже травой глинистой почве разбросаны в беспорядке отдельные дома или лабиринты улиц в виде маленьких деревень. Дома или, скорее, коттэджи — в скверном состоянии, никогда не ремонтируются, грязны, с сырыми и неопрятными подвальными помещениями. Улицы не мощены, не имеют сточных канав, но вато вдесь имеются многочисленные колонии свиней, запертых в маленьких дворах и хлевах или свободно разгуливающих по склону холма. Грявь на улицах вдесь столь велика, что только в очень сухую погоду есть надежда пробраться по ним, не увявнув по щиколотку. Блив улицы св. Георга отдельные вастроенные места смыкаются плотнее, начинается непрерывный ряд улиц, переулков, тупиков и дворов, становящихся все теснее и беспорядочнее, чем ближе они подходят к центру города. Зато вдесь чаще, конечно, встречаются мостовые или, по крайней мере, мощеные тротуары с водосточными канавами, но грязь, скверное состояние домов и в особенности подвалов остаются те же.

Сделаем, кстати, несколько общих замечаний о том, как обыкновенно строится рабочий квартал в Манчестере. Мы уже видели, что в старом городе группировка домов зависит большей частью от чистой случайности. Каждый дом строится без всякого соответствия с расположением других домов, и неправильные промежутки между отдельными домами называются, за недостатком другого названия,

дворами (courts). В немного более новых частях того же квартала и в некоторых других рабочих кварталах, возникших в первые годы расцвета промышленности, мы находим несколько более планомерное устройство домов. Пространство между двумя улицами разделяется на правильные, большей частью четырехугольные дворы прибливительно так, как это изображено на прилагаемом рисунке. Эти дворы были устроены так с самого начала и к ним ведут с улицы крытые ходы. Если расположение домов, лишенное всякого плана, чрезвычайно вредно отзывается на здоровье их обитателей, значительно затрудняя вентиляцию, то еще более вредны в этом отношении эти дворы, окруженные со всех сторон зданиями. Никакое движение воздуха эдесь невозможно: одни дымовые трубы, покуда в печах есть огонь, вентилируют затхлый воздух дворов. 1



К тому же в большинстве дворов дома
построены в два ряда
так, что задние стены
домов примыкают друг
к другу, а это само
по себе уже достаточно, чтобы сделать
всякую хорошую вентиляцию невозможной.

Полиция совершенно не интересуется санитарным состоянием **TTO** выбрасывается квартир, Bce, из остается дворах, и потому нет ничего удивительного, если находишь кучи грязи, волы и нечистот. Мне приходилось быдворах, выходящих на Миллер-стрит, расположенных по меньшей мере на полфута ниже улицы и не имевших никакого стока для воды, скопляющейся в них в дождливую погоду! В повднейшее время возникла новая система стройки, сделавшаяся теперь всеобщей. Теперь рабочие домики (коттеджи) редко строятся по одному, а всегда дюжинами и даже сотнями; один предпринима-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> И тем не менее один мудрый английский либерал утверждает — в отчете Children's Employment Commission, — что дворы эти являются образцом городского благоустройства, ибо они, представляя как бы ряд маленьких открытых площадей, улучшают вентиляцию и содействуют движению воздуха. Оно, пожалуй, так и было бы, если бы в каждом дворе было два или четыре широких, открытых сверху и расположенных друг против друга выхода, через которые воздух мог бы свободно циркулировать, но они никогда не имеют двух ворот и очень редко одни открытые ворота, а почти все имеют только увенькие крытые входы.

тель сраву строит одну или несколько улиц. Расположение домов при этом следующее: первый ряд образуют коттэджи первого ранга; квартирная плата здесь самая высокая, потому что здесь имеются и черный ход, и маленький дворик; задние стены домов, двери которых выходят в эти дворики, обращены на узкую улицу, внутренний проулок (back-street), застроенный с обоих концов; в этот проулок ведет узенький проход, крытый или открытый; в коттэджах, двери которых ведут на эту улицу, квартирная плата наименьшая, и вообще здесь квартиры всего хуже; у них вадняя стена общая с третьим рядом коттэджей, двери которых ведут на противоположную улицу; здесь квартирная плата ниже, чем в первом ряду, и выше, чем во втором. Таким образом, расположение улиц прибливительно таково, как на прилагаемом рисунке.



При таком расположении домов и улиц в первом ряду коттәджей получается довольно сносная вентиляция, а в третьем ряду вентиляция, по меньшей мере, не хуже, чем в подобных же коттеджах прежнего устройства; вато в среднем ряду вентиляция столь же плоха, как в домах старых дворов, а сам внутренний проулок не менее грязен и непригляден, чем улицы старого устройства. Предприниматели предпочитают такой способ постройки потому, что он дает экономию места и возможность повысить цены на квартиры в коттэджах первого и третьего ряда и таким образом поэксплоатировать рабочих, получающих высшую плату. — Эти три системы устройства коттэджей можно найти не только во всем Манчестере, но даже во всем Ланкашире и Иоркшире; часто эти три системы встречаются рядом, но большей частью они достаточно обособлены для того, чтобы по одному этому признаку можно было распознать приблизительно возраст той или другой части города. Третья система, система внутренних проулков, решительно преобладает в большом рабочем районе к востоку от улицы св. Георга по обеим сторонам Ольдгам-Род и Грейт-Энкотс-стрита и наиболее часто встречается также и в остальных рабочих районах Манчестера и его предместий.

В упомянутом обширном районе, носящем название Энкотс (Ancoats), расположено вдоль каналов большинство крупнейших фабрик Манчестера — колоссальные шести- и семиэтажные вдания, высоко возвышающиеся своими стройными трубами над низенькими коттеджами рабочих. Население этого района состоит поэтому главным образом из фабричных рабочих, а худшие его части населены ручными ткачами. Улицы, наиболее бливкие к центру города, наиболее стары и потому хуже других, но все же вдесь имеются мостовые и сточные канавы; я отношу сюда улицы, параллельные Ольдгам-Род и Грейт-Энкотс-стрит и наиболее к ним близкие. Далее, к северо-востоку, расположено несколько новых улиц; вдесь коттэджи имеют довольно привлекательный и чистый вид, двери и окна новы и свеже выкрашены, помещения внутри чисто выбелены; на самих улицах больше воздуха, и незастроенные промежутки между домами больше и встречаются чаще. Но все это относится лишь к небольшому количеству коттэджей. К тому же следует прибавить, что почти в каждом коттэдже имеется подвальное помещение, что на многих улицах нет мостовых и водосточных канав и — что важнее всего — этот красивый вид домиков есть лишь чистая иллюзия, от которой ничего не останется уже по истечении десяти лет. Дело в том, что постройка самих коттоджей не менее скверна, чем расположение улиц. Сначала все такие коттэджи имеют очень приятный и солидный вид, массивные кирпичные стены подкупают глав, и если пройти по новым рабочим кварталам не заглянув в задние улицы и не присматриваясь к архитектуре домов, то придется согласиться с утверждением либеральных фабрикантов, что нигде рабочим не живется так хорошо, как в Англии. Но если присмотреться поближе, окажется, что стены этих коттэджей до-нельзя тонки. Наружные стены, стены подвала, нижнего этажа и стены, накоторых покоится крыша, сложены в один кирпич, причем в каждом горизонтальном слое кирпичи расположены так, что примыкают друг к другу длинной стороной; но мне приходилось видеть коттэджи такой же высоты — некоторые даже во время их постройки, — в которых наружные стены были толщиной не более половины кирпича, т. е. кирпичи были расположены так, что примыкали друг к другу не длинной, а короткой стороной:

|  |   |   | i |  | 1 |
|--|---|---|---|--|---|
|  |   | _ | • |  |   |
|  | ; |   | Ī |  |   |

Делается это отчасти для экономии материала, но отчасти и потому, что предприниматель, строящий дом, не является собственником вемли, а, согласно английскому обычаю, арендует место на двадцать, тридцать, сорок, пятьдесят или девяносто девять лет, и по истечении этого срока земля со всеми постройками переходит к вемлевладельцу без всякого вознаграждения. Вот почему арендатор старается так строить дома, чтобы они по истечении арендного срока имели возможно меньшую стоимость, а так как такие коттоджи строятся всего только за двадцать или тридцать лет до истечении арендного срока, то ясно, что арендатор много на них тратить не желает. Кроме того эти арендаторы, большей частью владельцы строительных предприятий или фабриканты, мало или ничего не тратят на ремонт отчасти из-за нежелания понивить свой доход, отчасти вследствие краткости срока аренды; в эпохи торговых кризисов, когда множество рабочих лишается ваработка, целые улицы пустуют, вследствие чего коттеджи очень быстро разрушаются и делаются негодными для жилья. Принято обыкновенно считать, что рабочие жилища в среднем служат лишь сорок лет. Это кажется странным, когда смотришь на эти красивые массивные стены новых коттэджей, обещающие просуществовать несколько столетий, но тем не менее оно так: скряжничество при первоначальном устройстве коттоджей, отсутствие всякого ремонта, то обстоятельство, что квартиры часто пустуют и квартиранты быстро меняются, наконец опустошения, которые производят квартиранты, большей частью ирландцы, в течение последних десяти лет до окончания срока аренды, часто ломая деревянные части, чтобы топить ими печи, — все это превращает эти коттеджи по истечении сорока лет в развалины. Этим объясняется тот факт, что в Энкотском квартале, строившемся лишь со времени расцвета промышленности, главным образом уже в течение XIX столетия, все же имеется множество старых развалившихся зданий, и даже большая часть домов находится теперь уже в последней стадии обитаемости. Я не буду говорить вдесь о том, сколько капитала здесь тратится таким образом понапрасну, как много лет весь этот квартал мог бы оставаться чистым, приличным и обитаемым при несколько больших затратах на первоначальную постройку и позднейший ремонт. Меня здесь интересует только состояние домов и положение их обитателей, и я должен сказать, что нет более вредной, более деморализующей системы селить рабочих, чем именно эта. Рабочий вынужден жить в таком скверном коттодже потому, что он не может заплатить за лучший, или потому, что он не находит лучшего вблизи той фабрики, где он работает, а иногда и потому, что

коттаджи принадлежат фабриканту, и последний лишь тогда дает ему работу, когда он нанимает этот коттадж. Разумеется, этот сорокалетний период не есть нечто безусловное: если дома расположены в оживленной части города и при дорогой аренде есть надежда всегда иметь жильцов, арендаторы кое-что делают для того, чтобы хоть до некоторой степени сохранить обитаемость домов и по истечении сорока лет: но делают они, без сомнения, лишь самое необходимое, и такие ремонтированные квартиры принадлежат к самым худшим. Временами, когда грозят какие-нибудь эпидемии, спящая обыкновенно совесть санитарной полиции немного просыпается, и тогда предпринимаются экскурсии в рабочие кварталы, запирается целый ряд подвалов и коттаджей, как это, например, случалось на многих улицах блив Ольдгам-Род; но все это продолжается недолго, квартиры, на которые наложен был запрет, скоро снова наполняются жильцами; арендаторы не зевают и отыскивают новых жильцов: кто же не энает, что санитарная полиция не так-то скоро вновь явится!

Только на этой восточной и северо-восточной стороне Манчестера буржуавия совершенно не живет. Не живет она здесь потому, что дующий в течение 10 — 11 месяцев в году западный и юго-западный ветер относит всегда в эту сторону дым всех фабричных труб (а его ведь не мало!). Этот дым могут вдыхать только рабочие!

К югу от Грейт-Энкотс-стрит лежит большой полузастроенный рабочий квартал — холмистый, голый участок земли с разрозненными и беспорядочно расположенными рядами или прямоугольниками домов. Между домами лежат свободные невастроенные участки, неровные, глинистые, без травы и в дождливую погоду едва проходимые. Все коттеджи эдесь грязны и ветхи, часто бывают построены в глубоких ямах и вообще напоминают новый город. Участок, который прорезывает Бирмингамская железная дорога, наиболее густо васелен, а потому здесь квартиры наихудшие. Здесь протекает бесконечными извилинами речка Медлок по долине, местами не уступающей долине Ирка. По обеим сторонам этой, тоже черной, застоявшейся и распространяющей вловоние речки, от места, где она вступает в город, до ее соединения с речкой Ирвелль, тянется широкий пояс фабрик и рабочих жилищ; последние находятся в самом скверном состоянии. Берег эдесь большей частью крутой и до самой реки застроен домами, как это мы видели на берегу речки Ирк, и расположение домов и улиц одинаково скверно нак в участке, находящемся на стороне Манчестера, так и в местах, которые примыкают к городам Ардвику, Чорльтону и Гульму. Но самый скверный участок,—я никогда не кончил бы, если бы пожелал подробно описать каждый отдельный

участок, — находится на манчестерской стороне к юго-западу от Оксфорд-Род и навывается Малой Ирландией (Little Ireland). В довольно глубокой котловине, опоясанной излучиной речки Медлок и окруженной со всех четырех сторон высокими фабриками, насыпями и застроенными берегами, скучены в две группы около 200 коттэджей, большей частью с общей задней стеной для двух домов; вдесь живет около 4 000 человек, почти исключительно ирландцев. Коттэджи ветхи, грязны и очень малы, улицы неровны, покрыты рытвинами, в некоторых местах не имеют ни мостовых, ни сточных канав. Массы нечистот, отбросов и отвратительной грязи, множество стоячих луж покрывают улицы, заражая отвратительными испарениями атмосферу, которая и без того темна и тяжела от дыма дюжины фабричных труб. По этим улицам бродит масса оборванных детей и женщин, столь же грязных, как свиньи, валяющиеся в кучах мусора и лужах. Одним словом, все это гнездо производит такое отвратительное, такое отталкивающее впечатление, какого не производят самые худшие дворы на берегу речки Ирк. Люди, живущие в этих полуразрушенных коттэджах, за разбитыми окнами, в которых стекла заменены куском полотна, пропитанного маслом, за растрескавшимися дверьми с полусгнившими косяками или в темных сырых подвалах, в этой невообразимой грязи и вони и как будто намеренно спертой атмосфере, не могут не стоять на самой низкой ступени человечества, — таково впечатление, к такому заключению придет всякий, кто увидит лишь внешнюю сторону этого квартала. Но что же он скажет, когда он услышит, 1 что в каждом из этих домиков, состоящих — самое большее — из двух комнат и мансарды и разве еще подвала, живет в среднем человек двадцать, что во всем квартале приходится приблизительно на 120 человек одно отхожее место почти всегда, разумеется, в невозможном состоянии --- и что, несмотря на все проповеди врачей, несмотря на тревогу, которую вабила санитарная полиция во время холеры в виду ужасного состояния Малой Ирландии, теперь, в 1844 г., она все в том же состоянии, как и в 1831 г.? — Д-р Кей рассказывает, что не только подвалы, но даже нижние этажи во всех домах сыры, что когда-то многие подвалы были засыпаны землей, но мало-по-малу они были освобождены от Эемли и снова населены ирландцами, что в одном подвале — пол которого ниже уровня воды в реке — вода постоянно просачивалась из отверстия, закрытого глиной, и жильцу, ручному ткачу, приходилось наждое утро вычернывать воду и выливать ее на улицу.

¹ Dr. Кау, цитир. соч.

Несколько ниже, на левой стороне Медлока, расположен городок Гульм. Это собственно только большой рабочий квартал и по состоянию своему он совершенно не отличается от Энкотс. Гуще вастроенные участки состоят по преимуществу из плохих жилищ, бливких к разрушению, а менее населенные состоят из домов более новых, с лучшим воздухом, но зато большей частью они утопают в грязи. Почти все дома сырые и всюду одинаковая система задних проулков и подвальных помещений. — На противоположном берегу Медлока, в самом Манчестере, находится второй крупный рабочий квартал, который тянется по обеим сторонам Динсгэта до торгового квартала и во многих местах ни в чем не уступает старому городу. В непосредственной близости от торгового квартала, между Бриджстритом и Кай-стритом и между Принсесс-стритом и Питер-стритом, скученность построек во многих местах превосходит самые тесные дворы старого города. Мы вдесь находим длинные увенькие улицы с тесными, полными закоулков, дверами п проходами, вхеды и выходы которых так беспорядочно устроены, образуют такой лабиринт, что если не внаешь хорошо каждого двора и каждого прохода, рискуешь ежеминутно попасть в тупик или совсем не туда, куда хотел попасть. В этой тесной, запущенной и грязной местности живет, по словам д-ра Кея, самый демораливованный класс всего Манчестера, живущий воровством или проституцией, и по всем видимостям это его утверждение справедливо и сейчас. Когда в 1831 г. здесь появилась санитарная полиция, она нашла грязь не меньше, чем в местности у речки Ирк или в Малой Ирландии (могу засвидетельствовать, что и в настоящее время дело обстсит не лучше); между прочим, на Парламент-стрите одно отхожее место приходится на 380 человек, а в Пар-ламент-пасседже одно отхожее место — на 30 густо населенных домов. Переправившись через речку Ирвелль, мы попадаем в город

Переправившись через речку Ирвелль, мы попадаем в город Сэльфорд. Он расположен на образованном этой речкой полуострове, насчитывает 80 000 жителей и представляет собой в сущности лишь один большой рабочий квартал, прорезанный одной только широкой улицей. Когда-то город этот имел большее значение, чем Манчестер, будучи центром всей окружающей его местности, которой он и теперь еще дает свое название Salford Hundred. Поэтому и здесь имеется довольно старый и, следовательно, весьма нездоровый, грязный и запущенный участок; он расположен напротив старой церкви Манчестера и находится в таком же скверном состоянии, как старый город на другом берегу Ирвелля. Подальше от этой реки находится участок более новый, но существующий уже тоже больше сорока лет и потому тоже в достаточно плохом состоянии. Весь

город состоит из узеньких дворов и улиц, настолько тесных, что они мне напомнили самые узенькие улицы, которые мне когда-либо приходилось видеть, — переулки Генуи. В этом отношении Сальфорд вначительно хуже построен, чем Манчестер, и то же самое можно скавать о его чистоте. Если в Манчестере полиция, по крайней мере, время от времени — раз в 6 — 10 лет — появлялась в рабочих кварталах, запирала самые скверные жилища, настаивала на очищении самых грязных мест этой авгиевой конюшни, то в Сэльфорде она этого не делала, повидимому, никогда. Увенькие боковые улицы и дворы на улицах Чапель-стрит, Грингэт и Гравель-Лэн вряд ли были хоть раз очищены с самого момента их постройки. В настоящее время некоторые из наиболее грязных закоулков уничтожены и над этими улицами по высокому виадуку проходит ливерпульская железная дорога, но стало ли от этого лучше? Когда едешь в поезде по этому виадуку и смотришь оттуда вниз, все еще видишь достаточно грязи и нищеты, но если потрудиться пройтись по этим узеньким улицам, посмотреть через открытые окна и двери внутрь этих домов и подвалов, то легко можно убедиться в том, что рабочие Сэльфорда живут в квартирах, в которых о чистоте и удобствах не может быть и речи. То же самое мы находим и в более отдаленных участках Сэльфорда, в Ислингтоне, в Риджент-Роде и позади Больтонской железной дороги. Рабочие жилища между улицами Ольдфильд-Род и Кросс-Лэн, где по обеим сторонам улицы Гоп-стрит множество дворов и улиц находится в самом скверном состоянии, могут соперничать по грязи и скученности с старым городом Манчестера. В этой местности я встретил человека, по виду лет шестидесяти, жившего в коровьем стойле: в этом четырехугольном ящике, без пола, немощеном, даже без окон, он устроил нечто в роде дымохода, поставил постель и жил там, хотя дождь свободно проходил черев плохую полусгнившую крышу. Человек этот был слишком стар и слаб для того, чтобы быть способным к регулярной работе; он снискивал себе пропитание перевозкой навоза и т. п. в своей ручной тележке; у самого его стойла находилась навозная лужа.

Таковы различные рабочие кварталы Манчестера, которые мне самому приходилось наблюдать в течение двадцати месяцев. Обобщая все, что мы говорили об этих местностях, мы должны скавать, что 350 000 рабочих Манчестера и его предместий почти все живут в плохих, сырых и грязных коттэджах, что улицы, на которых расположены последние, большей частью находятся в самом плохом, самом грязном состоянии, построены без всякой мысли о вентиляции, с одной только мыслью о доходе строителя, одним словом, что в

рабочих коттеджах Манчестера невозможны никакая чистота, никакие удобства, а потому невозможен и никакой домашний уют, что вдесь может чувствовать себя хорошо лишь физически нездоровая раса, потерявшая человеческий облик, интеллектуально и морально опустившаяся до состояния животных. И не я один это говорю: мы видели, что такое же описание дает д-р Кей, и я приведу еще слова либерала, признанного и высокочтимого авторитета фабрикантов и фанатического противника всякого самостоятельного рабочего движения, — г. Сениора:1 «Осматривая жилища фабричных рабочих в «ирландском городе», Энкотс и Малой Ирландии, я только изумлялся тому, что возможно сохранить сносное здоровье в таких квартирах. Эти города — ибо по площади, ванимаемой ими, и числу жителей это действительно города — построены без всяких соображений о чем бы то ни было, кроме непосредственных выгод для спекулянта-строителя. Владельцы плотничьих и строительных предприятий входят в соглашение, покупают (т. е. арендуют на известное число лет) ряд вемельных участков и покрывают их так навываемыми домами. На одном месте мы находим целую улицу, построенную вдоль рва, чтобы без всяких затрат на выкапывание получить глубокие подвалы — подвалы не для кладовых и складов, а для человеческих жилищ. Ни одного дома на этой улице не пощадила холера. На улицах этих предместий, обыкновенно немощеных, то тут, то там видишь кучи навова или лужи, дома построены так, что два дома имеют одну общую ваднюю стену, лишены вентиляции и дренажа, и целые семьи ютятся в углу какого-нибудь подвала или мансарды».

Я говорил уже выше о той необычайной деятельности, которую санитарная полиция развила во время холеры в Манчестере. Когда эта эпидемия стала приближаться, ужас охватил всю буржуавию города. Сразу вспомнили об антисанитарном состоянии гнезд нищеты и дрожали при мысли, что каждый из этих рабочих кварталов может стать центром заразы, откуда она может распространить свое опустошающее действие по всем направлениям, забираясь и в жилища имущего класса. Была тотчас же избрана санитарная комиссия для осмотра этих кварталов и с поручением донести об их состоянии городскому совету. Д-р Кей, один из членов этой комиссии, специально осмотревшей каждый полицейскей участок, за исключением одиннадцатого, напечатал некоторые извлечения из этого отчета. Был

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nassau W. Senior, Letters on the Factory Act to the Rt. Hon. the President of the Board of Trade (Chas. Poulett Thomson Esq.). London 1837, p. 24.

осмотрен всего 6 951 дом, — и разумеется только в собственно Манчестере, за исключением Сэльфорда и других предместий; 2 565 из них было настоятельно необходимо выбелить внутри, в 960 не был своевременно произведен необходимый ремонт (were out of гераіг), в 939 не было достаточно хороших сточных канав, 1 435 были сыры, 452 были с плохой вентиляцией и 2 221 не имели отхожих мест. Ив осмотренных 687 улиц 248 совершенно не имели мостовых, 53 были замощены лишь отчасти, в 112 была плохая вентиляция, на 352 были найдены стоячие лужи, кучи нечистот, отбросов и т. п. — Само собой разумеется, что очистить такие авгиевы конюшни до появления холеры было прямо-таки невозможно. Поэтому удовлетворились очисткой нескольких наиболее плохих закоулков, оставив остальное в прежнем состоянии, и само собой понятно, что на вычищенных местах, как, например, в Малой Ирландии, по истечении нескольких месяцев появилась прежняя грязь. Что насается внутреннего состояния этих жилищ, то о них та же комиссия сообщает прибливительно то же, что мы уже слышали о состоянии жилищ в Лондоне. Эдинбурге и других городах: «Часто целая ирландская семья спит вповалку в одной и той же постели: куча грязной соломы и простынь из старого мешочного холста служит ложем для целой массы людей, одинаково демораливованных нищетой, тупоумием и распутством. Инспектора часто находили в доме, состоящем из двух комнат, две семьи; в одной все спали, а вторая служила общей столовой и кухней; часто же одно и даже несколько семейств жило в сыром подвале, представляющем одну комнату, в отравленной атмосфере которой теснилось 12 — 16 человен; если все это могло быть уже серьезным источником болезней, то сюда присоединялось еще и то, что тут же держали и свиней и иным образом разводили отвратительнейшую грязь». 1 Сюда необходимо прибавить, что многие семьи, ванимающие сами лишь одну комнату, принимают еще к себе за известную плату столовников и ночлежников, что такие столовники того и другого пола нередко спят вместе со всей семьей в одной и той же постели и что, например, такие случаи, когда муж спал с своей женой и взрослой свояченицей в одной постели, «Отчет о санитарном состоянии рабочего класса» в Манчестере констатирует более шести раз. Общие ночлежки встречаются и вдесь очень часто. Д-р Кей насчитывал в 1831 г. 267 таких ночлежек в самом Манчестере, а с тех пор число их должно было вначительно возрасти. В каждой мв них находят себе ночью приют от 20 до 30 человек, так что

<sup>1</sup> Dr Kay, p. 32.

всего в них размещается ночью от 5000 до 7000 человек. Характер этих ночлежек и их посетителей тот же, что в других городах. В каждой комнате устроены на вемле бев всяких кроватей от пяти до семи постелей и на них укладывают столько людей, сколько можно уместить, и всех вперемежку. Мне нет надобности рассказывать, какая физическая и моральная атмосфера господствуют в этих гнездах порока. Всякая из этих ночлежек является очагом преступлений и ареной возмутительных деяний, которые без этой насильственной централизации порока никогда, может быть, не были бы совершены. <sup>1</sup> Лиц, живущих в подвалах в собственно Манчестере, Гаскелль насчитывает до 20 000. Журнал «Weekly Dispatch» полагает, что число таких лиц, «согласно официальным отчетам», составляет 12% всего рабочего класса, что в общем совпадает с числом, указанным Гаскеллем: если считать число всех рабочих равным 175 000, то 12% составят 21 000. В предместьях Манчестера подвальных помещений по меньшей мере столько же, так что число лиц, живущих в подвалах, насчитывается во всем Манчестере со всеми его предместьями до 40 000 — 50 000. Таковы жилища рабочих в больших городах. Но удовлетворение потребности в приюте может служить масштабом для оценки того, как удовлетворяются все остальные потребности рабочих. Что в этих грязных дырах может жить население лишь оборванное и плохо питающееся, разумеется само собой. И так оно и есть. Одежда у огромного большинства рабочих находится в самом скверном состоянии. Самый материал, из которого она делается, нерационален; полотно и шерсть почти совершенно исчезли из гардероба обоих полов и их место заняли бумажные материи. Рубашки шьются из беленого или пестрого ситца, женские платья большей частью из набивного ситца, а шерстяные нижние юбки редко

¹ P. Gaskell, The Manufacturing Population of England, its Moral, Social and Physical Condition, and the Changes, which have arisen from the Use of Steam-Machinery. With an Examination of Infant Labour. «Fiat justicia». 1833. В этой работе описывается главным образом положение рабочих в Ланкашире. Автор ее — либерал, но писал в такое время, когда еще не считалось обязательным для либерала превовносить «счастье» рабочих. Он поэтому еще беспристрастен и ясно видит недостатки теперешнего положения дел и в особенности фабричной системы. Но вато он и писал еще до Factories Inquiry Commission и ваимствовал из ненадежных источников некоторые утверждения, впоследствии опровергнутые отчетом комиссии. По этой причине, а также потому, что автор, подобно Кею, смешивает рабочий класс вообще с фабричными рабочими в частности, работой этой, хотя она в общем хороша, все же следует пользоваться с некоторой осторожностью. — История развития пролетариата, изложенная нами во введении, основана главным образом на данных, ввятых из этой работы.

можно увидеть на веревках для сушки белья. Мужские брюки делаются большей частью пв плиса или других тяжелых бумажных материй, а сюртуки и пиджаки из той же материи. Плис (fustian) стал даже синонимом для обозначения рабочего: рабочие навываются и сами себя называют fustian-jackets (плисовые пиджаки) в отличие от господ, щеголяющих в сукне (broad-cloth), каковое в свою очередь служит для обозначения среднего класса. Когда Фергюс О'Коннор, вождь чартистов, прибыл во время движения 1842 г. в Манчестер, он явился перед рабочими в костюме из плиса и вызвал бешеный восторг. — Шляпы составляют в Англии обычную часть костюма рабочих — шляпы самых равличных форм: круглые, конусообразные или цилиндрические, с широкими или узкими полями или совсем без полей, и только молодые люди носят в фабричных городах шапки. Кто не имеет шляпы, делает себе из бумаги низенький четырехугольный колпак. Вся одежда рабочих — если она даже в хорошем состоянии — мало соответствует климату. Сырой климат Англии, с своей непостоянной, быстро изменяющейся погодой, более, чем всякий другой, вывывает простуды, и потому почти весь средний класс носит фланелевые шарфы, а также фланелевые рубашки и набрюшники на голом теле. Рабочий класс не только лишен этих вещей, предохраняющих от простуды, но и вообще не в состоянии делать себе шерстяное платье. Тяжелые же бумажные материи, хотя и толще, жестче и тяжелее шерстяных материй, тем не менее гораздо меньше защищают от холода и сырости, чем последние, вследствие своей толщины и качеств самого материала дольше удерживают сырость и вообще уступают по плотности шерстяной материи. А если рабочий и в состоянии когда-нибудь купить себе для правдника суконный сюртук, он идет за этим в «дешевые лавки», где получает особую плохую материю, так навываемую «devil's dust», сделанную «только для продажи, но не для носки», и через две недели рвущуюся или вытирающуюся до дыр; или он отправляется к старьевщику, чтобы купить полуистертый старый сюртук, лучшие времена которого давно прошли и который служит ему лишь несколько недель. Но у большинства гардероб в плохом состоянии, и к тому же рабочим время от времени приходится относить лучшую свою одежду в ломбард. У очень же большого числа рабочих, в особенности ирландцев, одежда представляет настоящие лохмотья; часто на ней и ваплаты-то трудно делать, а иногда она состоит из одних заплат, так что нельзя уэнать первоначального цвета одежды. Но англичане или англоирландцы все же умудряются ее чинить и удивительно навострились в этом искусстве: сделать заплату из сукна или грубого холста на

плисе или наоборот — для них нипочем; но настоящие иммигрировавшие ирландцы никогда почти не чинят своего платья, разве в самой крайней нужде, если иначе платье гровит развалиться. Обыкновенно же лохмотья рубашки висят сквовь дыры куртки или брюк. «Они носят, — как говорит Томас Карлейль, <sup>1</sup> — костюм из лохмотьев, снять и надеть который есть одна из труднейших операций, предпринимаемая только в правдники и в особо торжественных случаях». Ирландцы же ввели неизвестный до тех пор в Англии обычай ходить босиком. В настоящее время можно встретить во всех фабричных городах множество людей, в особенности женщин и детей, которые ходят босиком, и мало-по-малу этому начинают подражать более бедные англичане.

Как обстоит дело с одеждой, так оно обстоит и с питанием. Рабочим достается то, что слишком плохо для имущего класса. В больших городах Англии можно достать все первосортное, но за большие деньги; рабочий же, весь бюджет которого исчисляется грошами, столько тратить не в состоянии. К тому же он получает свою заработную плату большей частью лишь в субботу вечером; правда, некоторые стали выплачивать ее в пятницу, но это очень хорошее обыкновение далеко еще не стало общим явлением. Таким образом, он является на бавар в субботу вечером, в четыре, пять или семь часов, а средний класс еще до обеда успел себе выбрать самое лучшее. Утром базар изобилует первосортными продуктами, но когда туда является рабочий, они давно раскуплены, а если бы они и были, то оплатить их он был бы не в силах. Картофель, который покупает рабочий, бывает большей частью дурного качества, велень не свежа, сыр стар и нивкого качества, сало прогорилое, мясо без жира, старое, жесткое, от старых, часто больных или околевших животных, часто уже наполовину испорченное. Покупают они большей частью у мелких торговцев, скупающих плохой товар и именно в виду этого продающих его дешево. Беднейшим рабочим приходится прибегать к еще одному особенному приему, чтобы ва свои небольшие деньги суметь вакупить необходимые продукты, даже плохого качества: так как в субботу вечером в двенадцать часов все магазины должны быть закрыты, а в воскресенье ничего продавать нельвя, то между десятью и двенадцатью часами идет распродажа за баснословно дешевую цену тех товаров, которые до утра понедельника испортились бы. Но из того, что остается до десяти часов, девять десятых не годится уже и в воскресенье утром, и именно эти-то товары образуют воскресную еду

¹ Thomas Carlyle, Chartism. London, 1840, р. 28. — О Карлейле см. ниже.

беднейшего класса. Мясо, которое достается рабочим, очень часто невозможно есть, но раз они его купили, они его едят. 6 января (если я не очень ошибаюсь) 1844 г. одиннадцать мясников в Манчестере были привлечены к рыночному суду (court leet) за то, что они продавали негодное мясо. У одного был конфискован целый вол, у другого свинья, у третьего — несколько баранов, у четвертого 50 — 60 фунтов мяса и т. д. У одного из них были конфискованы 64 гуся с начинкой, которые были приготовлены к рождественским правдникам в Ливерпуле, там во-время не проданы и потому отправлены в Манчестер, где они и появились на базаре протухшими и распространяющими сильное вловоние. Вся эта история была тогда расскавана в газете «Manchester Guardian» с упоминанием имен и размеров штрафов. В течение шести недель, от 1 июля до 14 августа, в той же газете отмечены еще три подобных же случая: в номере 3 июля расскавывается, что в Гейвуде была конфискована свинья в 200 фунтов, которая была найдена мертвой и тухлой, разрезана мясником на части и пущена в продажу; в номере от 31 июля сообщается, что два мясника в Вигане, из которых один уже раз понес наказание за такие вещи, были приговорены к штрафу в два и четыре фунта стерлингов за продажу негодного мяса; наконец, в номере от 10 августа рассказывается, что у одного лавочника в Больтоне были конфискованы 26 негодных окороков, покрытых плесенью, и публично сожжены, а лавочник был приговорен к штрафу в 20 шиллингов. Но вдесь приведены далеко не все имевшие место случаи, и приведенные случаи далеко не могут рассматриваться как нечто среднее для периода в шесть недель, по которому можно было бы вычислить годовое среднее число. Часто бывает, что в каждом номере «Manchester Guardian», выходящего два раза в неделю, сообщается об аналогичных случаях, происшедших в Ман-честере или в соседних фабричных городах. При этом надо помнить, что много случаев ускользает от внимания базарных инспекторов, при обширности базаров, тянущихся вдоль всех главных улиц, и при небрежности надвора, — ибо иначе была бы совершенно немыслима такая наглость, с которой выносятся на продажу целые туши испорченного мяса. И если принять во внимание, как велико должно быть искушение у лавочников в виду поразительной ничтожности штрафов, приведенных нами выше, и сообразить, в каком состоянии должно уже быть мясо, чтобы инспектора конфисковали его как совершенно негодное,—вряд ли кто-нибудь скажет, что рабочие в среднем получают хорошее питательное мясо. Но они еще и иным образом страдают от алчности среднего класса. Купцы и фабриканты фальсифицируют все съестные припасы самым беззастенчивым

образом, совершенно не соображаясь с здоровьем тех, кому придется это есть. Выше мы приводили свидетельство газеты «Manchester Guardian»; послушаем теперь другую гавету среднего класса, я люблю приводить в свидетели своих противников, — послушаем «Liverpool Mercury». «Соленое масло продают вместо свежего, для чего или покрывают куски соленого масла слоем свежего, или дают попробовать от фунта свежего масла и после этой пробы дают соленое, или вымывают соль и продают масло как свежее. К сахару подмешивается толченый рис иди другие дешевые вещи. Отбросы мыловаренных ваводов также смешиваются с другими веществами и продаются как сахар. К молотому кофе примешивается цикорий и другие дешевые продукты; бывают подмеси даже и к немолотому кофе, при чем подделке придают форму кофейных бобов. Какао очень часто смешивается с мелко истолченной бурой глиной, растертой с бараньим жиром и тогда лучше смешивающейся с настоящим какао. Чай часто смешивается с терновым листом и другой подобной же гадостью или чай, бывший в употреблении, высушивается, поджаривается на горячих медных листах, чтобы придать ему цвет свежего чаю, и продается как свежий. К перцу подмешивается стручковая пыль и т. д. Портвейн прямо-таки фабрикуется (изкрасящих веществ, спирта и т. д.), потому что общеизвестно, что в одной Англии вынивается больше портвейна, чем могут дать все виноградники Португалии. К табаку во всех формах, в которых он встречается в продаже, подмешиваются разные тошнотворные вещества. (К этому я могу еще прибавить, что некоторые из наиболее видных табачных торговцев Манчестера прошлым летом открыто ваявили, что без фальсификации их дело вестись не может и что ни одна сигара, стоящая менее трех пенсов, не состоит из чистого табаку.) Само собою разумеется, что фальсифицируются не только одни съестные принасы, примеры чего я мог бы привести еще дюжинами, следует, между прочим, упомянуть о подлом подмешивании гипса или мела к муке. Надувают все торговцы: фланель, чулки и т. п. растягиваются, чтобы они казались длиннее, и после первой же стирки опять садятся; продают сукно, имеющее в ширину от полутора до трех дюймов менее, чем должно быть; посуда продается с такой тонкой главурью, что последняя тотчас же лопается, и т. д.— Tout comme chez nous, но более всего страдают от всех этих надувательств рабочие. Богача не надувают: он может платить дорогие цены в крупных магазинах, владельцы которых дорожат своим реноме и сами себе повредили бы, если бы стали продавать плохие фальсифицированные товары; ватем богач привык к хорошей пище и потому легче вамечает

обман своим ивопренным вкусом. Но бедняк рабочий, у которого каждый грош на счету, который должен получить за небольшие деньги много товара, которому не приходится обращать много внимания на качество товара и который порой и не может этого сделать, потому что ему негде и некогда было развить свой вкус для этого, он получает все эти фальсифицированные, часто отравленные товары; ему приходится покупать у мелких лавочников, порой даже в кредит, а этим лавочникам, -- которые при своем маленьком капитале и больших расходах на ведение дела не могут, при равном качестве товаров, продавать их столь же дешево, как крупные розничные торговцы, - приходится, уже в виду требований покупателями дешевизны товаров и в виду конкуренции других, сознательно или невольно ваготовлять фальсифицированные товары. Далее, если крупный торговец, вложивший в дело крупный капитал, в случае обвинения в обманах лишается кредита и раворяется, то что может потерять какой-нибудь мелкий лавочник, снабжающий товарами одну какую-нибудь улицу, если он и будет уличен в обманах? Если ему перестают доверять в Энкотс, он переевжает в Чорльтон или Гульм, где его еще никто не внает, и снова начинает надувать народ. Наказываются же законом лишь очень немногие фальсификации, за исключением разве того случая, когда они связаны с нарушением акцизных правил. Но английских рабочих надувают не только на качестве, но и на количестве товаров. Фальшивые мера и вес составляют у мелких торговцев обычное явление, и в полицейских отчетах можно прочесть о невероятном количестве наказаний за такое надувательство. Как обычен этот род надувательства в фабричных округах, будет видно из нескольких извлечений, которые мы заимствуем из газеты «Manchester Guardian»; у меня под рукой лишь несколько номеров, обнимающих очень короткое время, да и за это время у меня были не все номера.

«Guardian» 16 июня 1844 г. Рочдельская сессия. 4 торговца были приговорены к штрафу от 5 до 10 шиллингов за фальшивые гири. — Стокпортская сессия. Два торговца были оштрафованы на 1 шиллинг: у одного из них было найдено 7 фальшивых гирь и неправильные весы, и оба получали предостережение еще раньше.

«Guardian», 19 июня. Рочдельская сессия. 1 торговец был оштрафован на 5 и два крестьянина на 10 шиллингов.

«Guardian», 22 июня. Манчестерским мировым судьею 19 тортовцев были приговорены к штрафам в размере от  $2^1/_2$  шиллингов до 2 фунтов стерлингов.

«Guardian», 26 июня. Аштонская сессия. 14 торговцев и крестьян были приговорены к штрафам в размере от  $2^1/_2$  шиллингов до 1 фунта

стерлингов. — Малая сессия в Гайде. Девять крестьян и торговцевбыли приговорены к штрафу в 5 шиллингов и уплате судебных издержек.

«Guardian», 9 июля. Манчестер. 16 торговцев были приговорены к уплате судебных издержек и к штрафам до 10 шиллингов.

«Guardian», 13 июля. Манчестер. 9 торговцев были приговорены к штрафам в размере от  $2^{1}/_{2}$  до 20 шиллингов. «Guardian», 24 июля. Рочдель. 4 торговца были оштрафованы

в размере от 10 до 20 шиллингов.

«Guardian», 27 июля. Больтон. 12 торговцев и трактирщиков были приговорены к уплате судебных издержек.

«Guardian», 3 августа. Больтон. 3 торговца были оштрафованы в размере от  $2^1/_2$  до 5 шиллингов.

«Guardian», 10 августа. Больтон. Один торговец был оштрафован на 5 шиллингов.

И по тем же причинам, по которым на качестве товаров всегобольше надувают рабочих, их же всего больше надувают и на количестве.

Само собой разумеется, что обычная пища неодинакова у всех рабочих, изменяясь в зависимости от заработной платы. Рабочие, получающие лучшую плату, в особенности такие фабричные рабочие, в семьях которых всякий член семьи в состоянии кое-что заработать, питаются, покуда у всех есть работа, хорошо; едят ежедневно мясо, а вечером сало и сыр. Там, где заработок меньше, едят мясо два или три раза в неделю или даже только по воскресеньям, но вато едят больше хлеба и картофеля. Там, где заработок еще меньше, мясная пища сводится к кусочку сала, нарезанного в картофель; дальше исчевает и сало, и остаются только сыр, хлеб, овсянка (porridge) и картофель, и, наконец, у рабочих, заработок которых всего меньше, у ирландцев, картофель является единственной пищей. При этом везде пьют жидкий чай, иногда с сахаром, молоком или водкой; чай считается в Англии и даже в Ирландии питьем, столь же существенным и необходимым, как в Германии, например, кофе, и чаю не пьют только там, где властвует самая тягчайшая нужда. -- Но все это бывает так при том условии, что у рабочего есть заработок; когда же у него работы нет, то все зависит от случая, и он ест, что ему дадут или что он выпросит, или что он украдет; если же он не достанет ничего, то умирает с голоду, как мы это видели выше. Вообще, само собой понятно, что качество, как и количество пищи, вависит от ваработка и что рабочие, получающие нивкую плату, голодают и тогда, когда у них есть ваработок, в особенности, если семья очень-

велика; число же этих плохо оплачиваемых рабочих огромно. Многочисленна эта группа рабочих в особенности в Лондоне, где конкуренция рабочих растет в такой же мере, как и население, но можно их встретить и во всех других городах. Здесь хватаются ва все и за неимением другой пищи едят картофельную шелуху. отбросы велени, гниющие овощи <sup>1</sup> и с жадностью набрасываются на все, что содержит хоть атом питательного вещества. Часто бывает и так, что недельный заработок истрачивается до конца недели, и тогда семья последние дни недели вовсе не ест или ест лишь столько, сколько необходимо, чтобы совсем не умереть с голоду. Такой образ жизни естественно вызывает множество болезней, и когда эти последние наступают, в особенности когда ваболевает глава семьи, ваработок которого составляет главную основу пропитания семьи, а напряженная деятельность требует всего больше пищи, вследствие чего он первый падает жертвой болевни, -- тогда нужда становится особенно велика, тогда особенно ясно вырисовывается та жестокость, с которой общество оставляет своих сочленов на произвол судьбы тогда, когда они всего более нуждаются в его поддержке.

Резюмируем в заключение в кратких словах факты, приведенные в этой главе: крупные города населены главным образом рабочими, ибо в лучшем случае приходится один буржуа на двух, часто на трех и кое-где на четырех рабочих; эти рабочие не имеют никакой собственности и живут только своей заработной платой, почти всегда еле достаточной для пропитания; общество, состоящее из разрозненных атомов, совершенно о них не заботится, предоставляя им заботиться о себе и своих семьях, как внают, но не давая им средства обеспечить себя ваработком хорошо и надолго; по этой причине каждый, даже самый лучший рабочий не обеспечен от безработицы, а следовательно и от голода, и многие от него умирают; жилища рабочих в общем плохо распланированы, плохо построены, содержатся в скверном состоянии, плохо вентилируются, сыры и нездоровы; живут в страшной тесноте; в большинстве случаев в одной комнате спит по меньшей мере одна семья; внутреннее убранство квартир очень бедно, хотя и не в одинаковой степени, а во многих нет и следа самой необходимой мебели; одежда рабочих тоже в среднем очень неудовлетворительна, а у многих состоит из одних отрепьев; пища в общем плоха, часто почти несъедобна, во многих случаях, по крайней мере

¹ «Weekly Dispatch» °апрель или май 1844 г. Отчет д-ра Соутвуда Смита о положении бедных в Лондоне.

временами, имеется в недостаточном количестве, а в худших случаях дело доходит до голодной смерти. Таким образом, положение рабочего класса в больших городах можно представить в виде ряда постепенных переходов: в лучшем случае — временное сносное существование, хорошая заработная плата за напряженную работу, хорошая квартира и не совсем плохая пища — все это хорошо и сносно, разумеется, с точки врения рабочих; в худшем случае -- тягчайшая нужда, которая может дойти до того, что у рабочего нет никакого приюта и он умирает от голода; средняя же норма лежит горавдо ближе к худшему случаю, чем к лучшему. И эти различные ступени не являются чем-то характерным для различных, строго определенных групп рабочих, так, чтобы можно было сказать, что этой группе рабочих живется хорошо, а той плохо, что так оно было, есть и будет. Нет, если кое-где дело так и обстоит, если в общем некоторые отрасли работы находятся в преимущественном положении сравнительно с другими, то все же в каждой отрасли положение рабочих настолько неопределенно, что ни один рабочий не обеспечен от того, что ему не придется пройти через весь этот ряд переходов от сравнительного комфорта до самой крайней нужды и даже голодной смерти, и почти каждый английский рабочий может многое расскавать о пережитых им переменах счастья. Причины же этого явления мы рассмотрим ближе в следующей главе.

## III.

## конкуренция.

Мы видели уже во введении, как конкуренция в первую эпоху промышленного развития создавала пролетариат, повысив, при увеличившемся спросе на ткани, заработную плату ткача и тем заставив крестьян-ткачей забрасывать совсем свои вемледельческие работы. чтобы отдаваться всецело работе на ткацком станке; мы видели, как она, при помощи системы крупных хозяйств, вытесняла мелких крестьян, низводила их до степени пролетариев и часть их затем погнала в города; мы видели также, как она разорила значительную часть мелкой буржуазии, превратив ее тоже в пролетариев, как она централивовала капитал в руках немногих и сосредоточила население в крупных городах. Таковы были различные пути и средства, которыми конкуренция, достигшая в современной промышленности полного расцвета и свободного развития всех своих последствий, совдала пролетариат и все более и более увеличивала его численность. В настоящей главе мы рассмотрим ее влияние на пролетариат уже существующий. И здесь мы должны прежде всего рассмотреть последствия, вытекающие из конкуренции отдельных рабочих между собой.

Конкуренция есть наиболее полное выражение существующей в современном буржуазном обществе войны всех против всех. Эта война, война за жизнь, за существование, за все, а следовательно, в случае необходимости, и война на жизнь и на смерть, идет не только между различными классами общества, но и между различными членами внутри одного и того же класса; один стоит у другого на пути, и каждый старается поэтому всех стоящих на его пути вытеснить и занять их место. Конкурируют между собой и буржуа и рабочие. Ткач, работающий на механическом ткацком станке, конкурирует с ручным ткачом; последний, если у него нет работы или оп получает низкую плату, конкурирует с другим ткачом, имеющим работу или получающим большую плату, и стремится его вытеснить-

Эта конкуренция рабочих между собой есть самое худшее явление в современном положении рабочих и лучшее оружие против пролетариата в руках буржуавии. Отсюда стремление рабочих уничтожить эту конкуренцию при помощи соювов и отсюда же— яростные нападки буржуавии на эти союзы и ее торжество, когда ей удается им повредить.

Пролетарий беспомощен; предоставленный самому себе, он не может прожить и одного дня. Буржуавия захватила в свои руки монополию на все средства к жизни в самом широком смысле этого слова. Все, что нужно пролетарию, он может получить только от этой буржуазии, монополия которой охраняется государственной властью. Таким образом, пролетарий является юридически и фактически рабом буржуазии; она властна над его жизнью и смертью. Она предлагает ему средства к жизни, но за некоторый «эквивалент» — за его труд: она даже оставляет ему иллюзию, будто он действует по доброй воле и свободно, без всякого принуждения, как человек совершеннолетний, заключает с ней договор. Хороша свобода, если у пролетария нет другого выбора, как только подписать условия, предлагаемые ему буржуавией, или умереть от голода, холода, жить нагишом среди животных в лесу! Хорош «эквивалент», размеры которого зависят от доброй воли буржуазии! — А если пролетарий так глуп, что он предпочитает умереть с голоду, чем согласиться на «справедливые» условия буржуа, своего «естественного начальника»<sup>1</sup>, что же не трудно найти и другого: есть много пролетариев на свете, и не все так глупы, чтобы предпочесть смерть жизни.

Такова конкуренция пролетариев между собой. Если бы все пролетарии согласились между собой и ваявили, что они скорее умрут, чем будут работать для буржуавии, монополия последней была бы сведена на нет. Но на деле этого не бывает и вообще это почти невозможно, и поэтому дела буржуавии все еще идут недурно. Эта конкуренция рабочих между собой имеет лишь один предел: ни один рабочий не станет работать за плату, меньшую той, которая необходима для его существования; если уже ему суждено умереть от голода, то уже лучше умирать в бездействии, чем за работой. Конечно, предел этот есть нечто относительное: одному нужно для существования больше, чем другому, один более привык к удобствам, чем другой, более культурный англичании имеет больше потребностей, чем ирландец, который ходит в отрепьях, ест картофель и спит в свином хлеву. Но это не мешает ирландцу конкурировать с англичанином и постепенно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Так любят выражаться английские фабриканты.

понижать заработную плату, а с ней и степень культурности английского рабочего до уровня прландского. Для некоторых работ требуется известная степень культурности, и к ним принадлежат почти все работы в промышленности; вот почему заработная плата должна быть здесь уже в интересах самой буржуазии настолько высока, чтобы рабочий мог оставаться на этой ступени. Недавно прибывший в Англию, поселившийся в первом попавшемся хлеву ирландец, которого выгоняют каждую неделю на улицу из мало-мальски сносной квартиры, потому что он все пропивает и не может заплатить за квартиру, будет плохим фабричным рабочим; вот почему приходится фабричным рабочим платить столько, чтобы они были в состоянии воспитывать своих детей так, чтобы те были способны на регулярную работу; но отнюдь не больше, чтобы они не могли обойтись без заработка этих детей и воспитали бы из них только рабочих. И здесь предел, минимум заработной платы, есть нечто относительное: если все члены семьи работают, то каждому из них можно платить меньше, и буржуавия использовала, насколько могла, представившуюся при машинной работе возможность занять в производстве женщин и детей с целью понижения заработной платы. Само собой разумеется, что не в каждой семье все члены работоспособны, и такой семье пришлось бы очень плохо, если бы она была вынуждена работать за минимум заработной платы, рассчитанный для семьи, состоящей из одних работоспособных членов; вот почему устанавливается некоторая средняя заработная плата, при которой семье, состоящей из одних работоспособных членов, живется довольно хорошо, а семье, насчитывающей в своей среде и неработоспособных членов, живется довольно плохо. Но в худшем случае всякий рабочий охотнее откажется от той ничтожной доли роскоши и цивилизации, к которой он привык, лишь бы кое-как просуществовать; он охотнее будет жить в свином хлеву, чем под открытым небом, охотнее будет носить отрепья, чем ходить совсем без одежды, охотнее будет есть картофель, чем голодать. Он охотнее, в надежде на лучшие времена, будет довольствоваться половиной заработной платы, чем обречет себя на бездомную жизнь и голодную смерть, подобно многим, лишившимся куска хлеба. И вот это немногое, это нечто большее, чем ничего, и есть минимум заработной платы. А если рабочих оказывается больше, чем нужно буржуазии, если поэтому в конце этой борьбы, этой конкуренции, все же остаются еще некоторые рабочие, для которых работы нет, то им уже ничего более не остается, как умереть с голоду: не даст же им, конечно, буржуавия работы, если она продукт их работы не сможет продать с выгодой для себя.

Итак, вот что такое минимум заработной платы. Максимум ее определяется конкуренцией буржуа между собой, ибо мы видели, что и они конкурируют. Буржуа может увеличить свой капитал только через посредство торговли или промышленности и в обоих случаях он нуждается в рабочих. Он нуждается в них косвенно даже тогда, когда он отдает свой капитал на проценты, ибо без торговли и промышленности никто ему не станет платить процентов, никто не сможет использовать капитала. Таким образом, буржуа нуждается всегда в пролетарие, но он нуждается в нем не непосредственно для живни, — ведь он может проедать свой капитал, — а так, как нуждается в предмете торговли или во вьючном животном, т. е. для обогащения. Пролетарий вырабатывает для буржуа товары, которые тот продает с пользой для себя. Когда поэтому спрос на эти товары возрастает, так что все конкурирующие между собой рабочие бывают заняты или даже их не хватает, то конкуренция рабочих между собой исчевает, и начинается конкуренция в среде буржуавии. Отыскивающий рабочих капиталист прекрасно знает, что возросшие вследствие усиления спроса цены доставят ему больший барыш; поэтому он охотнее соглашается повысить немного заработную плату, чем совсем отказаться от барыша; чтобы получить большие выгоды, он готов кое-чем поделиться и с рабочим. Так один капиталист отбивает рабочих у другого, и заработная плата повышается. Но она повышается лишь настолько, насколько это допускает усилившийся спрос. Когда капиталисту, жертвовавшему кое-чем из своей чрезвычайной прибыли, приходится жертвовать из своей обычной, т. е. средней прибыли, он уже старается не платить больше средней ваработной платы.

Отсюда можно определить, что такое средняя заработная плата, чем она определяется и от чего зависит. При условиях средних, т. е. когда ни рабочие, ни капиталисты не имеют оснований особенно конкурировать между собой, когда имеется как раз столько рабочих, сколько может быть занято в производстве, чтобы изготовленные ими товары сполна удовлетворяли спрос на них, заработная плата будет несколько выше минимума. Насколько она будет его превышать — зависит от средних потребностей и степени культурности рабочих. Если рабочие привыкли несколько раз в неделю есть мясо, капиталистам волей-неволей придется платить рабочим такую заработную плату, чтобы они могли иметь такую пищу. Меньше они платить не будут, потому что рабочие не конкурируют между собой и у них, следовательно, нет оснований довольствоваться меньшим; не будут они им платить и больше, потому что при отсутствии кон-

куренции между капиталистами, у последних нет оснований привлекать к себе рабочих особыми прибавками.

Благодаря сложности условий современной английской промышленности, средний уровень потребностей и культурности является очень неопределенной величиной. Кроме того, как мы выше указали, он неодинаков для различных категорий рабочих. Но в большинстве случаев от промышленных рабочих требуется известная сноровка и регулярность, и так как для этого необходима известная степень культурности со стороны рабочего, то и средняя ваработная плата должна вдесь быть настолько высока, чтобы она побуждала рабочего приобретать эту сноровку и подчиняться этой регулярности в работе. Вот почему заработная плата промышленных рабочих в среднем выше ваработной платы простых грузчиков, поденщиков и т. д. и выше заработной платы сельскоховяйственных рабочих, на что влияет еще, конечно, дороговизна съестных припасов в городе. — Другими словами, юридически и фактически рабочий есть раб имущего класса, буржуазии, настолько ее раб, что он продается, как товар, цена на который, как и на всякий другой товар, повышается и понижается. Повышается спрос на рабочих, они повышаются в цене; понижается спрос на них, и цена на них понижается; если спрос на них понижается настолько, что известное число рабочих не находит сбыта, «остается на складе», то им приходится лежать про запас, а так как этим не проживешь, то они умирают с голода. Ибо, говоря языком политической экономии, ватраченные на поддержание их жизни суммы не «воспроизведут себя», будут выброшенными деньгами, а на это никто своего капитала не даст. В этом смысле г-н Мальтус с своей теорией населения совершенно прав. Все отличие от старого откровенного рабства состоит в том, что современный рабочий кажется свободным, потому что он продается не раз навсегда, а по частям, на день, неделю, год, и потому что не один собственник продает его другому, а он сам вынужден себя продавать, ибо он раб не одного человека, а всего имущего класса. Для него существо дела не меняется, и если эта иллювия свободы и должна ему давать некоторую реальную свободу, то вато, с другой стороны, в теперешнем его положении имеется еще та невыгода, что никто не гарантирует ему средств существования и что буржуазия может его каждый момент лишить заработка и обречь на голодную смерть, если она не нуждается ни в его работе, ни в его существовании. — Для буржуазии же настоящее положение дела несравненно выгоднее, чем старое рабство: она может когда угодно отказать своим рабочим, не теряя при этом вложенного капитала, и вообще труд обходится ей гораздо дешевле,

чем обощелся бы труд рабов, как это рассчитал ей в утешенг. Адам Смит.¹

Отсюда следует, что Адам Смит совершенно прав, когда выставляет следующее положение: «Как спрос на какой бы то ни было  $\partial py$ гой товар регулирует его производство, так спрос на рабочих регулирует производство рабочих, количество производимых людей, ускоряя этот процесс, когда он идет слишком медленно, и задерживая его, когда он идет слишком быстро». Тут происходит совершенно то же, что и со всяким другим товаром: когда рабочих слишком мало, то цена па них повышается, т. е. повышается их заработная плата; рабочим живется лучше, число браков увеличивается, увеличивается рождаемость, уменьшается детская смертность, пока не получится достаточного количества рабочих; если их слишком много, то цены понижаются, наступает безработица, нищета, голод и в результате всевозможные болезни, устраняющие «излишнее население». И Мальтус, развивший вышеприведенное положение Смита, по своему прав, когда он утверждает, что всегда имеется излишнее население, что на свете всегда слишком много людей; он только тогда неправ, когда утверждает, что на свете больше людей, чем могут прокормить имеющиеся налицо средства к жизни. Излишек населения скорее создается конкуренцией рабочих между собой, -- конкуренцией, заставляющей каждого отдельного рабочего работать ежедневно столько, сколько ему позволяют его силы. Допустим, фабрикант может ежедневно занять у себя десять рабочих в течение девяти часов; в таком случае, если рабочие будут ежедневно работать по десяти часов, у него найдут работу лишь девять человек, а десятый останется без хлеба. И если фабрикант, улучив момент, когда спрос на рабочих не очень высок, может заставить девять рабочих под угрозой отказа от работы работать за ту же плату, но часом в день больше, т.е.в нашем примере десять часов, то он отказывает десятому рабочему,

¹ «Говорят, что расходы на изнашивание раба лежат на его хозяине, а расходы на изнашивание свободного рабочего — на нем самом. На самом деле расходы на изнашивание свободного рабочего также лежат на его хозяине. Заработная илата всякого рода рабочих должна быть настолько высока, чтобы она позволяла им в такой мере продолжать расу поденщиков и слуг, в какой этого требует возрастающий, стационарный или понижающийся спрос со стороны общества. Но если изнашивание свободного рабочего тоже происходит на счет его хозяина, то все же оно последнему стоит обыкновенно гораздо меньше, чем изнашивание раба. Фондом, назначение которого восстановить или возместить изнашивание раба, заведует обыкновенно нерадивый хозяин или невнимательный надсмотрщик» и т. д. (А. Smith, Wealth of Nation», I, 8, р. 133 в издачии Мак-Куллоха).

заработная плата которого остается у него в кармане. Но дело не меняется, если вместо отдельного случая мы возьмем нацию в целом. Производительность труда рабочего, доведенная до своего максимума конкуренцией рабочих между собой, разделение труда, введение машин, использование сил природы, — все это оставило без работы множество людей. Но этого мало: эти безработные уходят с рынка; они ничего более покупать не могут, и то количество товаров, на которое они раньше предъявляли спрос, теперь более не требуется и потому его не надо производить; занятые изготовлением их рабочие тоже остаются без работы, тоже уходят с рынка, и так дело идет все далее, все в таком же круговороте, или, скорее, шло бы, если бы вдесь не было еще и других обстоятельств. Дело в том, что с введением упомянутых выше средств, увеличивающих производство, цены на произведенные продукты понижаются, что приводит к усилению потребления, вследствие чего значительная часть безработных после долгих, конечно, страданий в конце концов пристраивается в новых отраслях труда. Если сюда присоединяется еще, как это было в Англии в течение последних шестидесяти лет, завоевание чужих рынков, вследствие чего спрос на мануфактурные товары быстро и непрерывно возрастает, то растет и спрос на рабочие руки, а с ним возрастает и население в той же пропорции. Таким образом, вместо того, чтобы уменьшаться, население Великобритании изумительно быстро увеличилось, увеличивается еще теперь, и при всем развитии промышленности, несмотря на усиление в общем спроса на рабочие руки, в Англии, как это признают все официальные партии (т. е. тории, виги и радикалы), все же постоянно имеется излишнее население, все же конкуренция между рабочими в общем больше, чем конкуренция из-за рабочих.

Чем же объясняется это противоречие? Самой сущностью промышленности и конкуренции и вытекающими отсюда торговыми кривисами. При современной беспорядочной системе производства и распределения продуктов, регулируемой не непосредственным удовлетворением потребностей, а жаждой наживы, при господстве системы, когда каждый работает и обогащается на свой собственный риск и страх, каждый момент может возникнуть застой. Англия, например, снабжает целый ряд стран самыми разнообразными товарами. Если какой-нибудь фабрикант и знает, сколько потребляется ежегодно в каждой отдельной стране того или другого товара, то он все же не внает, как велики там запасы этого товара в тот или другой момент и сколько его пошлют туда его конкуренты. Только по вечно колеблющимся ценам он может сделать более или менее

вероятное заключение о существующих запасах и потребностях, и ему приходится отправлять свои товары наугад; все делается вслепую, на авось, и более или менее зависит от случая. На основании первого благоприятного сведения о состоянии какого-нибудь рынка каждый начинает туда посылать все, что может; не успеешь осмотреться, как рынок этот переполняется товарами, в продаже наступает застой, оборот вадерживается, цены падают, и английская промышленность не имеет больше работы для своих рабочих. В начале промышленного развития застои эти ограничивались отдельными отраслями промышленности или отдельными рынками; но при централивующем действии конкуренции рабочие, лишившись работы в одной отрасли, бросаются на другие, не требующие особого навыка; товары, не проданные на одном рынке, перебрасываются на другие, и вследствие этого отдельные мелкие кризисы мало-по-малу сближаются друг с другом и из их постепенного слияния получается единый ряд периодически возвращающихся крупных кризисов. Такой кризис наступает обыкновенно каждые пять лет, после короткого периода процветания и общего благосостояния; внутренний рынок, а также все рынки иностранные, переполнятся английскими фабрикатами, которые могут лишь медленно найти сбыт; промышленное развитие останавливается почти во всех отраслях; мелкие фабриканты и купцы, которые не в состоянии переждать, пока к ним вернутся их капиталы, разоряются, более крупные прекращают дела на время, останавливают свои машины или работают «неполное время», т. е. лишь полдня; вследствие конкуренции безработных, сокращения рабочего дня и недостаточно выгодного сбыта товаров, ваработная плата понижается; среди рабочих все более и более распространяется нищета, и если у кого-нибудь и были какие-нибудь сбережения, он их быстро растрачивает; благотворительные учреждения осаждаются со всех сторон, налог в пользу бедных удваивается, утраивается и все же оказывается недостаточным, число умирающих от голода растет, и вдруг оказывается ужасающее количество «излишнего» населения. Так продолжается некоторое время: «лишние» так или иначе пробиваются или им это не удается, и тогда они погибают; при помощи благотворительности и благодаря ваконам о бедных многие кое-как влачат жалкое существование; другие кое-как провябают, пристроившись там, где слабее дает себя чувствовать конкуренция, где-нибудь подальше от крупной промышленности; много ли нужно человеку, чтобы как-нибудь некоторое время перебиться! Мало-по-малу положение улучшается: скопившиеся запасы товаров потребляются, общее подавленное настроение купцов и промышленников мешает слишком быстрому пополнению этих запасов, пока, наконец, повысившиеся цены и благоприятные вести снова не вывовут усиленной деятельности. Но рынки сбыта находятся большей частью далеко от мест производства товаров. Пока туда прибывают новые запасы товаров, спрос на них растет, а с ним вместе растут и цены; первые транспорты товаров берутся нарасхват, первые продажи еще больше оживляют рынок, дальнейшие транспорты товаров обещают еще более высокие цены; в ожидании этого дальнейшего повышения начинают покупать для спекуляции, и товары, преднавначенные для потребления, в самое нужное время извлекаются из обращения; так как спекуляция вызывает у других желание покупать и выхватывает из обращения прибывающие товары, то от этого еще более повышаются цены; обо всем этом сообщается в Англию, и фабриканты снова начинают усиленно работать, строят новые фабрики, стараясь изо всех сил использовать благоприятный момент. Тогда наступает спекуляция и вдесь, и с теми же последствиями, как и на других рынках, т. е. повышаются цены, изъемлются товары из обращения, причем то и другое доводит производство до высшего напряжения. Затем появляются «несолидные» спекулянты, работающие фиктивным капиталом, живущие кредитом и разоряющиеся, если им не удается быстро перепродавать закупленные товары. Они вперегонку бросаются в эту общую беспорядочную погоню за наживой, своей неукротимой жадностью безумно повышают цены, усиливают производство и создают еще больший беспорядок и суету. Начинается какая-то безумная скачка, захватывающая самого спокойного и опытного человека, начинают ковать, прясть, ткать, производить в огромном количестве всевозможные товары, как будто надо ваново снабдить всем все человечество, как будто где-то на луне открыт новый рынок в несколько тысяч миллионов новых потребителей. В один прекрасный день несолидные фабриканты, нуждаясь в деньгах, начинают продавать — ниже, конечно, рыночных цен, ибо им надо спешить; за одними следуют другие, цены начинают колебаться, испуганные этим спекулянты выбрасывают свои товары на рынок, рынок приходит в замешательство, кредит поколеблен, один торговый дом за другим приостанавливает платежи, одно банкротство следует за другим, и оказывается, что на месте и в дороге товаров втрое больше, чем это необходимо для потребления. Известия об этом доходят до Англии, где до этого момента все еще продолжают производить изо всей силы, панический ужас охватывает и вдесь всех и каждого, банкротства за границей ведут за собой банкротства и в Англии, наступивший застой

совершенно разоряет множество торговых домов, в ужасе выбрасываются и вдесь на рынок все запасы, а это производит еще большее смятение. Таково начало кривиса, который затем протекает, как описано уже выше, и по истечении некоторого времени вновь сменяется периодом процветания. Так дело продолжается без перерыва, кривис сменяется периодом расцвета, за которым следует новый кривис, и этот вечный круговорот, в котором находится английская промышленность, повторяется обыкновенно, как уже сказано, каждые пять или шесть лет.

Отсюда ясно, что английская промышленность должна иметь всегда, за исключением коротких периодов высшего расцвета, целые резервы безработных: не будь их, она в наиболее оживленные месяцы не была бы в состоянии произвести всей массы товаров, требуемой на рынке. Резервы эти более или менее многочисленны, смотря по тому, какая часть их находит работу при данном положении рынка. И если в эпоху наибольшего расцвета сельскохозяйственные округа, Ирландия и менее захваченные расцветом отрасли промышленности могут освободить некоторые кадры рабочих, то, во-первых, таких меньшинство, а во-вторых, и они принадлежат к резервам, с той только разницей, что только расцвет обнаруживает существование этих резервов. Когда они переходят в более оживленные отрасли промышленности, то в местах их прежней работы, чтобы восполнить образуемый ими пробел, сжимаются, начинают работать дольше, привлекают к работе женщин и подростков, и, когда они с наступлением кризиса теряют свои места и возвращаются домой, то находят все места занятыми, и тогда они — по крайней мере большая часть их -- становятся в ряды избыточного населения. Вот эти-то резервы, в эпохи кризисов возрастающие неимоверно и в периоды, которые можно принять за нечто среднее между расцветом и кризисом, тоже насчитывающие изрядное число людей, и составляют «избыточное население» Англии; оно попрошайничает и крадет, метет улицы, собирает лошадиный навоз, перевозит клади на ручных тележках и на ослах, занимается мелкой розничной торговлей и всякими мелкими случайными работами поддерживает свое жалкое существование. Во всех крупных городах видишь множество таких людей, которые всякими мелкими случайными заработками «не дают душе расстаться с телом», как выражаются англичане. Прямо изумительно, какие заработки находит это «избыточное население». Лондонские чистильщики улиц (crossing sweeps) всемирно известны, но до сих пор безработные чистили не только перекрестки, но и главные улицы во всех крупных городах и нанимались для этого попечительствами о бедных или городскими управлениями; теперь же для этого употребляется машина, которая ежедневно громыхает по улицам, лишая безработных этого заработка. На больших дорогах, ведущих в города, там, где большое движение телег, можно видеть множество людей с маленькими тележками, с опасностью для жизни подбирающих среди катящихся по всем направлениям карет и омнибусов свежий лошадиный навов, который они собирают для продажи. Часто им приходится за это выплачивать несколько шиллингов в неделю управлению, заведующему очисткой улиц, а во многих местах последнее им даже запрещает это, потому что иначе оно не может продать в качестве удобрения собираемый сор, в котором оказывается слишком мало лошадиного навоза. Счастливы те «лишние», которым удается обзавестись ручной тележкой для перевовки небольших кладей, еще счастливее те, которым удается обзавестись не только тележкой, но и ослом; последний должен сам отыскивать себе пищу или получает кое-какие отбросы, и все же он может принести кое-какой доход. — Большинство «лишних» занимается мелкой торговлей в разнос. В субботу вечером, когда все рабочее население высыпает на улицу, эти торговцы снуют среди него по всем направлениям. Шнурки для ботинок, подтяжки, тесемки, апельсины, печения и всевозможные другие вещи предлагаются наперерыв бесчисленным количеством мужчин, женщин и детей. Да и в иное время встречаешь на каждом шагу таких продавцов, предлагающих апельсины, печения, джинджер-бир и нетльбир. 1

Предметом торговли этих людей являются также спички, сургуч, патентованные зажигалки и тому подобные вещи. Другие, так называемые jobbers, ходят по улицам, отыскивая себе какие-нибудь случайные мелкие работы, некоторым из них удается достать поденную работу, но такое счастье выпадает на долю немногим. «У ворот всех лондонских доков, — рассказывает В. Чемпни, священник в восточном округе Лондона, — можно видеть каждое утро зимой, еще до рассвета, сотни бедняков, поджидающих открытия ворот в надежде на получение поденной работы, и когда самые сильные и молодые и наиболее известные администрации доков наняты, сотни других с обманутой надеждой уныло плетутся домой в свои бедные жилища». Что остается делать этим людям, как не просить милостыню, если они не находят работы и не хотят восстать против

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Два излюбленных прохладительных и шипучих напитка у рабочих, особенно трезвенников. Первый изготовляется из сахара, инбиря и воды, а второй из сахара, воды и крапивы.

существующего общества? Не следует поэтому удивляться тому, что всюду много нищих, в большинстве случаев работоспособных людей, — нищих, с которыми полиция постоянно воюет. Но нищенство этих людей носит особый характер. Обыкновенно они ходят по улицам целыми семьями, останавливаясь то тут, то там, чтобы пропеть жалобную песню или попросить о сострадании соседей. И замечательно то, что таких нищих можно встретить только в рабочих кварталах и что поддерживают они свое существование почти исключительно подаянием рабочих. Иногда вся семья молча стоит на какой-нибудь оживленной улице, действуя на людей одним видом своей беспомощности. И вдесь рассчитывают только на участие рабочих, которые по собственному опыту внают, что такое голод, и в любой момент могут попасть в такое же положение. И, действительно, с этим немым, но таким выразительным призывом встречаешься почти исключительно на таких улицах, на которых часто бывают рабочие, и в такие часы, когда рабочие по ним проходят; чаще всего в субботу вечером, когда вообще «тайны» рабочих кварталов раскрываются на главных улицах, и средний класс по возможности избегает этих оскверненных мест. А кто из «лишних» достаточно смел, чтобы открыто восстать против общества, и на скрытую войну, которую против него ведет буржуазия, ответить открытой войной против буржуавии, — тот отправляется красть, грабить и убивать.

Согласно отчетам комиссаров по вакону о бедных, таких «лишних» насчитывается в Англии и Уэльсе в среднем около полутора миллиона; в Шотландии, за отсутствием закона о бедных, число их не установлено, а об Ирландии у нас будет речь особо. Впрочем, в эти полтора миллиона входят только те, кто действительно обращался ва помощью к приходским управлениям, но сюда не включены те многочисленные бедняки, которые как-нибудь перебиваются, не прибегая к этой столь непопулярной форме помощи; но вато вначительная доля в упомянутом выше числе падает на вемледельческие округа и потому не может быть принята вдесь во внимание. Во время кризиса число это, естественно, значительно возрастает, и нужда принимает ужасающие размеры. Возьмем, например, кризис 1842 г., который был последним, а потому и наиболее сильным: ведь интенсивность кризисов растет с повторением их, и ближайший кризис, который должен наступить не позже 1847 г., по всем видимостям будет еще сильнее и продолжительнее. Во время этого кривиса налог в пользу бедных возрос во всех городах в небывалой еще степени. Так, в Стокпорте платили с каждого фунта стерлингов, уплачиваемого за наем квартиры, восемь шиллингов в пользу бед-

ных, так что один этот налог составляет 40% квартирной платы; к тому же пустовали целые улицы, так что в городе было, по крайней мере, на 20 000 жителей меньше обыкновенного, и на дверях пустовавних домов появлялись надписи: «Stockport to let» — Стокпорт отдается в наем. В Больтоне, где в обычные годы квартирная плата, с которой взимался налог в пользу бедных, составляла в среднем 86 000 фунтов стерлингов, упала до 36 000 фунтов стерлингов, а число бедняков, нуждающихся в помощи, вовросло до 14 000, т. е. составило свыше 20% всего населения. В Лидсе у попечительства о бедных имелся резервный фонд в 10 000 фунтов стерлингов, который вместе с собранными по подписке 7 000 фунтов стерлингов был совершенно исчерпан еще раньше, чем кривис достиг своего апогея. И так было вевде. В отчете о состоянии промышленных округов в 1842 г., составленном комитетом Лиги борьбы против хлебных ваконов в январе 1843 г. и основанном на подробных показаниях фабрикантов, говорится, что налог в пользу бедных был в среднем вдвое выше, чем в 1839 г., а число нуждающихся в помощи с тех пор увеличилось в три и даже в пять раз; что множество нуждающихся состоит из людей, которые до этого времени никогда не нуждались в такой помощи и т. д.; что рабочий класс получил на две третьих меньше средств к жизни, чем в 1834 — 1836 гг.; что потребление мяса вначительно уменьшилось — в одних местах на 20%, а в других до 60%; что даже обыкновенные ремесленники, как кузнецы, каменщики и т. д., которые даже в самые худшие периоды находили еще, бывало, достаточно работы, не мало страдали от отсутствия работы и понижения ваработной платы и что даже теперь, в январе 1843 г., эта заработная плата не перестает падать. И таковы отчеты фабрикантов! — Множество безработных, хозяева которых позакрывали свои фабрики и не могли им дать работы, стояли на улицах, прося подаяния в одиночку или толпами, массами осаждали проезжие дороги, прося у прохожих помощи, но они не вымаливали, как обыкновенные нищие, а требовали, угрожая жестами, речами и самой своею численностью. Так обстояло дело во всех промышленных округах от Лейстера до Лидса и от Манчестера до Бирмингама. То тут, то там возникали беспорядки, как это было, например, в июле на гончарных заводах в северном Стаффордшире; среди рабочих царило страшное возбуждение, пока оно, наконец, не прорвалось в августе в общем восстании в фабричных округах. Когда я в конце ноября 1842 г. прибыл в Манчестер, я нашел еще везде толпы безработных, стоявшие на перекрестках улиц, и множество фабрик, еще не работавших; в следующие месяцы до середины 1843 г. эти недовольные

праздношатающиеся стали исчевать, и фабрики начали постепенно работать.

Мне нет надобности рассказывать, какую массу нужды и лишений терпят безработные во время такого кривиса. Налога, собираемого в пользу бедных, не хватает, далеко не хватает; благотворительность богачей есть удар по воде, действие которого немедленно прекращается; просящих много, и милостыня может помочь немногим. Если бы мелкие лавочники не продавали в такое время рабочим в кредит, покуда они в силах, -- они взимают, конечно, за это порядочные проценты! - и если бы рабочие не поддерживали друг друга, покуда у них есть чем помочь, масса «излишних» в такие кризисы умерла бы с голода. Но так как самый тяжелый период все же не очень длинен, -- он продолжается год, самое большее два или два с половиной, -- большинство все-таки пробивается, хотя и потеряв все и пройдя сквозь тяжелые лишения. Что косвенно, вследствие болезней п т. д., каждый кризис пожирает множество жертв, мы увидим ниже. Покуда же мы обратимся к другой причине тяжелого положения английских рабочих, — причине, продолжающей еще и в настоящее время все более и более ухудшать это положение.

## IV.

## ИРЛАНДСКАЯ ИММИГРАЦИЯ.

Нам не раз уже приходилось упоминать по тому или другому поводу об ирландцах, переселившихся в Англию. В настоящей главе мы ближе рассмотрим причины и последствия этой иммиграции.

Английская промышленность не могла бы развиться так быстро, если бы Англия не нашла в многочисленном и бедном населении Ирландии реверва, готового к ее услугам. Ирландцу дома нечего терять, вато в Англии он может много выиграть; и с тех пор, как в Ирландии стало известно, что по ту сторону канала св. Георга сильные руки могут найти верную работу за хорошую плату, толпы ирландцев двинулись в Англию. Полагают, что до настоящего времени таким образом переселилось более одного миллиона ирландцев и ежегодно переселяется до 50 000; почти все они направляются в промышленные районы, в особенности в крупные города, и там образуют самый низший класс населения. Так, в Лондоне насчитывают 120 000 бедных ирландцев, в Манчестере — 40 000, в Ливерпуле — 34 000, в Бристоле — 24 000, в Главго — 40 000 и в Эдинбурге — 29 000.1 Эти люди, выросшие почти вне всякой цивилизации, привыкшие с детства к всевозможным лишениям, грубые, с наклонностью к пьянству, не привыкшие думать о будущем, при своем появлении вносят все свои грубые нравы в тот класс английского населения, в котором и без того мало склонности к образованию и нравственности. Послушаем, что говорит об этом Томас Карлейль.<sup>2</sup> «Эти дикие милевийские <sup>3</sup> лица, на которых написаны хитрость, буйность, глупость, нищета и вубоскальство, встречаются на всех больших и второстепенных дорогах. Англичанин-кучер, проезжая

¹ Archibald Alison, High Sheriff of Lanarkshire. «The Principles of Population, and their connection with Human Happiness» 2, vols, 1840. Автор — историк французской революции и, подобно брату своему, д-ру В. П. Алисону, религиозно-настроенный торий.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Chartism», стр. 28, 32 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Милевий — имя древних кельтских королей Ирландии.

мимо, бьет милезийца кнутом; этот проклинает его на своем явыке, но тут же снимает шляпу и попрошайничает. Это худшее эло, с которым приходится бороться нашей стране. В своих отрепьях, с своим диким смехом, он всегда под рукой, готовый делать всякую работу, требующую сильных рук и крепкой спины, за плату, достаточную лишь, чтобы купить картофеля. Ему нужна только соль для приправы; он спит, вполне довольный, в первом же попавшемся свином хлеву или в собачьей конуре, устраивается в сарае и носит одежду из лохмотьев, надевать и снимать которую есть одна из труднейших операций, которую он предпринимает только в праздники или в особо торжественных случаях. Человек саксонского происхождения, который не может работать на таких условиях, лишается куска хлеба. Нецивилизованный ирландец не силой своей, а ее противоположностью, вытесняет тувемцев саксонского происхождения и занимает их место. Он живет в своей грязи и беспечности, пьянствуя, надувая и бесчинствуя, яркое воплощение падения п распущенности. Кто старается еще плыть, держась кое-как на поверхности, может вдесь видеть примеры того, как человек может существовать, не держась на поверхности, а опускаясь ниже ее... Положение низших категорий английских рабочих все более и более приближается к положению ирландских рабочих, конкурирующих с ними на всех рынках. Всякая работа, которая может быть выполнена одной физической силой, для которой много сноровки не требуется, выполняется не за английскую заработную плату, а за плату, приближающуюся к ирландской, т. е. за плату немногим больше той, за которую можно получить картофель худшего сорта в течение тридцати недель в году; с каждым пароходом из Ирландии она все более приближается к этой норме».

Если исключить преувеличения и односторонности в оценке национального характера ирландцев, то Карлейль здесь вполне прав. Эти ирландские рабочие пробираются повсюду. Переезд в Англию стоит им не более четырех пенсов — на палубе корабля, куда их набивают плотно, как скот. Самые худшие квартиры для них еще достаточно хороши; об одежде они мало заботятся, покуда она хоть кое-как держится на теле; обуви они не знают; пищу их составляет картофель и только картофель; что они сверх того зарабатывают, они тотчас же пропивают; зачем таким людям высокая плата? Самые худшие кварталы во всех крупных городах населены ирландцами; везде, где какой-нибудь квартал особенн выделяется своей грязью и разрушением, можно заранее быть уверенным, что встретишь там преимущественно кельтские лица, которые с первого взгляда можно

отличить от саксонских физиономий туземцев, услышишь певучий гортанный ирландский говор, от которого настоящий ирландец никогда не отвыкает. Мне даже случалось слышать иро-кельтскую речь в самых густо населенных частях Манчестера. Большинство семейств, живущих в подвалах, почти всюду ирландского происхождения. Одним словом, ирландцы открыли, как говорит д-р Кей, что такое минимум жизненных потребностей, и учат этому английских рабочих. Привезли они с собой также грязь и пьянство. Эта грязь, ставшая у ирландцев второй натурой, в деревне, где население живет не так тесно, не очень вредна, но вдесь, в больших городах, при столь сильной скученности населения, она внушает ужас и гровит многими опасностями. Милевиец выбрасывает всевозможные отбросы и нечистоты у самых дверей, как он это делал дома, и заводит лужи грязи и кучи навоза, загрязняя весь рабочий квартал и варажая воздух. Как и в своей деревне, он пристраивает свиной хлев к самому дому, а если ему это не удается, он просто оставляет свинью у себя в комнате. Этот новый безобразный способ откармливания свиней в больших городах исключительно ирландского происхождения. Ирландец так же привяван к своей свинье, как араб к своему коню, с тою лишь разницей, что он продает ее, когда она становится достаточно жирной; а до тех пор он и ест, и спит с ней, его дети играют с ней, евдят на ней верхом и валяются с ней в грязи, как это тысячу раз можно видеть во всех крупных городах Англии. А какая грязь, какое отсутствие всякого уюта царит в самих домах — трудно себе и представить. К мебели ирландец не привык; охапка соломы, несколько тряпок, совсем уже не годных для одежды — вот его постель. Обрубок дерева, поломанный стул, старый ящик вместо стола — больше ему ничего не нужно. Чайник, несколько горшков и черепков — вот все, что нужно, чтобы обставить его кухню, служащую также и спальней, и жилой комнатой. А если ему нечем затопить камин, он отправляет туда все, что находится под рукой и что может гореть — стулья, дверные рамы, карнивы, полы, если они имеются. Да и зачем ему много места? В Ирландии его мазанка состояла из одной только комнаты, в которой помещалось все: более одной комнаты не нужно семье и в Англии. Таким образом, скученность многих в одной комнате, которая теперь стала столь общим явлением, тоже введена главным образом ирландцами. А так как и у этого бедняка должно быть какое-нибудь наслаждение, а все другие общество сделало для него недоступными, то он отправляется в трактир и цьет там водку. Водка-вот что делает ирландцу сносной его жизнь, -- водка да еще его беззаботный,

веселый характер, и потому он напивается до бесчувствия. Южный, легкомысленный характер ирландца, грубость, ставящая его почти на одну доску с дикарем, его презрение ко всем человеческим наслаждениям, на которые он неспособен вследствие именно этой дикости, его грязь и нищета, — все это усиливает в нем стремление к пьянству; искушение слишком велико, чтобы он мог ему противостоять, и как только он получает какие-нибудь деньги, он их пропивает. Да и может ли быть иначе? Как может общество, ставящее его в такое положение, в котором он почти неизбежно должен стать пьяницей, обрекающее его на одичание, как оно может осуждать его, если он на самом деле становится пьяницей?

Вот с каким конкурентом приходится бороться английскому рабочему, — с конкурентом, стоящим на самой низкой ступени развития, какая только возможна в цивилизованной стране, и готовым поэтому работать за самую низкую плату. Вот почему вполне естественно, что, как говорит Карлейль, во всех отраслях труда, в которых английскому рабочему приходится выдерживать конкуренцию с ирландским, ваработная плата падает все ниже и ниже. И таких страслей много; все те, где требуется мало сноровки или вовсе ее не требуется, открыты для ирландца. Конечно, в тех отраслях труда, для которых необходимо долголетнее обучение или требуется постоянная регулярная деятельность, раснутный, пьяный и ненадежный ирландец не годится. Чтобы стать механиком (механиком называется в Англии всякий рабочий, работающий на заводах по изготовлению машин), фабричным рабочим, он должен воспринять сначала английскую цивилизацию и английские нравы, т. е. в сущности стать англичанином. Но где дело идет о более простой, менее аккуратной работе, где физическая сила более важна, чем сноровка, там ирландец так же хорош, как и англичанин. Вот почему все эти отрасли труда осаждаются ирландцами; ручные ткачи, каменщики, носильщики, искатели случайного заработка и т. д. насчитывают в своей среде множество ирландцев, и это значительно содействовало как понижению заработной платы, так и ухудшению положения рабочего класса. Ирландцы, проникшие и в другие отрасли труда, должны, правда, стать более цивилизованными, но все же они не цивиливуются настолько, чтобы, — рядом с влиянием, которое вообще должна производить среда ирландцев, - не действовать деградирующим образом на своих английских товарищей. В самом деле, если принять во внимание, что почти в каждом крупном городе пятая или четвертая часть рабочих состоит из ирландцев или выросших в ирландской грязи детей ирландцев, не будешь удивляться тому, что жизнь всего рабочего класса, его нравы, интеллектуальное и моральное развитие, весь его характер в значительной степени приняли ирландские черты, и станет понятным, как и без того возмутительное положение английских рабочих, вызванное современной промышленностью и ее ближайшими последствиями, могло еще более ухудшиться.

## выводы.

Познакомившись более или менее подробно с условиями жизни английского рабочего класса в городах, нам пора сделать из приведенных фактов некоторые выводы и эти выводы вновь сопоставить с действительными фактами. Посмотрим же, что при этих условиях сталось с самими рабочими, что это за люди, каково их физическое, интеллектуальное и моральное состояние.

Если один человек наносит другому физический вред, и такой вред, который влечет за собой смерть потерпевшего, мы называем это убийством; если убийца заранее внал, что вред этот будет смертельным, то мы называем его действие умышленным убийством. Если же общество <sup>1</sup> ставит сотни пролетариев в такое положение, что они неизбежно обречены на преждевременную неестественную смерть, на смерть столь же насильственную, как смерть от меча или пули; если оно тысячи своих членов лишает необходимых условий жизни, ставит их в условия, в которых они жить не могут; если оно сильной рукой закона принуждает их жить в этих условиях, пока не наступит смерть, как необходимое последствие; если оно внает, очень хорошо знает, что тысячи должны пасть жертвой таких

¹ Когда я здесь, как и в других местах, говорю об обществе, как о некотором ответственном целом, имеющем известные права и обязанности, то я, разумеется, имею в виду ту часть общества, которая обладает властью, т. е. тот класс, которому принадлежит в данное время политическое и социальное господство и который поэтому ответствен за положение тех, кто не имеет этой власти. Этим господствующим классом является в Англии, как и во всех других цивиливованных странах, буржуазия. Но то, что общество и специально буржуазия обязаны охрапять, по меньшей мере, жизнь каждого члена общества, обязаны заботиться, например, о том, чтобы никто не умирал с голода, это положение мне нет надобности доказывать моим немецким читателям. Пиши я это для английской буржуазии, дело обстояло бы, конечно, иначе. — (1892). Как все изменилось за эти пятьдесят лет! В настоящее время есть не мало английских буржуа, признающих обязанности общества по отношению к его отдельным членам; а как обстоит дело в Германии?!

условий и все-таки этих условий не устраняет, — то это в такой же мере убийство, как и убийство отдельного лица, но только убийство скрытое, коварное, от которого никто оградить себя не может, которое не имеет вида убийства, потому что не виден убийца, потому что этим убийцей являются все и никто, потому что смерть жертвы имеет вид естественной смерти и потому что это не столько грех содеянный, сколько грех попущенный. Но тем не менее он остается убийством. И я попытаюсь доказать, что это социальное убийство, как его с полным правом навывают английские рабочие газеты, общество в Англии совершает ежедневно и ежечасно; что оно поставило рабочих в положение, в котором они не могут быть здоровыми и не могут долго жить, что оно, таким образом, постепенно, частями подтачивает жизнь этих рабочих, доводя их до преждевременной смерти. Далее я постараюсь доказать, что общество знает, как вредно отзывается такое положение на вдоровьи и жизни рабочих, и тем не менее ничего не предпринимает, чтобы улучшить это положение. Что общество знает, каковы последствия созданных им условий, и что дело идет здесь, следовательно, не о непредумышленном убийстве, а об убийстве совнательном, это я докажу тем, что приведу в доказательство факта убийства официальные документы, правительственные и парламентские отчеты.

Что класс людей, живущий в описанных выше условиях и так скудно обеспеченный самыми необходимыми средствами к жизни, не может быть здоровым и жить долго, ясно само собой. Рассмотрим, тем не менее, еще раз каждое из этих условий специально с точки врения их влияния на состояние здоровья рабочих. Уже одна концентрация населения в больших городах имеет очень неблагоприятные последствия; атмосфера Лондона никогда не может быть столь чистой, столь богатой кислородом, как атмосфера какого-нибудь сельского округа;  $2^{1}/_{2}$  миллиона легких и  $2^{1}/_{2}$  сотни тысяч печей, стиснутые на 3 — 4 географических квадратных милях, потребляют необъятное количество кислорода, который возмещается лишь с большим трудом, так как сама распланировка города затрудняет вентиляцию. Образующийся от дыхания и горения углекислый газ, благодаря своему большему удельному весу, остается на улице, а главное воздушное течение проносится над крышами домов. Легкие населения не получают достаточного количества кислорода и следствием этого является физическое и духовное ослабление и понижение жизнедеятельности. Поэтому хотя жители больших городов менее, чем польвующиеся свежим, нормальным воздухом деревенские жители, подвержены острым заболеваниям, в особенности

сопровождающимся воспалительными процессами, но зато они в тем большей степени страдают от хронических болезней. Если же жизнь в больших городах уже сама по себе плохо влияет на здоровье, то как велико должно быть это вредное влияние загрязненной атмосферы в рабочих кварталах, где, как мы это видели, все как бы соединяется для того, чтобы сделать эту атмосферу как можно хуже. В деревне, где воздух свободно циркулирует по всем направлениям, может быть совсем не так вредно, если у самого дома находится грязная лужа; но посреди большого города, на улицах и дворах, со всех сторон застроенных и отрезанных от всякого притока свежего воздуха, дело обстоит совсем иначе. Всевозможные гниющие животные и растительные вещества развивают газы, абсолютно вредные для здоровья, и если эти газы не имеют выхода, они не могут не заражать атмосферы. Таким образом грязь и стоячие лужи в рабочих кварталах больших городов являются всегда сильнейшей угрозой общественному здоровью, так как именно они развивают газы, вызывающие болезни; то же самое можно сказать об испарениях загрязненных рек. Но это далеко еще не все. Поистине возмутительно, как современное общество обращается с огромным множеством бедняков. Их привлекают в крупные города, где они дышат атмосферой, худшей, чем в их родной деревне. Их направляют в кварталы, которые вследствие их распланировки хуже вентилируются, чем все остальные. Их лишают всех средств содержать себя в чистоте, их лишают воды, прокладывая водопроводные трубы только за деньги, и настолько загрязняют реки, что пользоваться ими в целях чистоты совершенно невозможно; их заставляют выкидывать тут же на улице всякие отбросы и сор, выливать всю грязную воду и часто самые отвратительные нечистоты и навов, так как им не дают никакой возможности освободиться от них как-нибудь иначе; их заставляют таким образом самих заражать свои собственные кварталы. Но этого еще мало. На головы бедняков сыплются всевозможные влоключения. Население городов вообще слишком скучено, но рабочих заставляют жить еще теснее. Мало того, что их заставляют дышать испорченным воздухом на улице; их набивают еще дюжинами в одну комнату, так что воздух, которым они дышат ночью, становится совершенно невозможным. Им дают сырые квартиры, подвалы, куда вода проникает снизу, или мансарды, куда вода проникает сверху. Для них строят дома так, что испорченный воздух не вытягивается и не может заменяться хорошим. Их снабжают плохой, рваной или непрочной одеждой и плохими, фальсифицированными и трудно перевариваемыми съестными припасами. В них возбуждают самые сильные и противоположные настроения, самые сильные переходы от страха к надежде и обратно, их травят, как диких эверей, и не дают им покоя, не дают спокойно прожить ни минуты. Их лишают всех наслаждений, кроме половых и пьянства, но вато заставляют их ежедневно работать до полного истощения всех духовных и физических сил и тем самым постоянно готовят их к самым безумным излишествам в единственно доступных им наслаждениях. И если всего этого мало, если все это они пересиливают, они падают жертвами безработицы во время кризиса, теряя при этом то немногое, что у них остается еще от такой жизни.

Возможно ли, чтобы при таких условиях беднейший класс сохранил здоровье и долговечность? Какой может быть от этого результат, как не чрезмерный процент смертных случаев, постоянные эпидемии, неизбежное прогрессивное физическое ослабление рабочего класса? Посмотрим, как дело обстоит в действительности.

Что жилища рабочих в плохих кварталах, в связи с общими условиями жизни рабочих, являются причинами множества болезней, этому мы имеем самые различные доказательства. Автор цитированной выше статьи в журнале «Artizan» вполне прав, когда он говорит, что такие условия жизни должны иметь своим необходимым последствием легочные болезни, и они на самом деле наиболее часто встречаются среди рабочих. Что скверный воздух Лондона и в особенности его рабочих кварталов в высшей степени благоприятен для развития чахотки, доказывает чахоточный вид очень многих людей, встречающихся там на улицах. Когда ходишь по улицам рано утром в то время, когда все спешат на работу, прямо изумляещься, какое множество встречается наполовину или совсем чахоточных людей. Даже в Манчестере люди выглядят лучше; эти бледные, долговязые, узкогрудые привидения с впавшими глазами, которые встречаешь на каждом шагу, эти бессильные, вялые, лишенные всякой энергии лица я видел в таком поразительно громадном количестве только в Лондоне, хотя в фабричных городах севера чахотка тоже ежегодно пожирает не мало жертв. С чахоткой конкурирует еще, если не считать других легочных болезней и скарлатины, прежде всего тиф — болезнь, производящая самые страшные опустошения среди рабочих. В официальном отчете о санитарных условиях жизни рабочего класса это общераспространенное вло прямо изображается как следствие плохой вентиляции, сырости и гряви рабочих жилищ. В этом отчете, — не следует забывать, что он составлен известнейшими английскими врачами на основании показаний других врачей, — говорится, что один единственный двор с плохой вентиляцией, один тупик без сточных канав, - в особенности, если жители живут

скученно и побливости равлагаются органические вещества, --- может служить очагом горячки и почти всегда является таковым. Эта последняя имеет почти вевде один и тот же характер и почти всегда переходит в ясно выраженный тиф. Ее можно найти в рабочих кварталах всех больших городов и даже в некоторых плохо устроенных и содержимых улицах меньших городов, и наибольшее распространение она получает в худших кварталах, хотя, конечно, отыскивает некоторые отдельные жертвы и в лучших. В Лондоне она неистовствовала довольно долгое время; ее чреввычайная сила и истовствовала довольно долгое время; ее чреввычайная сила и опустошения в 1837 г. вызвали упомянутый официальный отчет. Согласно годовому отчету д-ра Саутвуда Смита, в лондонской больнице для горячечных перебывало в 1843 г. 1 462 больных, на 418 больше, чем в какой бы то ни было из прежних годов. Эта болевнь страшно сильно свирепствовала в сырых и грязных местностях восточных, северных и южных районов Лондона. Значительную часть пациентов составляли рабочие, приехавшие недавно из деревни, претерпевшие самые жестокие лишения дорогой и, по прибытии в Лондон, спавшие полунагими и полумертвыми от голода на улицах за неимением работы и в конце концов павшие жертвой горячки. Люди эти по прибытии в больницу были так слабы, это понацобилось необыкпо прибытии в больницу были так слабы, что понадобилось необыкновенно большое количество вина, коньяку, нашатырных препаратов и других возбуждающих средств, чтобы несколько оживить их. Из всех больных умерло 16,5%. Знает эту ужасную болезнь и Манчестер; из худших рабочих кварталов старого города, Энкотского района, из худших рабочих кварталов старого города, Энкотского района, Малой Ирландии и т. д. она не исчевает почти никогда, но все же она здесь, как и вообще в анелийских городах, не свирепствует с такой силой, какую можно было бы ожидать. Напротив того, в Шотландии и Ирландии тиф свирепствует с невероятной жестокостью. В Эдинбурге и Главго он особенно свирепствовал в 1817 г. после наступившего вздорожания съестных припасов, в 1826 и 1837 гг. после торговых кривисов, и каждый рав, пробушевав около трех лет, на некоторое время немного затихал. В Эдинбурге пострадало в эпидемию 1817 г. около 6 000 человек, в эпидемию 1837 г. — около 10 000, и с каждым возвратом эпидемии не только увеличивалось число больных, но возрастали и сила болезни, и процент смертных случаев. Но сила болезни во все предылущие периоды ничто в сравнении с си-Но сила болезни во все предыдущие периоды ничто в сравнении с силой, с которой она свирепствовала после кривиса 1842 г. От нее пострадала одна шестая часть всех бедняков во всей Шотландии, и странствующие нищие разносили болезнь с поразительной быстро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dr Alison, Management of Poor in Scotland.

той из одного места в другое; но она не захватила средних и высших нлассов общества. За два месяца ваболело тифом больше людей, чем за двенадцать лет до этого. В Глазго переболело этой болевнью в 1843 г. 12% населения, всего 32 000 человек, ив которых 32% умерло, между тем как смертность в Манчестере и Ливерпуле не превышает обыкновенно 8%. При этой болезни на седьмой и пятнадцатый день наступает кризис; во время последнего у пациента обыкновенно цвет кожи становится желтым; это обстоятельство цитируемый нами автор считает доказательством того, что причину болезни следует искать также в душевном возбуждении и страхе. В Ирландии эта эпидемия тоже довольно частое явление. В течение двадцати одного месяца 1817 — 1818 гг. в Дублинском госпитале перебывало 39 000 больных горячкой и в один из последующих годов, по свидетельству шерифа Алисона (во втором томе «Principles of Population»), даже 60 000 больных. В Корке перебывала в больнице в эпидемию 1817 — 1818 гг. седьмая часть населения, в Лимерике перебывала в больнице в это время четвертая часть, а в  $xy\partial uux$   $\kappa eapmax$ Уотерфорда переболело этой болезнью девятнадцать двадцатых всего населения. <sup>2</sup>

Если вспомнить условия, в которых живут рабочие, если иметь в виду, как тесны их квартиры, как битком набит в них людьми каждый угол, как в одной комнате на одной постели спят и больные и вдоровые, можно будет удивляться только тому, что такая заравительная болевнь, как эта горячка, не распространяется еще более. И если принять во внимание, что медицинская помощь заболевшим крайне недостаточна, что многие совершенно лишены медицинских советов и невнакомы с самыми обычными предписаниями диэты, то смертность окажется еще незначительной. Д-р Алисон, хорошо ивучивший эту болезнь, видит причину ее в нужде и жалком положении бедняков, как и цитированный выше отчет: лишения и недостаточное удовлетворение живненных потребностей делают, по его словам, организм восприимчивым к заразе и вообще создают плодотворную почву для развития и распространения эпидемии. Он доказывает, что в Шотландии и Ирландии всякой эпидемии тифа предшествовал период лишений — вследствие торгового кризиса или неурожая — и что болевнь свирепствовала почти исключительно среди рабочего класса. Замечательно еще то, что, согласно его покаваниям, большинство лиц, заболевших тифом, были отцы семейств,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dr Alison— в реферате, прочитанном в васедании Британской ассоциации для развития науки в октябре 1844 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dr Alison, Management of Poor in Scotland.

т. е. именно те, кто особенно необходим своей семье; о том же свидетельствует большинство питированных им ирландских врачей. Другой ряд болезней имеет своей непосредственной причиной не

столько жилища, сколько питание рабочих. Пища рабочих, вообще очень трудно перевариваемая, для маленьких детей совсем уже не годится; и тем не менее у рабочего нет ни средств, ни времени, чтобы доставать своим детям более подходящую пищу. Кроме того следует упомянуть еще об очень распространенном обычае давать детям водку или даже опиум. Все это, вместе с остальными условиями жизни, вредно действующими на физическое развитие детей, вызывает самые различные болезни органов пищеварения, оставляющие свои следы на всю жизнь. Почти у всех рабочих более или менее слабый желудок, и тем не менее они вынуждены питаться той пищей, которая довела их до этого. Как им знать, что этому виной? А если бы они это и знали, как им держаться более подходящей диэты, если условия их жизни не меняются и образование их не улучшается? Плохое пищеварение становится источником новых болезней, развивающихся уже во время детства. Золотухой страдают почти все рабочие; волотушные родители имеют волотушных детей, в особенности, если первоначальная причина болезни продолжает влиять на этих детей, родившихся уже с задатками волотухи. Вторым последствием этого недостаточного питания тела во время роста ребенка является рахит (английская болезнь, узловатые наросты на сочленениях), тоже очень часто встречающийся у детей рабочих: отвердевание костей при этом вамедляется, развитие скелета вообще задерживается, и рядом с обычными явлениями рахита встречаются часто искривления ног и спинного хребта. Мне нет надобности упоминать о том, как усиливаются эти болезни во время перемен, которые наступают в жизни рабочего в периоды торговых застоев, безработицы и паденпя заработной платы во время кризисов. Последствия дурного, но зато, по крайней мере, хоть достаточного питания еще более усиливаются в период недостаточного питания, - период, который почти каждому рабочему приходится переживать, по меньшей мере, хоть раз в живни. Дети, не наедающиеся досыта как раз в то время, когда питание им наиболее необходимо, — а сколько бывает таких детей во время каждого кризиса и даже в период расцвета промышленности, — не могут не стать крайне слабыми, золотушными и рахитичными. Что они такими становятся, показывает действительность. Отсутствие ухода, на что обречена громадная масса детей рабочих, оставляет неизгладимые следы и ведет к ослаблению всего рабочего населения. Если сюда прибавить еще нецелесообразную одежду рабочих и обусловленную ею невозможность защищать себя от простуды, необходимость работать до тех пор, пока болезнь окончательно не свалит с ног, жестокую нужду семьи во время болезни работника и обычное отсутствие всякой врачебной помощи, можно будет создать себе прибливительно представление о состоянии здоровья английских рабочих. Я здесь еще вовсе не упоминаю о вредных последствиях работы в некоторых отраслях труда при нынешних условиях.

Есть еще и другие причины, ослабляющие здоровье значительного числа рабочих. Первой из них является пьянство. Всевовможные соблазны и искушения соединяются для того, чтобы сделать рабочего пьяницей. Водка есть почти единственный источник радостей для них, и все как будто толкает их к этому источнику. Усталый и истощенный рабочий возвращается с работы домой. Он приходит в свое неуютное, сырое, непривлекательное и грязное жилище. Ему настоятельно необходимо развлечение, ему нужно чтонибудь, ради чего стоило бы работать, что смягчало бы для него перспективу завтрашнего тяжелого дня. Его усталость, недовольное и мрачное настроение, вызванное отчасти его нездоровым состоянием, именно несварением желудка, усиливается до крайней степени всеми остальными условиями его жизни, мыслями о необеспеченности существования, о зависимости от всевовможных случайностей и невозможности самому что-нибудь сделать для улучшения своего положения. Тело его, ослабленное плохим воздухом и дурной пищей, настоятельно требует какого-нибудь стимула извне. Его потребность в обществе может быть удовлетворена только в трактире; у него нет другого места, где он мог бы встретить своих друзей. Как же ему при таких условиях устоять против искушения и не отправиться в трактир? Напротив того, в силу моральной и физической необходимости при этих условиях большая часть рабочих должна предаться пьянству. Но помимо этих скорее физических причин, заставляющих рабочего пьянствовать, здесь влияет еще пример большинства, небрежное воспитание, невозможность оградить молодых людей от искушения, во многих случаях прямое влияние предающихся пьянству родителей, которые сами дают водку детям, уверенность, что под влиянием винных паров забудешь на несколько часов нужду и гнет жизни, как и сотни других обстоятельств; поэтому пристрастие рабочих к водке, действительно, не представляет ничего удивительного. Пьянство перестало здесь быть пороком, за который можно обвинять того, кто им заражен: оно становится необходимым явлением, неизбежным последствием известных условий, влияющих на безвольный объект, — безвольный, по крайней мере, в этих

условиях. Пусть ва это отвечают те, кто сделал рабочего таким объектом. Но если для значительного большинства рабочих пьянство неизбежно, то так же неизбежны те разрушающие следствия, которые пьянство производит на тело и душу своих жертв. Оно усиливает предрасположение к болезням, вызываемое условиями жизни рабочего, оно содействует развитию легочных и желудочных заболеваний и чрезвычайно благоприятствует развитию и распространению тифа.

Другая причина фивических недугов рабочего класса ваключается в невозможности в случаях болевни польвоваться помощью искусных врачей. Верно то, что этой беде старается помочь множество благотворительных учреждений, что, например, Манчестерская больница оказывает в год помощь 22 000 больных, из которых часть лечится в самой больнице, а другая польвуется лишь советами врача и лекарствами. Но какое это может иметь вначение в городе, где, по вычислениям Гаскелля, <sup>1</sup> три четверти населения нуждаются в течение года во врачебной помощи? Английские врачи требуют больших денег за визит, а рабочие столько платить не в состоянии. Они вынуждены поэтому или совсем отказаться от врача, или прибегать к помощи дешевых шарлатанов и шарлатанских лекарств, которые, в конце концов, им скорее вредят, чем помогают. Нет такого английского города, где не было бы целой кучи таких шарлатанов, которые при помощи всевовможных афиш, объявлений и тому подобных уловок приобретают клиентов среди бедных классов. Кроме того существует в продаже множество всевовможных патентованных средств на всякие возможные и невозможные случаи: пилюли Морисона, д-ра Мэнвэринга, живненные пилюли Парра и тысячи других пилюль, эссенций, бальвамов и т. п., лекарств, обладающих способностью излечивать от всех болезней мира. Эти лекарства, правда, редко содержат вредные вещи, но если принимать их часто и много, они все же действуют вредно на организм, а так как во всех объявлениях несведущим рабочим толкуют, что чем больше принимать таких лекарств тем лучше, то неудивительно, что они поглощают их в больших количествах без всякой надобности. Часто случается, что изготовитель жизненных пилюль Парра в течение недели продает их в количестве 20 000 — 25 000 коробок; и принимают их против всевозможных болезней: один против вапора, другой против поноса, третий против слабости, лихорадки и т. д. Как немецкие крестьяне любят в определенное время года ставить себе банки, пускать кровь, так английские рабочие принимают всевовможные патентованные

<sup>&#</sup>x27; «Manufacturing Population of England», p. 8.

средства, нанося себе этим вред, но вато наполняя карманы фабриканта, изготовляющего эти лекарства. Одним из наиболее вредных среди этих патентованных средств является питье, изготовленное из опиатов, в особенности лауданума, и известное в продаже под навванием «Godfrey's Cordial». Женщины, работающие на дому и вынужденные няньчить собственных или чужих детей, поят их этим питьем, чтобы они не кричали или, как многие из них думают, чтобы укрепить их. Часто детей начинают лечить чуть ли не со дня их рождения, не подовревая, как вредно это «укрепляющее сердце» средство, и лечат их до тех пор, пока дети не умирают. Чем менее восприимчивым становится организм ребенка к действию опия, тем в больших количествах его поят им. Если перестает помогать это питье, ребенку дают и чистый лауданум, часто 15 — 20 капель на один прием. Коронер в Ноттингоме свидетельствовал пред правительственной комиссией,  $^1$  что  $o\partial u h$  аптекарь, по собственным его словам, в течение года израсходовал на приготовление «Godfrey's Cordial» 15 центнеров сиропа. Каковы последствия такого лечения для детей, легко себе представить. Они бледнеют, вянут и слабеют и большей частью умирают, не достигнув и двухлетнего возраста. Лекарство это находит очень широкое распространение во всех крупных городах и промышленных округах Англии.

Результатом всего этого является общая физическая слабость рабочих. Редко встретишь среди них сильных, правильно сложенных и вдоровых людей, по крайней мере, среди промышленных рабочих, работающих в закрытых помещениях, а у нас речь идет ведь только о них. Почти все они слабы, с угловатым, но не крешким скелетом, худы, бледны, с слабо развитыми мышцами, кроме разве тех, которые особенно напрягаются в работе. Почти все они болеют несварением желудка и вследствие этого более или менее страдают ипохондрией и вообще бывают мрачны и неприветливы. Их ослабевший организм не в состоянии бороться с болезнью, и они очень часто ваболевают. Поэтому они рано стареются и умирают в молодых летах. Таблица смертности доказывает это с неопровержимой очевидностью.

¹ «Report of Commission of Inquiry into the Employment of Children and Young Persons in Mines and Collieries and in the Trades and Manufactures in which Numbers of them work together, not being included under the Terms of the Factories Regulation Act.» First and second Reports. Grainger's Rept., second Rept. Цитируется обыкновенно как «Children's Employment Commission's Rept.». Это один из лучших официальных отчетов, содержащий целую массу драгоценнейших, но и самых ужасных фактов. Первый отчет вышел в 1841 году, а второй два года спустя.

Согласно отчету генерального регистратора Г. Грээма, смертность во всей Англии и Уэльсе составляет ежегодно немного менее  $2^{1/4}\%$ , т. е. из 45 человек ежегодно умирает один. <sup>1</sup> Такова, по крайней мере, была средняя норма в 1839—1840 гг.; в следующем году смертность несколько уменьшилась, так что умирал один человек из 46. Но в больших городах процент смертности получается совсем другой. У меня под руками официальные таблицы смертности (заимствованные из газеты «Manchester Guardian» от 31 июля 1844 г.), согласно ные из газеты «Мапchester Guardian» от 31 июля 1844 г.), согласно которым смертность в больших городах выражается в следующих цифрах: в Манчестере, включая Сэльфорд и Чорльтон, приходится один смертный случай на 32,72 жителя, а без Сэльфорда и Чорльтона — 1 на 30,75; в Ливерпуле, включая предместье Уэст-Дерби, приходится 1 на 31,90, а без этого предместья — 1 на 29,90; во всех же округах Чешира, Ланкашира и Иоркшира, о которых имеются сведения, — а сюда входит много сельских или полусельских округов и множество маленьких городов с 2 172 506 человек, — приходится один смертный случай на 39,80 человек. Как неблагоприятны условия жизни рабочих в городах, показывает смертность в Прескотте (Ланкашир); это — округ, населенный углекопами, и так как котте (Ланкашир); это — округ, населенный углекопами, и так как работа в копях не очень-то хорошо влияет на вдоровье, то по своим гигиеническим условиям он стоит ниже вемледельческих округов. Но рабочие живут в деревне, и вот среди них смертность выражается в отношении 1 на 47,54, т. е. почти на  $2^{1}/_{2}$  ниже средней цифры для всей Англии. Все эти данные ввяты из таблиц смертности ва 1843 г. Еще выше процент смертности в городах Шотландии: в Эдинбурге в 1838—1839 гг. отношение было 1:29, а в 1831 г. в старом городе даже 1:22, в Главго, согласно данным д-ра Коуана («Vital statistics of Glosgowy»), а 1820 г. отношение в породения в согласно данным д-ра Коуана («Vital statistics of Glosgowy»), а 1820 г. отношение в породения согласно данным д-ра Коуана («Vital statistics of Glosgowy»), а 1820 г. отношение в породения согласно данным д-ра Коуана («Vital statistics of Glosgowy»), а 1820 г. отношение в породения согласно данным д-ра Коуана («Vital statistics of Glosgowy»), а 1820 г. отношение в породения согласно данным д-ра Коуана («Vital statistics of Glosgowy»), а 1820 г. отношение в породения пор of Glasgow»), с 1830 г. отношение в среднем составляло 1 : 30, а в некоторые годы — 1 : 22 или 24. — Что это чрезвычайное сокращение средней продолжительности жизни падает главным образом на рабочий класс и что эта средняя цифра, взятая для всех классов, слишком еще высока по отношению к рабочему классу, ибо смертность высших и средних классов ниже, об этом свидетельствуют всевозможные данные. Одним из новейших свидетельств этого рода является свидетельство врача в Манчестере П. Г. Голланда, исследовавшего по официальному поручению <sup>2</sup> предместье Манчестера — Чорльтон на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Fifth Annual Report of Registrar General of Births, Deaths and Marriages».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cm. «Report of Commission of Inquiry into the State of large Towns and populous Districts», first Report, 1844. Appendix.

Медлоке. Он разделил улицы на три класса, дома в каждом из них тоже на три класса и получил следующие данные:

| I        | класс    | улиц.    | Ι   | класс    | домов.   | Смертность | =  | 1 | : | <b>51</b> |
|----------|----------|----------|-----|----------|----------|------------|----|---|---|-----------|
| *        | *        | <b>»</b> | H   | *        | <b>»</b> | <b>»</b>   | =  | 1 | : | 45        |
| <b>»</b> | *        | <b>»</b> | Ш   | *        | *        | »          | =  | 1 | : | 36        |
| II       | *        | *        | I   | *        | *        | *          | =  | 1 | : | 55        |
| Þ        | <b>»</b> | »        | H   | *        | *        | <b>»</b>   | =  | 1 | : | 38        |
| *        | <b>»</b> | <b>»</b> | III | <b>»</b> | <b>»</b> | <b>»</b>   | =  | 1 | : | 35        |
| III      | [ »      | *        | I   | *        | <b>»</b> | Данных нет |    |   |   |           |
| *        | *        | »        | H   | »        | *        | Смертность | == | 1 | : | 35        |
| Þ        | »        | »        | III | *        | *        | »          | =  | 1 | : | 25        |

Из многих других таблиц Голланда явствует, что смертность в улицах второго класса на 18% и в улицах третьего класса на 68% выше, чем в улицах первого класса; что смертность в домах второго класса на 31% и в домах третьего класса на 78% выше, чем в домах первого класса; что смертность в грязных улицах, после очистки их, уменьшилась на 25%. Заключает он свой доклад следующими словами, в устах английского буржуа весьма откровенными: «Разоказывается, что смертность в некоторых улицах в четыре раза больше, чем в других, и в целых категориях улиц вдвое больше, чем в других; рав, далее, окавывается, что эта высокая смертность в улицах, находящихся в скверном состоянии, и низкая смертность в улицах с хорошими условиями остается всегда почти на одном уровне, то нельзя не сделать того вывода, что масса наших собратьев, сотни истребляются (destroyed) ближайших соседей ежегодно вследствие отсутствия самых обычных предохранительных мер». В отчете о гигиенических условиях жизни рабочих классов содержится одно указание, доказывающее тот же факт. В Ливерпуле средняя продолжительность жизни составляла в 1840 г. для высших классов (Gentry, professional men и т. д.) 35 лет, для торговцев и более обеспеченных ремесленников 22 года, а для рабочих, поденщиков и слуг вообще только 15 лет. В парламентских отчетах можно найти множество подобных же фактов.

Большие размеры смертности обусловливаются главным образом высокою смертностью среди маленьких детей рабочего класса. Нежный организм ребенка всего менее в состоянии бороться с пеблагоприятными воздействиями плохих условий жизни. Отсутствие ухода, на которое он часто бывает обречен, когда и отец и мать работают или один из них умер, очень скоро мстит за себя; нет поэтому ничего удивительного в том, если, например, в Манчестере, согласно только-что упомянутому нами отчету, свыше 57% детей

рабочих умирает, не достигнув пяти лет, между тем как из детей высших классов до пятилетнего возраста умирает только 20%, а в сельских округах средняя цифра детей всех классов, умирающих до пятилетнего возраста, составляет менее 32%. В не раз уже цитированной нами статье журнала «Artizan» можно найти по этому поводу более точные указания; здесь сопоставлены по отдельным детским болезням цифры смертных случаев в городах и в деревне. Этим способом автор доказывает, что во время эпидемий процент смертных случаев в Ливерпуле и Манчестере в три раза выше, чем в сельских округах, что в городах заболевания нервными болевнями встречаются в пять раз чаще и болезнями желудка в два раза чаще, чем в деревне, а число смертных случаев от легочных заболеваний в городах относится к тому же числу в деревне, как  $2^{1}/_{2}$ : 1. От оспы, кори, коклюща и скарлатины умирает в городах в четыре раза больше детей, чем в деревнях, от водянки мовга втрое больше, а от судорог в десять рав больше. — Чтобы сослаться еще на один выдающийся авторитет, я приведу вдесь таблицу, которую д-р Уэд дает в своей «History of the Middle and Working Classes» (London 1835, 3-rd ed.), заимствовав ее из отчета парламентской фабричной комиссии 1832 года.

| Из 10 000 человек<br>умирает:                                          | Моложе<br>5 лет | 5 — 19       | 20 — 39 | 65-07 | 69-09 | 70 — 79 | 68 — 08 | 66 — 06 | 100 и более |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|---------|-------|-------|---------|---------|---------|-------------|
| В графстве Ретленд—<br>вдоровом вемледельче-<br>ском округе            | 2865            | 891          | 1 275   | 1 299 | 1189  | 1 428   | 938     | 112     | 3           |
| В графстве Эссекс—<br>вемледельческом окру-<br>ге с болотистой почвой. | 3 159           | <b>1</b> 110 | 1 526   | 1413  | 963   | 1019    | 630     | 177     | 3           |
| В городе Карляйле<br>1779—87 гг., до появ-<br>ления фабрик             | 4408            | 921          | 1006    | 1 201 | 940   | 826     | 533     | 153     | 22          |
| В городе Карляйле, после появления фабрик.                             | 4738            | 930          | 1261    | 1134  | 677   | 727     | 452     | 80      | 1           |
| В Престоне, фабрич-<br>ном городе                                      | 4947            | 1 136        | 1 379   | 1114  | 553   | 532     | 298     | 38      | 3           |
| В Лидсе, фабричном городе                                              | 5 286           | 927          | 1 228   | 1 198 | 593-  | 512     | 225     | 29      | 2           |

¹ «Factories Inquiry Commissions Report, 3 rd vol. Report of Dr Hawkins on Lancashire».— Здесь цитируется в качестве сведущего человека д-р Робертон, «первый авторитет по статистике Манчестера».

Кроме всех этих болезней, представляющих неизбежное последствие отсутствия ухода и общего тяжелого положения бедных классов, есть еще и другие причины, содействующие воврастанию смертности среди маленьких детей. Во многих семьях жена работает вне дома, так же как и муж, вследствие чего дети остаются совершенно без ухода: их или запирают в доме, или отдают куда-нибудь под надвор. Что удивительного, если при таких условиях сотни детей гибнут вследствие всевозможных несчастных случаев. Нигде в другом месте не гибнет под колесами экипажей и под копытами лошадей, не утопает и не сгорает столько детей, как в больших городах Англии. Особенно часты смертные случаи от ожогов или от ошпаривания горячей водой: в Манчестере в течение зимних месяцев бывает почти каждую неделю один случай и в Лондоне так же часто, но об этом редко прочтешь в газетах; у меня под рукой лишь одно сообщение газеты «Weekly Dispatch» от 15 декабря 1844 г., по которому ва неделю от 1 до 7 декабря было шесть таких случаев. Эти бедные дети, гибнущие столь ужасным образом, — жертвы исключительно нашего общественного неустройства и ваинтересованных в сохранении этого неустройства имущих классов. И при всем том трудно скавать, не является ли даже эта страшная мучительная смерть благодеянием для них, освобождая их от долгой живни, полной мучений и нищеты, богатой всевозможными страданиями и бедной наслаждениями. Вот как обстоят дела в Англии, а буржуазия ежедневно читает об этом в газетах, и в ус себе не дует. Она вато не в праве протестовать, если я, после всех приведенных мной официальных и неофициальных свидетельств, которые должны быть ей известны, обвиняю ее в социальном убийстве. Пусть она или поваботится о том, чтобы этому ужасному положению дела был положен конец, или уступит ваведывание общественными делами рабочему классу. Но сделать последнее она не имеет ни малейшего желания, а для первого она — покуда остается буржуавией и не может освободиться от буржуазных предрассудков — не имеет сил. В самом деле, если она, наконец, теперь, после гибели сотен тысяч жертв, принимает некоторые мелкие меры для предупреждения этого в будущем, издает так навываемый «Metropolitan Buildings Act», хоть немного ограничивающий беспорядочную скученность жилищ, если она хвастает принятием мер, которые не только не затрагивают корней зла, но даже не удовлетворяют самым обычным требованиям санитарной полиции, то не сможет же она этим снять с себя обвинение. Английской буржуавии остается только одно из двух: или удерживать в своих руках бразды правления с неопровержимым обвинением в убийстве

на своей совести и несмотря на это обвинение, или отказаться от власти в пользу рабочего класса. До настоящего времени она предпочитала первое.

Перейдем от физических условий жизни рабочих к их духовному состоянию. Если буржуавия дает им жить лишь постольку, поскольку это ей необходимо, то не должно удивляться, если она и образования дает им лишь постольку, посколько это в ее интересах. И это, право, не так уж много. Сравнительно с количеством населения, обравовательных учреждений в Англии очень мало. В немногочисленные школы, доступные рабочему классу, могут попасть очень немногие. Кроме того и эти школы очень плохо поставлены: учителя в них инвалиды или другие ни на что не годные люди, которые идут в учителя, чтобы иметь какой-нибудь ваработок, и сами большей частью лишены самых необходимых и самых элементарных сведений, не имеют нужных для учителя нравственных качеств и не подвергаются никакому общественному контролю. И вдесь властвует свободная конкуренция, и, как везде, богачи от этого в барыше, а бедняки, для которых конкуренция как раз несвободна, которые не имеют нужных сведений, чтобы судить об этом, остаются в накладе. Обязательного школьного обучения нет нигде; на фабриках оно, как мы это увидим, существует лишь по имени, и когда в сессию 1843 г. правительство пыталось эту мнимую обязанность обучения превратить в действительную, промышленная буржуавия боролась с этим всеми силами, хотя рабочие редительно выскавывались за обявательность школьного обучения. Кроме того огромное множество детей работает всю неделю на фабриках и дома и потому школу посещать не в состоянии. Вечерние эксе школы, преднавначенные для тех, кто днем работает, почти вовсе не посещаются и не приносят никакой пользы. Было бы чересчур много требовать, чтобы молодые рабочие, промучившись в течение двенадцати часов, еще оставались в школе от восьми до десяти часов вечера. А те, которые это и делают, большей частью во время занятий васыпают, как это констатировано сотнями свидетельств в отчете «Children's Employment Commission». Правда, были устроены и воскресные школы, но и в них очень мало учителей, и могут они принести некоторую пользу лишь тем, кто кое-чему научился уже в обычных школах. Промежутск времени от одного воскресенья до другого слишком велик, чтобы ребенок, совершенно неразвитой, мог до второго урока помнить, что он учил на первом, т. е. неделю тому назад. Приводя тысячи свидетельств для доказательства своего мнения, упомянутая комиссия самым решительным образом высказывается ва то, что ни обычные, ни воскресные школы и в отдаленной

степени не удовлетворяют потребности народа в образовании. В этом отчете собраны доказательства такого невежества рабочего класса Англии, какого трудно было бы ожидать даже в таких странах, как Испания или Италия. Но может ли быть иначе? Образование рабочих ничего хорошего для буржуазии обещать не может, оно может внушить только кое-какие опасения. Из огромного бюджета своего в 55 000 000 ф. ст. правительство уделяет на народное просвещение не более 40 000 ф. ст. И не будь фанатизма религиозных сект, который причиняет не меньше вреда, чем пользы, приносимой им кое-где, расходы на образование были бы еще ничтожнее. Но в виду множества различных сект англиканская церковь устраивает свои национальные школы (national schools), а каждая секта свои школы: все это делается исключительно с той целью, чтобы удсржать в лоне своей церкви детей своих единоверцев, а если возможно, отбить ту или иную детскую душу у другой секты. В результате религия, и именно самая бесплодная ее область — полемика стала важнейшим предметом преподавания, и память детей набивается непонятными догматами и равличными теологическими тонкостями, сектантский дух и фанатичное ханжество развиваются с ранних лет раньше, а разумное духовное и нравственное развитие оставляется в полном пренебрежении. Рабочие не раз уже требовали от парламента чисто светского общественного воспитания, предлагая заниматься религией духовенству каждой секты, но до настоящего времени им не удалось найти министерства, которое согласилось бы на это. И это вполне понятно: министр — послушный раб буржуазии, а эта последняя делится на множество сект; каждая же секта тогда лишь согласна предоставить опасное в других отношениях образование рабочему, когда он вместе с просвещением возьмет и его противоядие в виде составляющих специальную принадлежность каждой секты догматов. А так как эти секты и до настоящего времени борются еще ва верховенство, то рабочий класс остается покуда бев образования. Правда, фабриканты хвастаются, что они научили чтению огромное большинство рабочих, но что это ва грамотность, можно узнать из отчета все той же комиссии. Кто внает азбуку, тот говорит, что он умеет читать, и фабриканты на этом успокаиваются. А если принять во внимание запутанную английскую орфографию, при которой чтение является истинным искусством и может быть постигнуто дишь после долгого изучения, то невежество рабочего класса окажется весьма естественным. Писать вполне умеют лишь немногие, а писать орфографически правильно не умеют даже многие «обравованные» люди. В воскресных школах высокой церкви, квакеров и кое-каких

других сект письму вовсе не учат, «ибо это слишком светское ванятие для воскресенья». Относительно других сторон образования, доступного рабочим, мы приведем несколько примеров, ваимствованных из отчета все той же «Children's Employment Commission», — отчета, не распространяющегося, к сожалению, на собственно фабричную промышленность.

«В Бирмингаме, — говорит комиссар Гранджер, — все дети, которых я проэкзаменовал, совершенно лишены всего того, что хоть в самой отдаленной степени могло бы быть названо разумным воспитанием. Хотя почти во всех школах дается исключительно религиовное образование, дети в общем и в этой области обнаружили грубейmee невежество». «В Вольвергамитоне, — расскавывает комиссар Горн, — я видел, между прочим, следующие примеры: девочка одиннадцати лет, побывавшая в обычной и воскресной школах, «никогда, не слышала об ином мире, о небе и о загробной жизни»; мальчик семнадцати лет не внал, чему равняется дважды два, сколько ваключается фартингов (1/4 пенни) в двух пенсах, и не мог этого скавать, даже имея деньги в руках; некоторые мальчики никогда не слышали о Лондоне и даже о Уилленхолле, лежащем в часе евды от их города и постоянно сообщающемся с ним; некоторые никогда не слышали имени королевы или таких имен, как Нельсон, Веллингтон, Бонапарт. Но замечательно то, что те, которые никогда не слышали о св. Павле, Моисее и Соломоне, прекрасно были осведомлены о жизни, делах и характере разбойника на большой дороге Дика Турпина и, в особенности, вора, ловко убегавшего из тюрем, Джека Шеппарда; мальчик шестнадцати лет не знал, сколько будет дважды два или сколько составляют четыре фартинга; другой мальчик, семнадцати лет, утверждал, что десять фартингов составляют десять полупенсов, а третий мальчик, тоже семнадцати лет, на некоторые очень простые вопросы коротко отвечал: «Я ни о чем ничего не внаю (he was ne judge of nothin)» (Horne, Rept., App. Part II, Q. 18, No 216, 217, 226, 233 etc). Дети эти, которых в течение 4 — 5 лет пичкают религиовными догматами, в конце концов внают столько же, сколько внали до поступления в школу. Ребенок «в течение пяти лет регулярно посещал воскресную школу и после этого он не внал, кто был Иисус Христос, но имя это слышал; он, однако, никогда не слышал ни о двенадцати апостолах, ни о Самсоне, Моисее, Аароне и др.» (ibid. Evid., р. 9. 39, 133). Другой ребенок «в течение шести лет регулярно посещал воскресную школу, он знает, кто был Иисус Христос, он умер на кресте, пролил свою кровь, чтобы искупить нашего искупителя; никогда не слышал о св. Петре или Павле»

(ibid., р. 9. 36, 1. 46). Третий ребенок «перебывал в течение семи лет в нескольких воскресных школах, умеет читать только в тонких книжках и только легкие односложные слова, об апостолах слышал, но не энает, был ли одним из них св. Петр или св. Иоанн; последний должно быть был св. Иоанн Уэслей (основатель секты методистов) и т. д. (ibid. р. 9, 34, 1. 58). На вопрос, кто был Иисус Христос, Горн между прочим получал такие ответы: «Это был Адам», «это был апостол», «это был сын Спасителя» (he was the Saviour's Lord's Son), а один шестнадцатилетний мальчик ответил: «Он был королем в Лондоне много, много лет тому навад». — В Шеффильде комиссар Саймонс заставлял учеников воскресных школ читать; после чтения они не были в состоянии сказать, о чем они читали, или не внали, кто были апостолы, о которых они только-что читали. Он расспрашивал об этом всех, одного за другим, и ни от одного не получил правильного ответа, как вдруг один лукавого вида малыш с большой уверенностью воскликнул: «Я знаю: это были прокаженные!» (Symons, Rept., App., Part I, p.p. E. 22 sqq.). Из округов гончарного производства и из Ланкашира сообщают то же самое.

Итак, мы видели, что сделали буржуавия и государство для воспитания и просвещения рабочего класса. К счастью, условия, в которых живет этот класс, таковы, что они дают ему практическое образование, не только заменяющее этот школьный хлам, но и обезвреживающее связанные с ним спутанные религиозные представления и даже ставящее рабочих во главе национального движения Англии. Нужда учит молиться и — что гораздо важнее — мыслить и действовать. Английский рабочий, едва умеющий читать и еще менее умеющий писать, тем не менее прекрасно знает, в чем заключаются его собственные интересы и в чем — интересы всей нации; он внает также, каковы специальные интересы буржуазии и чего он от последней может ожидать. Если он не умеет писать, то умеет говорить и говорить открыто в общественных местах; если он не знает арифметики, то все же настолько умеет оперировать политико-экономическими понятиями, сколько это необходимо, чтобы увидеть насквозь буржуа, хлопочущего об отмене пошлин на хлеб, и опровергнуть его; если, несмотря на все старания попов, вопросы небесного характера остаются для него совершенно неясными, зато он тем лучше разбирается в вопросах вемных, политических и социальных. Нам придется еще к этому вернуться, а теперь охарактеризуем нравственный облик английских рабочих.

Моральное воспитание во всех школах Англии неразрывно связано с религиозным, и потому вполне ясно, что результаты первого

должны быть не лучше результатов второго. Элементарные принципы, регулирующие для человека отношения одного человека к другому, не могли не запутаться до чрезвычайности при социальных условиях, характеризующихся войной всех против всех; но эти принципы тем более должны были остаться непонятными и чуждыми необразованному рабочему, что они смешаны с религиозными, непонятными для него, догматами и выражены в религиовной форме произвольного и ни на чем не основанного приказания. Как это признают все авторитеты и в особенности Children's Employment Commission, школы не имеют почти никакого влияния на нравственность рабочего класса. Английская буржуавия так неравумна, так недальновидна в своем эгоизме, что она даже не старается привить рабочим современную мораль, — ту мораль, которую буржуавия состряпала в собственных интересах же и для собственной своей ващиты. Даже и эта вабота о собственных своих интересах слишком трудна для дряблой, ленивой буржуавии, даже она кажется ей ивлишней. Наступит, конечно, время, когда она раскается в этом, но будет уже поздно. Во всяком случае она не может жаловаться, если рабочие ничего не знают об этой морали и не руководствуются ею.

Итак, власть имущий класс оставляет без внимания рабочих не только в отношении физическом и интеллектуальном, но и в моральном. Единственный аргумент, к которому буржуазия прибегает против них, когда они ей слишком наступают на ногу, есть закон; как к неравумному скоту, к ним применяют только одно воспитательное средство—кнут, грубую, не убеждающую, но устрашающую силу. Что же удивительного, если рабочие, с которыми обращаются как со скотом, или на самом деле становятся скотом, или же сохраняют сознание и чувство своего человеческого достоинства только при помощи самой пламенной ненависти, непрестанного внутреннего возмущения против власть имущей буржуазии. Они остаются людьми, лишь пока они исполнены гнева против господствующего класса; они становятся скотом, как только безропотно подставляют шею под ярмо и в условиях подъяремной жизни пытаются устроить свою жизнь, совершенно не думая о свержении самого ярма.

Вот все, что буржуавия сделала для просвещения рабочего класса. Если же принять во внимание целый ряд других условий, в которых он живет, мы не сможем поставить ему в вину ту ненависть, которую он питает к господствующему классу. — Нравственное воспитание, которого рабочий не получает в школе, не прививается ему и прочими окружающими его условиями, — по крайней мере то нравственное воспитание, которое имеет некоторое вначение в главах

буржуавии. Все его положение, вся окружающая его обстановка должны развить в нем сильнейшую наклонность к безнравственности. Он беден, жизнь не имеет для него прелести, все почти наслаждения ему недоступны, кары закона ему не страшны; к чему же ему стеснять себя в своих желаниях, зачем ему позволять богачу наслаждаться своими богатствами, вместо того чтобы присвоить себе часть их? Какие основания у пролетария не красть? Очень красиво звучит и очень приятно для слуха буржуавии, когда говорят о «святости частной собственности». Но для того, кто не имеет никакой собственности, святость частной собственности исчезает сама собой. Деньгивот современный бог. Буржуа отнимает у пролетария деньги и, лишив его этого бога, превращает его в практического атеиста. Что же удивительного, если пролетарий, оставаясь таким атеистом, не питает никакого почтения к святости и мощи этого земного бога! И когда бедность пролетария доходит до настоящего недостатка в самых необходимых средствах к жизни, до нищеты и голода, то склонность к пренебрежению всем общественным порядком возрастает еще сильнее. Знает это в большинстве случаев и сама буржуавия. Саймонс вамечает, 1 что бедность производит такое же разрушительное действие на душу, как пьянство на тело, а шериф Алисон рассказывает очень обстоятельно имущему классу, каковы должны быть последствия социального гнета для рабочих. <sup>2</sup> Нищета предоставляет рабочему на выбор: медленно умереть с голоду, сразу покончить с собой, либо брать себе все, что нужно, где только возможно, попросту говоря, красть. И тут мы не должны удивляться, если большинство предпочитает воровство голодной смерти или самоубийству. Есть, конечно, и среди рабочих множество людей, достаточно моральных для того, чтобы не красть, даже когда они доведены до отчаяния, и вот эти и умирают с голоду или убивают себя. Самоубийство, бывшее до недавнего времени завидной привилегией высших классов, вошло в Англии в моду и среди пролетариев, и множество бедных людей убивает себя, чтобы избавиться от нищеты, из которой они не видят для себя иного выхода.

Но еще более деморализующим образом, чем бедность, действует на английских рабочих необеспеченность их существования, необходимость проедать изо дня в день весь свой заработок, одним словом то, что делает их пролетариями. И в Германии малоземельные крестьяне большей частью бедны и часто терпят нужду, но они менее зависят

<sup>1 «</sup>Arts and Artizans».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Principles of Population», vol. II, p. 196, 197.

от случая, они имеют, по крайней мере, хоть какую-нибудь опору. Но пролетарий, не имеющий решительно ничего, кроме своих рук, проедающий сегодня то, что он заработал вчера, зависящий от всевозможных случайностей, лишенный всякой гарантии, что он всегда будет в состоянии добыть средства для удовлетворения самых необходимых своих потребностей, — ибо всякий кривис, всякий каприв мастера может лишить его куска хлеба, — этот пролетарий находится в самом возмутительном, самом бесчеловечном положении, которое только можно себе представить. Существование раба обеспечено личной выгодой его владельца; у крепостного есть, по крайней мере, кусок вемли, которым он живет; оба они гарантированы, по меньшей мере, от голодной смерти; пролетарий же предоставлен исключительно себе самому и в то же время не в состоянии найти такого приложения своим силам, чтобы на них можно было рассчитывать. Все, что пролетарий в состоянии сделать сам для улучшения своего положения, исчевает, как капля в море, в потоке тех случайностей, от которых он зависит и над которыми он ни малейшим образом не властен. Он безвольный объект всевозможных комбинаций и стечений обстоятельств и может считать себя счастливым, если ему удастся даже на короткое время сохранить хотя бы только жизнь. И что само собой понятно, — этими обстоятельствами определяются и характер, и образ жизни его: или он пытается держаться на поверхности этого водоворота, спасти свое человеческое достоинство, а это он может сделать только путем вовмущения 1 против класса, который так беспощадно высасывает его последние соки, чтобы потом оставить его на произвол судьбы, который старается принудить его остаться в этом положении, не достойном человека, т. е. против буржуазии; или он отказывается от борьбы за свое положение, как от дела бесплодного, стараясь лишь использовать, насколько он в силах, благоприятные для него моменты. Копить ему незачем: самое большее, что он может, это - скопить на жизнь в течение нескольких недель, но, когда он лишается ваработка, дело сводится не к нескольким неделям. Приобрести себе собственность надолго он не в состоянии, а если бы ему это удалось, он перестал бы быть рабочим, и другой стал бы на его место. Что же другое ему остается делать, когда он получает хорошую плату, если не жить хорошо? Английский буржуа удивляется широкой живни рабочего в период, когда заработная плата высока, и возмущается до глубины души. А ведь это только вполне естественно и даже разумно со сто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мы поэже увидим, как возмущение пролетария против буржуазии узаконяется в Англии при помощи права свободной ассоциации.

роны этих людей, если они наслаждаются жизнью, покуда могут, вместо того чтобы собирать сокровища, которые им не принесут никакой пользы и в конце концов все же будут истреблены молью и ржавчиной, т. е. буржуавией. Но ничто не оказывает такого деморализующего действия, как подобная жизнь. То, что Карлейль говорит о бумагопрядильщиках, можно сказать обо всех промышленных рабочих Англии: «Сегодня у них дела блестящи, завтра плохи -постоянная авартная игра, и они живут, как игроки: сегодня в роскоши, а завтра в голоде. Мрачное мятежное недовольство, - самое несчастное чувство, какое только может жить в груди человека, пожирает их. Английская торговля с ее конвульсивными колебаниями, распространяющимися на весь мир, с ее неизмеримой паровой силой, сделала ненадежными для них все пути и держит их как бы в заколдованном кругу; трезвость, твердость, прочное спокойствие, первые блага человека, им чужды. Этот мир для них не родной дом, а мрачная темница, полная бессмысленных и бесплодных мук, возмущения, элобы и ненависти против себя самих и всего человечества. Что же это — мир, утопающий в зелени и цветах, устроенный и управляемый богом, или это мрачно кипящий котел, наполненный купоросными парами, хлопчатобумажной пылью, пьяными криками, бешенством и мучительной работой — мастерская, устроенная и управляемая дьяволом?» <sup>1</sup> Несколькими страницами ниже (р. 40) тот же автор говорит следующее: «Если несправедливость, измена истине, действительности и мировому порядку есть единственное вло на земле, и сознание, что с тобой поступают несправедливо, есть единственное невыносимое чувство, то наш великий вопрос о положении рабочих сводится к следующему вопросу: справедливо ли все это? И прежде всего: что они сами думают о справедливости такого положения дела? Их слова служат достаточно ясным ответом и особенно их поступки... Все более и более овладевает низшими классами чувство мятежа, быстро вспыхивающее мстительное стремление восстать против высших классов; все более и более падает у них уважение к светским властям и доверие к учениям духовных пастырей. Настроение это можно порицать, можно за него наказывать, но нельзя отрицать его существование: все должны знать, что такое явление печально, и, если все останется по-старому, оно чревато всевозможными бедствиями».

Что касается фактов, то Карлейль вполне прав, но он не прав, когда порицает дикую ненависть рабочих к высшим классам. Эта

<sup>1 «</sup>Chartism», p. 34 z sq.

ненависть, этот гнев служит скорее доказательством того, что рабочие чувствуют все обесчеловеченность своего положения, что они не хотят допустить, чтобы их довели до положения скота и что они когданибудь свергнут иго буржуазии. Мы ведь видим на тех, которые не равделяют этого гнева, чем бы были рабочие без этого гнева: они или в смирении подчиняются судьбе, постигшей их, живут, как честные обыватели, изо дня в день, не интересуются вопросами общественными и мировыми, помогают буржуазии крепче сковать цепи рабочих и духовно мертвы, остановившись на точке врения допромышленного периода; или же они становятся игрушкой судьбы, теряют и внутреннюю устойчивость, как они потеряли ее в отношении к внешней среде, живут иво дня в день, пьют водку и бегают ва женщинами; в обоих случаях они -- животные. Вот эти последние и содействуют главным обравом «быстрому распространению порока», которым сентиментальная буржуавия так возмущается, после того как она сама совдала вывывающие его причины.

Другим источником деморализации рабочих является принудительность их труда. Если добровольная производительная деятельность есть высшее из известных нам наслаждений, то работа вынужденная есть самое жестокое, самое унивительное мучение. Что может быть ужаснее необходимости каждый день с утра и до вечера делать то, что тебе противно! И чем рабочий более развит, более человечен, тем более он должен ненавидеть свою работу, чувствуя всю вынужденность ее, всю бесполезность для него самого. Ради чего он работает? Чтобы удовлетворить свое естественное стремление к творчеству? Никоим образом. Он работает ради денег, ради вещи, которая с самой работой ничего общего не имеет; он работает, потому что должен работать, и к тому же он работает так долго и работа эта так непрерывна и однообразна, что уже по одной этой причине она должна стать для него мучением в первые же недели, если в нем сохранилось хоть какое-нибудь человеческое чувство. С разделением труда это отупляющее действие обявательной работы еще более возросло. В большинстве отраслей труда деятельность рабочего ограничена мелкой, чисто механической манипуляцией, повторяющейся из минуты в минуту, из года в год. 1 Какие человеческие чувства и способности могут быть развиты у человека, который с самого детства ежедневно в течение двенадцати часов и больше зани-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приводить ли мне и здесь свидетельства буржуязных авторитетов? Я выбираю для этого только одно, которое всякому доступно, а именно книгу Адама Смита «Богатство народов», том III, книга 5, гл. 8, стр. 297 цитированнего издания.

мался приготовлением булавочных головок или опиливанием вубчатых колес и все это в условиях жизни английского пролетария? Дело не изменилось, когда стали применяться машины и движущая сила пара. Труд рабочего становится легким, мускулы напрягать не приходится и самый труд упрощается, но вато он становится в высшей степени однообразным. Работа его исилючает возможность какойлибо духовной деятельности и все же требует от него такого внимания, что для хорошего ее выполнения он ни о чем другом не должен думать. Как же этой работе, отнимающей у рабочего все имеющееся у него время, едва оставляющей ему время для еды и сна, но не оставляющей ему времени для движения на свежем воздухе, наслаждения природой, не говоря уже о духовной деятельности, не низводить человека до степени скота! И опять перед рабочим одна альтернатива: либо подчиниться судьбе, стать «хорошим рабочим», «верно» соблюдать интересы буржуа, — и тогда он несомненно становится скотом, — либо возмущаться, всеми силами защищать свое человеческое достоинство, а это он может сделать только в борьбе с буржуавией.

Если все эти причины уже и сами вначительно способствовали демораливации рабочего класса, то сюда присоединяется еще одна новая причина, распространяющая эту деморализацию дальше и доводящая ее до высшего ее предела; эта причина — централизация населения. Буржуазные писатели Англии проливают горькие слевы по поводу развращающего влияния больших городов; эти Иеремии наизнанку плачутся не по поводу разрушения городов, а по поводу их расцвета. Шериф Алисон почти все сваливает на эту причину; еще более приписывает ей д-р Воган, автор книги: «The Age of Great Cities». И это вполне понятно. Остальные причины, действующие разрушающим образом на тело и душу рабочего, слишком тесно связаны с интересами имущего класса. Если бы эти авторы говорили, что главная причина заключается в бедности рабочего, его неуверенности в завтрашнем дне, чрезмерной и вынужденной работе, то каждый и даже они сами должны были бы сказать себе: необходимо дать беднякам собственность, гарантировать им средства к существованию, издать законы против чрезмерной работы; но на это буржуагия согласиться не может. А крупные города разрослись сами собой, люди туда переселялись совершенно добровольно, и от вывода, что промышленность и только средний класс, которому эта последняя служит, создали эти большие города, господствующий класс так далек, что ему не может не притти в голову мысль взвалить все бедствия на эту будто бы неизбежную причину, а между тем в крупных городах лишь быстрее развивается то вло, которое уже раньше

существует, по меньшей мере в зародыше. Алисон, по крайней мере, настолько еще гуманен, что он признает это зло: он еще не вполне развившийся промышленный буржуа-либерал, а лишь полураввившийся буржуа-торий, и потому он видит еще открытыми главами то, на что истинный буржуа безнадежно слеп. Послушаем, что он говорит: «В крупных городах искушения порока и сладострастия раскидывают свои сети; в надежде на безнаказанность люди скорее решаются на преступление, и дурные примеры развивают леность. Сюда, в эти крупные центры человеческой испорченности, стекаются все дурные и развратные люди, убегая от простоты сельской жизни; вдесь они находят жертвы для своей распущенности и легкую наживу в награду за опасности, которым они подвергаются. Добродетель остается в темноте и подавляется, порок развивается, вследствие трудности его раскрытия, а распущенность награждается немедленным наслаждением. Стоит кому-нибудь пойти ночью по кварталу Сент-Джайльв, по тесным людным улицам Дублина, бедным кварталам Глазго, и он увидит, что все это правда, и будет удивляться не тому, что так много преступлений на свете, а тому, что их еще так мало. Главная причина испорченности больших городов заключается в варазительности дурного примера и трудности уклониться от искушений порока, когда он так близко и постоянно соприкасается с подрастающим населением. Богачи поэтому не лучше бедняков: и они не могли бы при таких условиях противостоять искущению; особое несчастье бедняков заключается в том, что им приходится везде наталкиваться на приманки порока, на прелести запретных наслаждений... Доказанная невозможность скрыть в крупных городах от подрастающего поколения неимущего класса порок — вот причина деморализации». После пространного описания нравов наш автор продолжает так: «Причиной этого является не чрезвычайная испорченность характера, а неодолимая сила искушений, которым подвержены бедняки. Богачи, порицающие поведение бедняков, под влиянием тех же причин не менее быстро поддавались бы искушениям. Есть такая степень нищеты, такая сила искушения, противостоять которой добродетель редко способна, и тем более не в состоянии этого сделать молодежь. Усиление порока при таких условиях почти столь же неизбежно и часто столь же быстро, как распространение физической заразы». И далее в другом месте автор говорит следующее»: «Когда высшие классы для своей выгоды сосредоточивают рабочих большими массами в одном тесном пространстве, зараза преступления распространяется чрезвычайно быстро и неизбежно. При том уровне религиовного и морального развития, на котором находятся нившие классы, их часто с таким же основанием можно порицать ва то, что они поддаются искушениям, как ва то, что они падают эсертвой тифа».  $^1$ 

Довольно! Полубуржуа Алисон раскрывает перед нами, хотя и в бливорукой форме, дурное влияние больших городов на нравственное развитие рабочих. Другой, настоящий буржуа, человек, который вполне по душе Лиге борьбы против хлебных пошлин, д-р Эндрю Юр. 2 раскрывает перед нами другую сторону. Он рассказывает нам, что жизнь в больших городах облегчает рабочим устройство всяких ковией и дает силу черни. Если не воспитывать рабочих надлежащим образом (т. е. не воспитывать в повиновении буржуавии), они будут смотреть на вещи односторонне, с точки врения овлобленного вгоизма, и легко поддадутся увещаниям хитрых демагогов; они даже способны смотреть враждебно на своих лучших благодетелей, воздержных и предприимчивых капиталистов. Здесь может помочь только одно — хорошее воспитание, иначе должно наступить национальное банкротство и другие ужасы, ибо рабочая революция неизбежна. И наш буржуа вполне прав с своими опасе-Если централизация населения оказывает возбуждающее и развивающее действие на имущие классы, то развитию рабочих она содействует еще больше. Рабочие начинают чувствовать себя классом, они узнают, что, будучи в одиночку слабы, они вместе образуют силу; они все более и более отделяются от буржуазии, и все более и более развиваются у них свои собственные классовые возврения и идеи, появляется сознание своего угнетения, и рабочие получают социальное и политическое вначение. Большие города очаги рабочего движения: в них рабочие впервые стали вадумываться над своим положением и бороться против него, в них впервые выяснилось противоречие интересов пролетариата и буржуазии, в них вародились рабочие соювы, чартивм и социаливм. Большие города придали болезни социального тела, носившей в деревне хронический характер, острую форму и тем раскрыли как ее истинную сущность, так и способ ее ивлечения. Бев больших городов и их ускоряющего влияния на повышение общего уровня развития рабочие не подвинулись бы настолько вперед, как теперь. К тому же они порвали последнюю нить патриархальных отношений между рабочим и работодателем, чему содействовала также крупная промышленность

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Principles of Population», vol. II, p. 76, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Philosophy of Manufactures», London 1835. — Об этой милой книге нам придется еще больше побеседовать. Приведенные вдесь места находятся на стр. 406 и сл.

путем увеличения числа рабочих, находящихся в зависимости от одного буржуа. Буржуавия на это плачется, конечно; и она права, ибо при прежних отношениях она была обеспечена от возмущений рабочих. Буржуа мог эксплоатировать своих рабочих и властвовать над ними сколько угодно и встречал еще повиновение, благодарность и любовь глупого народа, если он, кроме платы, награждал его улыбкой, которая не стоила ему ничего, или делал ему какиенибудь небольшие уступки, показывая при этом вид, будто все это делается исключительно по необычайной сердечной доброте, хотя это не составляло и десятой доли того, что он должен был бы сделать. Как единичный буржуа, поставленный в условия, которых он сам не создавал, он, конечно, мог, по крайней мере отчасти, выполнять свои обяванности, но как член правящего класса, ответственного ва положение всей нации и обязанного соблюдать общие интересы, уже потому, что в его руках государственная власть, он не делал ничего, что он должен был бы сделать по своему положению, а грабил еще сверх того всю нацию в собственных своих частных интересах. При патриархальных отношениях, лицемерно прикрывавших рабство рабочих, рабочий должен был оставаться духовно мертвым, совершенно не понимать своих собственных интересов, жить отдельно сам по себе. Только когда между ним и его работодателем наступило отчуждение, когда стало очевидным, что все отношения между ними сводятся к частному интересу, к деньгам, когда кажущаяся нравственная связь, не выдержавшая ничтожнейшего испытания, совершенно исчевла, только тогда рабочий начал понимать свое положение и свои интересы и стал развиваться самостоятельно, только тогда он перестал быть рабом буржуавии и в своих идеях, чувствах и действиях. А этому содействовали, главным образом, крупная промышленность и большие города.

Другим моментом, в вначительной мере повлиявшим на характер английских рабочих, была иммиграция ирландцев, о значении которой в этом смысле мы уже говорили выше. С одной стороны, она, как мы уже видели, способствовала деградации английского рабочего, оторвала его от цивилизации и ухудшила его положение, но вато, с другой стороны, она содействовала углублению пропасти между рабочим классом и буржуавией, а следовательно и ускорила приближение кризиса. Дело в том, что социальная болезнь, которой страдает Англия, протекает так, как протекает какая-нибудь физическая болезнь: она развивается согласно известным законам и имеет свои кризисы, из которых последний и самый сильный решает судьбу больного. Так как с наступлением этого последнего кризиса англий-

ская нация погибнуть не может, а напротив того, должна выйтииз него обновленной и возрожденной, то нам следует радоваться всему, что обостряет течение болевни. Кроме того ирландская иммиграция содействует этому еще тем, что прививает английскому рабочему классу страстный, живой темперамент ирландца. Отношения между ирландцами и англичанами многими своими сторонами напоминают отношения между французами и немцами, и сожительство более легкомысленного, легко возбуждающегося, страстного ирландца с спокойным, выдержанным, разумным англичанином может в конце концов оказаться полевным для обоих. Черствый эгоизм английской буржуавии горавдо дольше сохранился бы в рабочем классе, если бы не примешался к нему великодушный до самоотверженности характер ирландцев, в котором чувство на первом плане, и если бы чисто рассудочный холодный английский характер не был смягчен, с одной стороны, смешением рас, а с другой стороны -- постоянными сношениями с ирландцами.

В виду всего этого нет ничего удивительного, что английский рабочий класс с течением времени стал совсем другим народом, чем английская буржуазия. Буржуазия имеет со всеми другими нациями вемли больше родственного, чем с рабочими, с которыми она живет бок-о-бок. Рабочие говорят на другом диалекте, имеют другие идеи и представления, другие нравы и нравственные принципы, другую религию и политику, чем буржуазия. Это два совершенно равличных народа; настолько различных, насколько могут быть различны только две расы — два народа, из которых мы на континенте до настоящего времени внали только один — буржуазию. А между тем именно второй народ, состоящий из пролетариев, имеет гораздобольше значения для будущего Англии.

Что касается общественного характера английских рабочих, поскольку он выражается в их ассоциациях и политических принцинах, то мы будем еще говорить об этом ниже. Здесь мы хотим рассмотреть только результаты действия изложенных выше причин, то влияние, которое они имели на личный характер рабочих. Рабочий гораздо более гуманен в повседневной жизни, чем буржуа. Я упоминал уже выше, что нишие обращаются обыкновенно почти исключительно к рабочим и вообще рабочие больше делают для поддержания бедняков, чем буржуавия. Этот факт, подтверждения которому можно встретить на каждом шагу, устанавливает, между

¹ (1892). Мысль, что крупная промышленность разделила англичан на две различные нации, была, как известно, около того же времени высказана Дизразли в его романе: «Sybil, or the Two Nations».

прочим, Паркинсон, манчестерский каноник. Он говорит следующее: «Бедняки больше дают друг другу, чем богачи беднякам. В подтверждение моих слов я могу сослаться на свидетельство одного из наших старейших, опытнейших, наиболее наблюдательных и гуманных врачей, д-ра Бардслея. Последний открыто заявил, что общая сумма, которую бедняки ежегодно дают друг другу, превосходит ту, которую богачи дают ва то же время беднякам». Выражается гуманность рабочих и во многих других формах. Не баловала их самих жестокая судьба, и потому они могут сочувствовать тем, кому плохо живется. Для них каждый человек есть человек, -между тем как для буржуа рабочий не вполне человек. Вот почему они обходительнее, приветливее, и, хотя они более нуждаются в деньгах, чем имущий класс, они все же меньше до них жадны: для них деньги имеют ценность только ради того, что они могут на них купить, между тем как для буржуа они имеют особую присущую им ценность, ценность божества, и превращают его в нивкого, грявного «человека наживы». Рабочий, которому это чувство благоговения перед деньгами совершенно чуждо, не так жаден, как буржуа, готовый на все, чтобы ваработать деньги, видящий свою живненную цель в наполнении своего денежкого мешка. Вот почему рабочий может быть гораздо более объективным, может смотреть гораздо более открытыми глазами на действительность, чем буржуа, и не на все смотрит сквовь привму собственных выгод. От религиозных предрассудков его предохраняет недостаточное воспитание: ничего не понимая в этих делах, он не мучится ими; ему чужд фанатизм, которым опутана буржуавия, и если он все же немного религиовен, то это религиозность только номинальная и даже не теоретическая, практически же он живет только для настоящего мира и стремится устроиться в нем получше. Все буржуавные писатели сходятся на том, что рабочие не имеют религии и не посещают церкви. Отсюда во всяком случае следует исключить ирландцев, немногих стариков, ватем полубуржуавию, надсмотрщиков, мастеров и т. п. Но что касается массы, то она почти везде относится совершенно индиферентно к религии и исповедует разве кое-какой деизм, настолько смутный, что он может служить только для разговорного обихода или вызывать накой-то бевотчетный страх перед такими выражениями, как неверующий, атеист. Духовенство всех сент на очень плохом счету у рабочих, хотя оно потеряло влияние на них лишь недавно;

<sup>1 «</sup>On the present Condition of the Labouring Poor in Manchester etc.» by the Rev. Rd. Parkinson, Canon of Manchester. 3-rd. edit. London and Manchester 1841. Памфлет.

з настоящее время положение дел таково, что достаточно кому-нибудь в общественном собрании крикнуть: «he is a parson!» (это — поп!), чтобы оратор был вынужден оставить трибуну. И если общественное положение рабочего вообще делает его более объективным, более свободным от устаревших установившихся принципов и предвзятых мнений, чем буржуа, то этому не мало содействует также недостаток религиозного и прочего образования. Буржуа по уши погряз в своих классовых предрассудках, в принципах, привитых ему в детстве: с ним ничего поделать нельзя; он по существу консервативен, хотя бы и в либеральной форме; его интересы неразрывно связаны с существующим строем, и он для всякого движения вперед человек мертвый. Мало-по-малу он перестает стоять во главе исторического развития, и его место — сначала юридически, а со временем и фактически — займет рабочий.

Все это, как и вытекающая отсюда общественная деятельность рабочих, которую мы рассмотрим еще ниже, составляет хорошие стороны характера этого класса; дурные его стороны столь же легко наметить в общих чертах, причем они с такою же необходимостью вытекают из приведенных выше причин. Пьянство, половая распущенность, грубость и недостаток уважения к собственности — вот главные пороки, в которых его обвиняют буржуа. Что рабочие много пьют, вполне естественно и иначе быть не может. Шериф Алисон утверждает, что в Главго каждую субботу вечером напиваются пьяными 30 000 рабочих, и это число, бев сомнения, не малое; что один трактир приходился в этом городе в 1830 г. на двенадцать домов, а в 1840 г. на десять домов; что в Шотландии было уплачено акцива в 1823 г. с 2 300 000 галлонов водки и в 1837 г. с 6 620 000 галлонов, а в Англии в 1823 г. с 1 976 000 галлонов и в 1837 г. с 7 875 000 галлонов. 1 Пивной акт 1830 г., облегчивший устройство пивных, так называемых Jerry Shops, владельцам которых была разрешена только распивочная (to be drunk on the premises) продажа пива, облегчил также распространение пьянства, так как у каждого трактир оказался чуть ли не у порога дома. Почти на наждой улице можно найти несколько таких пивных, а если гденибудь за городом стоят два-три дома, то можно быть уверенным, что там найдется и Jerry-Shop. Кроме того имеются во множестве Hush-Shops, т. е. тайные трактиры, не имеющие разрешения, и не мало тайных винокурен, которые в отдаленных, редко посещаемых полицией кварталах выкуривают водку в огромных количествах.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> •Principles of Populations, passim.

М. и Э. 3.

Гаскелль насчитывает этих последних в одном Манчестере больше ста, и их годовое производство равно по меньшей мере 156 000 галлонов. В Манчестере имеется, кроме того, более тысячи трактиров и, следовательно, сравнительно с числом домов, по меньшей мере, столько же, сколько в Главго. Во всех других больших городах дело обстоит точно так же. И если принять во внимание, что, помимо обычных последствий пьянства, мужчины и женщины всякого возраста и даже дети, часто матери с детьми на руках, сходятся в этих трактирах с наиболее нивко павшими жертвами буржуазного режима-ворами, мошенниками и проститутками, если вспомнить, что иная мать дает водку грудному ребенку, которого она держит на руках, вряд ли кто-нибудь станет отрицать деморализующее действие этих трактиров на их посетителей. Пьявство это во всей его грубости можно наблюдать в особенности в субботу вечером, когда выдается ботная плата и работа прекращается немного раньше обыкновенного и когда весь рабочий класс выходит из своих ужасных кварталов на главные улицы. Мне редко удавалось в такой вечер выйти из Манчестера, не натолкнувшись на множество пьяниц, едва державшихся на ногах или валявшихся в канавах. В воскресенье вечером повторяются обыкновенно те же сцены, но шума бывает меньше. А когда все деньги истрачены, пьяница отправляется в первый попавшийся ломбард, которых в каждом большом городе множество — в Манчестере их свыше шестидесяти, а на одной только улице Сэльфорда (Чапель-стрит) от десяти до двенадцати — и закладывает все, что у него есть. Мебель, правдничная одежда, если она имеется, посуда,—все это каждую субботу массами берется ив ломбардов, чтобы почти всегда не повже среды вернуться туда же, и так дело продолжается до тех пор, пока какая-нибудь случайность не сделает выкуп невозможным и одна вещь за другой остается в руках ростовщика, или пока последний не откажется дать что-либо за вещь, ставшук никуда не годной. Кто собственными главами наблюдал распространение пьянства среди рабочих Англии, тот охотно поверит лорду Эшли, <sup>1</sup> что они ежегодно тратят на спиртные напитки до два-дцати пяти миллионов фунтов стерлингов. А насколько такое пьянство ухудшает положение рабочих, как разрушительно оно влияет на их физическое и нравственное здоровье, какую дезорганиза-цию оно вносит в семейные отношения, — все это каждому пред-ставить себе не трудно. Общества трезвости сделали, правда, не мало, но что могут значить несколько тысяч проповедников трезвости

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Заседание Нижней палаты 28 февраля 1843 г.

(«teetotalers») в сравнении с миллионами рабочих? Когда отец Мятью, ирландский апостол треввости, объезжает английские города, от тридцати до шестидесяти тысяч рабочих часто дают обет (pledge) не пить, но не проходит и четырех недель, как этот обет большей частью вабыт. Если, например, сосчитать, сколько лиц в Манчестере дали в последние три-четыре года обет не пить, полученное число превысит общее число жителей города, а между тем незаметно, чтобы пьянство уменьшалось.

Другим пороком английских рабочих, рядом с невоздержностью в потреблении спиртных напитков является невоздержность в половых сношениях. И этот порок вытекает с неизбежной, желевной необходимостью из общего положения этого класса, предоставленного самому себе, но не имеющего возможности надлежащим образом пользоваться своей свободой. Буржуазия предоставила ему только эти два наслаждения, возложив на него массу тяжкого труда и страданий. Чтобы хоть что-нибудь ввять от живни, рабочие набрасываются поэтому со всей страстью на эти два наслаждения, предаваясь им самым чрезмерным и беспорядочным образом. Когда людей ставят в положение, достойное только животного, им ничего более не остается, как или восстать против этого или на самом деле сделаться животными. А кроме того и буржуавия, даже честная ее часть, прямо содействует росту проституции. Сколько из 40 000 проституток, наполняющих каждый вечер улицы Лондона, 1 живет на счет добродетельной буржуавии? Скольким из них приходится продавать свое тело первому встречному, чтобы не умереть с голода, потому что их соблавнил буржуа? Вряд ли кто-нибудь станет отрицать, что буржуавия всего менее имеет право упрекать рабочих в половых излишествах.

Все пороки рабочих могут быть сведены к невовдержности в наслаждениях, отсутствию предусмотрительности и покорности существующему социальному строю, вообще к неспособности жертвовать наслаждениями данного момента ради более отдаленной выгоды. Но что же в этом удивительного? Класс, почти ничего не получающий в награду за свою тяжкую работу или получающий только самые нивменные наслаждения, должен слепо и жадно набрасываться на эти наслаждения! Если никто не заботится о просвещении этого класса, если все его положение таково, что он зависит от самых равнообравных случайностей и не может быть уверен в завтрашнем дне, то какой смысл, какой интерес ему быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alison, Principles of Population, voi II.

предусмотрительным, вести «солидную» жизнь и жертвовать наслаждёнием данного момента ради наслаждения в будущем, — наслаждения, которое именно для него с его вечно необеспеченным положением, весьма еще сомнительно? От класса, который получает в удел все невыгоды данного социального порядка и не пользуется ни одним из его преимуществ, от класса, которому этот социальный строй лишь враждебен, требуют еще, чтобы он относился к нему с почтелишь враждебен, требуют еще, чтобы он относился к нему с почтением! Это уж поистине слишком много! Но покуда этот социальный строй существует, рабочий класс уйти от него не может, и если отдельный рабочий против него возмущается, то от этого больше всего страдает он сам. Данный социальный строй делает и семейную жизнь рабочего почти невозможной. Какой может быть домашний уют в неопрятной, грязной квартире, едва пригодной даже для ночлега, плохо меблированной, часто незащищенной от дождя и не отапливаемой, с тяжелым воздухом п набитой людьми? Муж, а часто и жена и старшие дети работают целый день, все в различных местах, видят друг друга только утром и вечером — и к тому же это постоянное искушение выпить. Какая может быть при таких условиях семейная жизнь? Тем не менее, рабочий не может уйти от семьи, и должен в ней оставаться. Отсюда постоянные семейные семьи, и должен в ней оставаться. Отсюда постоянные семейные раздоры и споры, действующие деморализующим образом как на самих супругов, так в особенности на детей. Пренебрежение всеми семейными обязанностями—особенно пренебрежение детьми—слишком частое явление среди английских рабочих и обусловливается главным образом современным строем общества. И вот хотят, чтобы дети, вырастающие без призора в деморализующей среде, к которой часто принадлежат сами родители, были впоследствии нравственными людьми! Поистине наивные требования ставит рабочим самодовольный буржуа.

Неуважение к существующему социальному строю всего резче выражается в его крайнем проявлении — в преступлениях. Раз причины, приводящие к деморализации рабочего, действуют сильнее, более концентрированным образом, чем обыкновенно, он с такой же необходимостью должен стать преступником, с какой вода при 80° Реомюра переходит из жидкого состояния в газообразное. Своим грубым и жестоким обращением буржуазия превращает рабочего в столь же безвольную вещь, как вода, и он с такой же необходимостью подчинен законам природы, и вот наступает момент, когда у него всякая свобода действия исчезает. С ростом пролетариата возросло поэтому и число преступлений в Англии, и британская нация стала самой преступной нацией в мире. Из публикуе-

мых ежегодно «таблиц преступности» министерства внутренних дел видно, что число преступлений возрастало в Англии с невероятной быстротой. Число арестов ва уголовные преступления составляло только в Англии в Уэльсе:

| В | 1805 | году     |  |   |  |  | 4 605  |
|---|------|----------|--|---|--|--|--------|
| * | 1810 | »        |  |   |  |  | 5 146  |
| * | 1815 | <b>»</b> |  |   |  |  | 7 898  |
| * | 1820 | >>       |  |   |  |  | 13 710 |
| * | 1825 | *        |  |   |  |  | 14 437 |
| * | 1830 | <b>»</b> |  |   |  |  | 18 107 |
| * | 1835 | <b>»</b> |  |   |  |  | 20 731 |
| * | 1840 | >        |  |   |  |  | 27 187 |
| * | 1841 | >>       |  |   |  |  | 27 760 |
| * | 1842 | <b>»</b> |  | , |  |  | 31 309 |

В течение 37 лет число арестов увеличилось в семь раз. Из этого числа приходится на один Ланкашир в 1842 г. 4 497 арестов, т. е. более 14 %, а на округ Миддльсекс (со включением Лондона) — 4 094, т. е. свыше 13  $^{0}/_{0}$ . Таким образом, мы видим, что только на два округа, включающие больше города с многочисленным пролетариатом, приходится четвертая часть всех совершенных в стране преступлений, хотя население их далеко не составляет четвертой части всего населения страны. Из тех же таблиц преступности ясно вытекает, что почти все преступления совершаются пролетариатом: в 1842 г. 32,35% преступников не умели ни читать, ни писать, 58,32% плохо знали чтение и письмо, 6,77% хорошо читало и писало, 0,22% получило высшее образование и для 2,34% нельзя было установить степени образования. В Шотландии число преступлений возросло еще быстрее. В 1819 г. вдесь было совершено только 89 уголовных преступлений, в 1837 г. — 3 176, а в 1842 г. даже 4 189 преступлений. В Ланкашире, официальный отчет о котором составлен самим шерифом Алисоном, население удвоилось в течение тридцати лет, а число преступлений — в течение пяти с половиной лет, т. е. в шесть рав быстрее, чем население. - Что касается самих преступлений, то вначительное большинство их составляют, как во всех цивиливованных странах, преступления против собственности, т. е. обусловленные нуждой, ибо никто не крадет того, что у него есть. Отношение преступлений против собственности к числу населения составляло в Голландии 1:7 140, во Франции 1:1804, а в Англии, - около того времени, когда Гаскелль писал свою книгу, — 1:799; число преступлений против личности относилось к числу населения в Голландии, как 1:28 904, во Франции — 1:17 573, а в Англии, как

1:23 395; число всех вообще преступлений относилось к числу населения в вемледельческих округах как 1:1043 и в фабричных округах как 1:840; во всей Англии отношение это в настоящее время составляет едва 1:660, а с того времени, как была обнародована книга Гаскелля, прошло не более десяти лет.

Этих фактов поистине более чем достаточно, чтобы заставить

каждого, и даже буржуа, задуматься над последствиями такого положения дел. К чему же это может привести, если деморализация и преступность будут еще двадцать лет возрастать в той же пропорции? А если ва эти двадцать лет дела английской промышленности будут в менее блестящем положении, чем раньше, то рост преступлений должен еще более увеличиться! И теперь уже мы видим в обществе полное разложение, и теперь уже нельзя взять газеты в руки, чтобы не натолкнуться на самые разительные примеры осла-бления всех социальных связей. Из кучи лежащих передо мной английских газет я беру наудачу одну. Вот газета «Manchester Guardian» от 30 октября 1844 г., дающая нам отчет о происшествиях за три дня. Не давая себе труда сообщать нам подробные све-дения о Манчестере, она сообщает нам лишь наиболее интересные факты: на одной фабрике рабочие приостановили работу, чтобы добиться повышения заработной платы, но мировой судья заставил их снова приняться за работу; в Сэльфорде несколько мальчиков совершили кражи, и обанкротившийся купец попытался надуть своих кредиторов. Более подробные сведения о ближайших городах: в Аштоне были две кражи, одна кража со ввломом и одно самоубийство; в Бёри — одна кража; в Больтоне — две кражи и один случай уклонения от уплаты акцива; в Лидсе — одна кража; в Ольдгаме прекращение работы с целью увеличения заработной платы, одна кража, драка между ирландками; один шляпник, не принадлежав-ший к рабочему союзу, был побит членами союза, и одна мать была побита сыном; в Рочделе — ряд драк, нападение на полицию, ограбление церкви; в Стокпорте — недовольство рабочих своей ваработной платой, одна кража, один случай надувательства, драка, муж побил жену; в Уоррингтоне — одна кража и одна драка; в Вигане - одна кража и ограбление церкви. Хроника лондонских газет гораздо хуже. Здесь всевозможные виды надувательства, кражи, грабежи, семейные раздоры следуют одни за другими. Я беру наудачу газету «Times» от 12 сентября 1844 г., дающую отчет лишь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Manufacturing Population of England», chapt. 10. <sup>3</sup> Число уличенных преступников (22 733), деленное на число населения (около 15 миллионов).

о происшествиях одного дня. Здесь расскавывается об одной краже, о нападении на полицию, о присуждении отца к содержанию прижитого им вне ваконного брака ребенка, об изгнании родителями своего ребенка и об отравлении мужа женой. О подобных же происшествиях рассказывают нам все английские газеты. В Англии социальная война находится в полном разгаре. Каждый защищает себя и борется ва себя против всех остальных, и вопрос о том, причинит ли он вред всем тем, кого он считает свсими врагами, решается им с одной только эгоистической точки зрения: что ему выгоднее. Никому и в голову не приходит вступить в мирные соглашения со своими ближними: все разногласия решаются угрозами, самочинной расправой или судом. Одним словом, каждый видит в другом или врага, которого он должен удалить со своего пути, или в лучшем случае средство, которое он может использовать для своих целей. война, как показывают таблицы преступности, становится год от году все ревче, ожесточеннее и непримиримее; враждующие стороны постепенно делятся на два больших лагеря, борющихся друг с другом: один лагерь образует буржуавия, а другой — пролетариат. Эта война всех против всех и пролетариата против буржуавии не должна нас удивлять, ибо она есть лишь последовательное осуществление принципа, заложенного уже в свободной конкуренции. Но нас должно удивлять другое, а именно то, как буржуавия, на которую изо дня в день все более и более надвигается страшная гроза, остается столь спокойной, как она может изо дня в день читать обо всех этих вещах в газетах, не почувствовав - не скажу: негодования на существующий социальный строй, — но хотя бы только страха перед его последствиями, страха перед общим варывом всего того, что изо дня в день проявляется в отдельных преступлениях. Но на то она буржуавия и со своей точки врения она не может понять даже фактов, не говоря уже о вытекающих из них выводах. Изумительно только то, что классовые предрассудки и предваятые мнения могут ослепить целый класс в такой высокой — я бы скавал: безумно высокой -- степени. Но развитие нации идет своим путем, понимает ли это буржуавия или нег, и в один прекрасный день поравит имущий класс такими неожиданностями, о которых и не снилось его мудрецам.

## VI.

## ОТДЕЛЬНЫЕ ОТРАСЛИ ТРУДА.

## ФАБРИЧНЫЕ РАБОЧИЕ В ТЕСНОМ СМЫСЛЕ.

Переходя теперь к исследованию наиболее важных групп английского промышленного пролетариата, мы, следуя установленному выше принципу, должны начать с фабричных рабочих, т. е. тех, которые находятся под защитой фабричного вакона. Этот последний регулирует рабочее время на фабриках, на которых с помощью водяной или паровой силы прядут или ткут шереть, шелк, бумагу и лен, и распространяется поэтому на самые важные отрасли английской промышленности. Живущий ими класс является многочисленнейшим, старейшим, наиболее интеллигентным и энергичным, но вато и наиболее неспокойным и наиболее ненавистным буржувани классом английских рабочих. Эти-то рабочие — в особенности ванятые в хлопчатобумажной промышленности — стоят во главе рабочего движения, как их ховяева, фабриканты, в особенности фабриканты Ланкашира, стоят во главе буржуваной агитации.

Мы видели уже во введении, что именно эта часть рабочего класса впервые была вырвана из прежних условий своей жизни введением новых машин. Нет поэтому ничего удивительного в том, что и дальнейшие изобретения механики тоже больше и сильнее всего ватрагивали именно ее. История хлопчатобумажной промышленности, изложенная Юром, Бэнсом и др., на каждой странице повествует о все новых и новых улучшениях, из которых большинство введено и в остальных из упомянутых выше отраслей промышленности. Ручная работа почти везде вытеснена машиной, почти все манипуляции производятся силой воды или пара, и при этом каждый год приносит новые улучшения.

При нормальном социальном строе все эти улучшения можно было бы только приветствовать; но там, где бушует война всех

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Cotton Manufacture of Great Britain, By Dr A. Ure. 1836.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «History of the Cotton Manufacture of Great Britain», By E. Baines, Esq.

против всех, отдельные лица присваивают себе все выгоды и тем лишают большинство средств к существованию. Каждое улучшение в машине отнимает у рабочих кусск хлеба, и чем важнее улучшение, тем больше рабочих остается без работы; каждое улучшение, следовательно, вывывает для некоторой части рабочего класса те же последствия, какие вызывает кризис в промышленности, т. е. нужду, нищету и преступления. Приведем несколько примеров. Возьмем первое изобретение — прядку «Джении» (см. выше). Приводимая в движение одним рабочим, она производит по меньшей мере в шесть раз больше, чем обыкновенная прядка за то же время, и, следовательно, каждая новая «Дженни» лишает куска хлеба пять прядильщиков. Ватерная машина, производящая еще больше, чем прядка «Дженни», и тоже требующая только одного рабочего. лишила заработка еще больше людей. Мюль-машина требовала еще меньше рабочих, сравнительно с количеством производимого продукта, и потому ее введение имело те же последствия, а каждое улучшение ее, каждое увеличение числа веретен опять-таки уменьшало число необходимых рабочих рук. Увеличение числа веретен имело особенно важное вначение, так как оно лишало куска хлеба большие массы рабочих: если раньше один «прядильщик» с несколькими детьми-подручными (piecers) приводил в движение 600 веретен, то теперь он мог наблюдать ва двумя мюлями с 1 400 -2 000 веретен, и два взрослых прядильщика и часть ванятых при них подручных остались без заработка. А с тех пор, как на значительном числе фабрик были введены сельфакторы (автоматические станки), значение прядильщика совершенно свелось на нет, и его ваменила машина. Передо мной книга, написанная известным вождем чартистов в Манчестере, Джемсом Личем. 1 Человек этот работал в течение многих лет в различных отраслях труда, на фабриках и в угольных копях и лично мне внаком как человек честный, надежный и дельный. Благодаря своему положению в партии, он имел под рукой множество самых подробнейших сведений относительно различных фабрик, -- сведений, собранных самими рабочими. На основании этих сведений он составил таблицы, из которых видно, что в 1829 г. на 35 фабриках было занято на 1 060 прядильщиков больше, чем в 1841 г., хотя число веретен на этих фабриках увеличилось за это время на 99 239. Он приводит далее пять фабрик, на которых нет более ни одного прядильщика, так как на них работают одни сельфакторы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Stubborn Facts from the Factories, by a Manchester Operative». Published and dedicated to the working Classes, by Wm. Rashleigh, M. P. London, Ollivier, 1844, 28 sq.

В то время как число веретен увеличилось на 10%, число прядильщиков уменьшилось на 60% и больше. — И, — прибавляет Лич, — с 1841 г. было введено столько улучшений, как удвоение рядов веретен (double decking) и др., что на некоторых из названных фабрик вновь лишились работы половина прядильщиков; так, на одной только фабрике, где еще очень недавно работало 80 прядильщиков, число их уменьшилось до 20, а остальные были уволены или были вынуждены исполнять детскую работу за детскую плату. Подобные же сведения мы находим у Лича относительно Стокпорта, где в 1835 г. было ванято 800 прядильщиков, а в 1843 г. осталось только 140, хотя промышленность в этом городе за эти 8 — 9 лет значительно развилась. В чесальных машинах также были введены различные улучшения, что тоже лишило заработка половину рабочих. На одной фабрике установлены усовершенствованные тростильные машины, вследствие чего из восьми девушек четыре остались без заработка, а остальным четырем фабрикант понизил плату с восьми на семь шиллингов. То же произошло и в ткацкой промышленности. Мехашиллингов. То же произошло и в ткацкой промышленности. Меха-нический ткацкий станок захватил одну область ручного ткачества за другой, а так как он производит гораздо больше, чем ручной станок, и один рабочий может наблюдать за работой двух механи-ческих станков, то и здесь множество рабочих осталось без заработка. То же имело место и в других отраслях текстильной промышленности — в шерсто-и льнопрядильнях, на шелковых фабриках; механический станок начинает даже завоевывать отдельные отрасли на ткацких шерстяных и льняных фабриках; в одном Рочделе работает больше механических, чем ручных ткацких станков, при выделке фланели и других шерстяных изделий. — Буржуазия на это обыкновенно отвечает, что улучшения в машинах, уменьшая расходы на производство товаров, ведут к понижению цен на них, а понижение цен ведет к росту потребления, к постройке новых фабрик, на котоцен ведет к росту потребления, к постройке новых фабрик, на которых лишившиеся ваработка рабочие могут вновь найти занятие. Буржуавия права в одном, а именно в том, что при известных условиях, благоприятных общему промышленному развитию, каждое понижение цен такого товара, сырой материал которого стоит недорого, ведет к вначительному усилению потребления и устройству новых фабрик. Но что касается всего остального, она говорит вопиющую неправду. Она не принимает в расчет того факта, что проходит много лет, пока скажутся последствия понижения цен, и будут устроены новые фабрики. Она умалчивает о том, что усовершен-ствования машин ведут к тому, что действительная напряженная работа все более и более переносится на машину, а работа вврослых

мужчин сводится к простому наблюдению, что может сделать и слабая женщина и даже ребенок и что они и делают за половину или даже треть платы; таким образом, взрослые рабочие все более и более вытесняются из промышленности и, несмотря на рост производства, не находят вновь работы. Она умалчивает о том, что целые отрасли труда вследствие этого либо совершенно исчевают, либо настолько ивменяются, что рабочим приходится изучать их ваново; она осторожно обходит то, на чем она обыкновенно настаивает, когда хотят вапретить работу малолетних: для того, чтобы быть хорошим рабочим на фабрике, необходимо приучиться к работе с самых ранних лет и еще до десятилетнего возраста (см., напр., «Factories Inq. Comm. Rept.» в различных местах). Наконец, она как будто вабывает, что процесс развития техники продолжается, и если рабочему удается найти ванятия в новой отрасли труда, развитие техники вытесняет его и отсюда, лишая его последней надежды на обеспеченный заработок. Но буржуазии достаются все выгоды от улучшения машин в течение первых лет, когда на многих фабриках работают еще старые машины и улучшения не введены повсеместно; ей тогда представляется прекраснейший случай набить карманы, нельзя от нее требовать, чтобы она видела и невыгоды от улучшения машин.

Что с улучшением машин ваработная плата понижается, это буржуавия тоже яростно опровергает, между тем как рабочие не перестают на этом настаивать. Буржуазия уверяет нас в том, что хотя с облегчением производства поштучная плата понивилась, недельная плата, тем не менее, в общем скорее повысилась, чем понизилась, и положение рабочих скорее улучшилось, чем ухудшилось. Трудно ответить точно на этот вопрос, так как рабочие большею частью ссылаются на падение поштучной платы. При всем том несомненно, что в различных отраслях труда и недельная плата понивилась с улучшением машин. Рабочие, изготовляющие тонкую пряжу, получают, правда, высокую заработную плату от 30 до 40 шиллингов в неделю, ибо они организованы в сильный союз для удержания на известном уровне заработной платы и работа их требует долгого обучения. Но рабочие, которые изготовляют грубую пряжу и которым приходится конкурировать с сельфакторами, не пригодными для изготовления тонкой пряжи, и союз которых с введением этих машин был обессилен, получают очень нивкую плату. Один из таких рабочих мне говорил, что он зарабатывает не более 14 шиллингов в неделю, и с этим совпадают показания Лича, что на различных фабриках, изготовляющих грубую пряжу, рабочие зарабатывают в

неделю меньше  $16^{1}/_{2}$  шиллингов, и что прядильщик, зарабатывавший тремя годами раньше 30 шиллингов, теперь едва в состоянии выработать  $12^{1}/_{2}$  шиллингов и в последние годы в среднем больше не вырабатывал. Заработная плата женщин и детей, правда, меньше упала, но это только потому, что она с самого начала не была высока. Я внаю множество женщин, вдов с детьми, с трудом вырабатывающих в неделю от 8 до 9 шиллингов, а что на эти деньги невозможно сносно жить с семейством, со мной согласится всякий, внающий цены на самые необходимые жизненные продукты в Англии. Но что с усовершенствованием машин заработная плата вообще понижается, единогласно утверждают все рабочие; что утверждение промышленной буржуазии, будто с введением машин положение рабочего класса улучшилось, считается рабочими вопиющей ложью, можно услышать во всяком рабочем собрании в фабричных округах. Но если бы даже было верно, что упала только относительная ваработная плата, именно поштучная плата, а абсолютная, т. е. вырабатываемая рабочим в неделю сумма, осталась без изменения, то что же из этого следует? Из этого следует только то, что рабочим приходилось спокойно смотреть, как господа фабриканты набивают карманы, извлекая выгоды из всякого улучшения машин и не уступая им, рабочим, и ничтожной части. Когда буржуазия выступает против рабочим, и ничтожной части. Когда буржуазия выступает против рабочих, она забывает даже самые элементарные принципы своей собственной политической экономии. Она, которая в других случаях клянется Мальтусом, кричит рабочим: где нашли бы работу, не будь машин, те миллионы жителей, на которые увеличилось население Англии? 1 Как будто буржуазия сама не внает прекрасно, что не будь этих машин и вызванного ими расцвета промышленности, эти «миллионы» вовсе на свет не родились бы и не выросли бы! Если машины и принесли какую-нибудь пользу рабочим, то только ту, что они доказали им необходимость такой социальной реформы, после которой машины работали бы не во вред рабочим, а на пользу им. Пусть мудрые господа буржуа спросят когда-нибудь у людей, подметающих в Манчестере или где-нибудь в другом городе улицы (теперь, конечно, и этого уже нет, так как и для этого придуманы и введены машины), или у продающих на улицах соль, спички, шнурки для ботинок, апельсины и т. д., или у вынужденных просить мило-стыню, пусть у них спросят, чем они были раньше, и многие из них ответят: мы были фабричными рабочими, и машины лишили нас ваработка. При современных социальных условиях усовершенство-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Этот вопрос задает, например, господин Саймонс в «Arts and Artizans».

ванне машин только невыгодно для рабочих и часто наносит им величайший вред. Каждая новая машина приносит с собой бевработицу, нужду и нищету, а в такой стране, как Англия, в которой и бев того почти всегда имеется «ивлишнее население», потеря места является в большинстве случаев самым худшим, что может постигнуть рабочего. И не говоря уже об этом, какое расслабляющее, обескураживающее действие должна иметь эта неуверенность в завтрашнем дне, вытекающая из непрерывного развития техники и связанной с ней безработицы, на рабочего, и бев того уже обескураженного. Чтобы не впасть в отчаяние, рабочему и здесь остается только одно из двух: либо внутреннее и внешнее возмущение против буржуазии, либо пьянство и вообще распутство. И английские рабочие прибегают и к тому, и к другому. История английского пролетариата рассказывает нам о сотнях возмущений против машин и против буржуазии вообще, а о распутстве рабочих мы уже говорили. Оно представляет, конечно, лишь особый вид отчаяния.

Всего хуже положение тех рабочих, которым приходится конкурировать с вновь введенной машиной. Цена изготовляемого ими товара определяется ценой того же товара, изготовленного машиной, а так как продукт машинного производства стоит дешевле продукта ручного производства, то конкурирующий с машиной рабочий получает самую низкую плату. То же можно сказать о каждом рабочем, работающем при старой машине, если ему приходится конкурировать с более новыми, лучшими машинами. Конечно, кому же другому нести убытки? Фабриканту не хочется бросить свою старую машину, но ему и убытка терпеть не хочется; не может же он возмещать свои убытки на мертвой машине, и вот за них должен платиться живой рабочий, всеобщий козел отпущения. Из этих рабочих, которым приходится конкурировать с машинами, всего хуже живется ручным ткачам, работающим в хлопчатобумажной промышленности. рабочие получают самую низкую плату, и, когда работы у них вполне достаточно, они варабатывают не более 10 шиллингов в неделю. Во-первых, одну отрасль ткацкого дела за другой отбивает у них механический ткацкий станок, а во-вторых, ручной ткацкий станок является последним убежищем всех рабочих, лишившихся работы в других отраслях труда, так что предложение рабочих рук вдесь всегда огромное. Вот почему ручной ткач в средние периоды чувствует себя счастливым, если он варабатывает в неделю 6 — 7 шиллингов, а чтобы заработать эту сумму, ему приходится сидеть за своим станком 14 — 18 часов в сутки. Для больминства тканей требуется сырая мастерская, чтобы нить не рвалась

каждую минуту, и вот отчасти из-за этого, отчасти вследствие бедности рабочих, которые за лучшую квартиру платить не в состоянии, в мастерских ручных ткачей большей частью нет ни досчатого, ни каменного пола. Мне приходилось посещать не мало квартир ручных ткачей; помещались они в самых заброшенных грязных дворах и улицах, обыкновенно в подвалах. Часто с полдюжины этих ткачей, из которых некоторые женаты, живет в одном коттэдже, состоящем ив одной или двух рабочих комнат и большой спальни для всех. Пищу их составляет почти исключительно картофель, иногда немного овсяной каши, редко молоко и почти никогда мясо; очень многие ив них ирландцы или ирландского происхождения. И эти бедняки, которым раньше всех и дольше всех приходится страдать от последствий всякого кривиса, должны служить буржуавии орудием, когда ей приходится отражать нападки на фабричную систему! Смотрите, — восклицает с торжеством буржуазия, — смотрите, как плохо приходится этим бедным ткачам, между тем как фабричному рабочему живется хорошо, а ватем судите о фабричной системе!1 Как будто не сама фабричная система с ее машиной виной тому, что положение ручных ткачей так плохо, и как будто буржуавия сама этого не внает так же хорошо, как и мы! Но буржуавия вдесь заинтересована, а ей ничего не стоит еще раз солгать или слицемерить.

Присмотримся ближе к тому факту, что развитие машинного производства все более и более вытесняет работу вврослых мужчин. Работа при машинах, как прядильных, так и ткапких, сводится главным образом к связыванию разорванных нитей, а все остальное делает машина; для этой работы требуется не столько сила, сколько большая гибкость пальцев. Вот почему вврослые мужчины для этого не только не нужны, но даже, вследствие более сильного развития мышц и костей их рук, менее пригодны, чем женщины и дети, и потому из этой отрасли труда они почти совершенно вытеснены. Таким образом, чем больше деятельность рук, сила мышц заменяются с введением машин силой воды или пара, тем менее фабрикант нуждается во верослых мужчинах, а так как женщины и дети получают более низкую плату и, как уже сказано, более пригодны к этой работе, то они и занимают место взрослых мужчин. В прядильнях при ватерных машинах работают только женщины и девушки, при мюльмашинах — прядильщик, взрослый мужчина (который при сельфакторах становится излишним) и несколько подручных, большей частью

<sup>1</sup> См., например, д-р Юр в «Philosophy of Manufactures».

женщин и детей, порой молодых мужчин 18 — 20 лет, иногда старых, лишившихся работы прядплыщиков, для сеязывания нитей. За механическими ткацкими станками работают большей частью женщины от 15 до 20 лет и старше, иногда и мужчины, которые, однако, редко остаются при этом ванятии после 21 года. У ровничных машин тоже работают только женщины; мужчины лишь оттачивают и чистят чесальные машины. Кроме того на всех фабриках находят работу еще несколько детей и несколько вврослых мужчин: первые заняты сниманием и насаживанием катушек (doffers), а вторые служат в качестве надсмотрщиков, механика, машиниста при паровой машине, столяров, привратника и т. д. Но сама работа при машинах производится женщинами и детьми. Фабриканты и это отрицают и в прошлом году обнародовали даже пространные таблицы, которые должны были доказать, что машины вврослых мужчин не вытесняют. Из таблиц этих видно, что из всех фабричных рабочих более половины (52%) составляют женщины и около 48% — мужчины и что из всех этих рабочих более половины старше 18 лет. Все это совершенно верно, но господа фабриканты осторожно не говорят нам, сколько верослых рабочих было мужского и женского пола, а в этом все дело. Они и бев того, очевидно, внесли в таблицы всех верослых мужчин, находящихся в каком-нибудь соприкосновении с фабрикой: механиков, столяров и даже, может быть, конторщиков, и тем не менее у них нехватает смелости сказать всю правду. Таблицы эти вообще пестрят извращенными цифрами, неверными данными и средними числами, импонирующими несведущему человеку и ничего не доказывающими человеку опытному; они умалчивают о важнейших вопросах и доказывают только слепой эгоизм и недобросовестность авторов-фабрикантов. Заимствуем из речи, произнесенной лордом Эшли 15 марта 1844 г. в Нижней палате, некоторые сведения о возрасте и поле рабочих, — сведения, не опровергнутые данными фабрикантов, которые, к тому же, касаются только части английской фабричной промышленности. Из 419 560 фабричных рабочих Великобритании (1839)—192 887 человек, т. е. почти половина, были моложе 18 лет и 242 296 человек было женского

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «В некоторых отраслях хлопчатобумажной промышленности в Ланкашире положение вещей в отношении заработной платы стало очень запутанным: сотни молодых мужчин от 20 до 30 лет работают в качестве подручных, вырабатывая не более 8 — 9 шиллингов в неделю, между тем как на той же фабрике дети 13 лет зарабатывают 5 шиллингов, а молодые девушки от 16 до 20 лет — 10 — 12 шиллингов в неделю». Отчет фабричного инспектора Л. Горнера октябрь 1844 г.

пола и из них 112 192 были моложе 18 лет. Таким обравом, окавывается, что 80 695 мужчин рабочих было моложе 18 лет, а вврослых мужчин рабочих было 96 569, или 23%, т. е. меньше одной четверти всех рабочих. На хлопчатобумажных фабриках женщины составляли  $56 \, ^{1}/_{4} \, \%$ , на фабриках шерстяных изделий —  $69 \, ^{1}/_{2} \, \%$ , на шелковых фабриках —  $70 \, ^{1}/_{2} \, \%$ , на льнопрядильных —  $72 \, ^{1}/_{2} \, \%$ . Этих цифр, думается, достаточно, чтобы доказать вытеснение взрослых мужчин рабочих. Стоит, впрочем, вайти на первую попавшуюся фабрику, чтобы убедиться в этом. Отсюда тот переворот в существующем социальном строе, который благодаря своей вынуждевности имеет самые гибельные последствия для рабочих. Прежде всего работа женщин совершенно разрушает семью. Действительно, если жена проводит на фабрике 12 — 13 часов в день, а муж работает тут же или в другом месте, то что же может выйти из детей? Растут они, как сорная трава, или их отдают под надвор чужим ва один или полтора шиллинга в неделю, а как с ними там обращаются, не трудно себе представить. Вот почему в фабричных округах так ужасающе часты несчастные случаи с малыми детьми вследствие недостатка надвора. Согласно записям коронера в Манчестере (согласно отчету «Fact. Inq. Comm.», Rept. of D-r Hawkins, p. 3) ва девять месяцев там умерло 69 человек от ожогов, 56 утонуло, 23 умерло от падения и 77 человек от других несчастных случаев, т. е. всего было 225 несчастных случаев, <sup>1</sup> между тем как в нефабричном Ливерпуле в течение двенадцати месяцев было только 146 несчастных случаев со смертельным исходом. Несчастные случаи в угольных копях не приняты при этом во внимание в обоих городах и нужно иметь в виду, что коронер Манчестера не простирает своей власти на Сэльфорд, так что население обоих округов следует считать приблизительно равным. Газета «Manchester Guardian», почти в каждом номере рассказывает об одном или нескольких случаях смерти от ожогов. Что работа матерей является также одной из причин большой смертности малолетних детей, понятно само собой и с полной несомненностью докавывается фактами. Женщины возвращаются на фабрику часто уже через 3—4 дня после родов, оставив, конечно, ребенка дома. В свободные часы им приходится бегом пускаться домой, чтобы накормить ребенка и самим кое-что перехватить, но ясно, какое это может быть кормление. Лорд Эшли приводит покавания нескольких работниц: М. Г., двадцати лет, имеет двоих детей,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В 1843 году было в числе несчастных случаев, зарегистрированных в больнице в Манчестере, 189 случаев ожогов. Сколько из них закончилось смертью, неизвестно.

из которых один грудной ребенок и находится на попечении старшего; она уходит на фабрику после пяти часов утра и возвращается оттуда в восемь часов вечера; в течение дня молоко вытекает из груди, просачиваясь через платье. — Г. В. имеет троих детей, уходит из дому в пять часов утра в понедельник и возвращается лишь в субботу в семь часов вечера, и по возвращении ей так много приходится работать для детей, что раньше трех часов утра она спать не ложится. Приходя часто под проливным дождем, она вынуждена работать в промокшем платье. «Груди у меня страшно болели, — говорила она, — и я бывала вся мокрая от выделявшегося молока». нение наркотических средств, для того чтобы дети были спокойны, только поощряется этой подлой системой, и в самом деле оно распространено в фабричных округах в самых широких размерах. По мнению д-ра Джонса, главного регистратора манчестерского округа, этот обычай является главной причиной частых смертных случаев от судорог. Работа женщин на фабрике неизбежно разрушает семью, и при современном состоянии общества, основой которого служит семья, обстоятельство это имеет самые демораливующие последствия как для супругов, так и для детей. Мать, у которой нет времени ваботиться о своем ребенке, дарить ему в первые годы жизни самую обыкновенную материнскую ласку, — мать, которой редко удается видеть своего ребенка, не может быть ему матерью, не может не относиться к нему равнодушно, без любви, без всякой заботливости, как к совершенно чужому ребенку. И дети, выросшие в таких условиях, совершенно потеряны для семьи, не могут чувствовать себя как дома в семье, которую они сами после заводят, потому что они слишком привыкли к жизни в одиночку, и этим еще более содействуют разрушению семьи в рабочей среде. Другой причиной разрушения семьи является работа детей на фабриках. Как только они начинают зарабатывать больше того, что стоит их содержание родителям, они начинают платить родителям за стол и квартиру, а остальное тратят на себя. Происходит это нередко уже на четырнадцатом и пятнадцатом году (Power, Rept. on Leeds, passim; Tufnell, Rept. on Manchester, p. 17, etc. фабричного отчета). Одним словом, дети становятся самостоятельными, смотрят на родительский дом как на постоялый двор, который они часто меняют на другой, если он им перестает нравиться.

Во многих случаях работа женщины на фабрике не разрушает семьи, а ставит ее вверх ногами. Жена работает на всю семью, а муж сидит дома, смотрит за детьми, убирает, стряпает и т. д. Таких случаев очень и очень много; в одном Манчестере можно насчитать

не мало сотен таких мужей, осужденных исполнять домашние работы. Не трудно себе представить, какое справедливое возмущение вывывает эта настоящая кастрация у рабочих и к какому радикальному изменению всех семейных отношений она приводит в то время, когда все остальные общественные отношения остаются без перемен. Предо мной лежит письмо одного английского рабочего, Роберта Паундера, он живет Barons' Buildings, Woodhouse Moor-Side, в Лидсе (буржуавия может отыскать его, я ради нее и указываю точный адрес его); это письмо адресованно Остлеру. Наивность этого письма вряд ли удастся передать в переводе и наполовину, орфография же и иоркпирский диалект исчезнут совершенно. В этом письме автор рассказывает, как другой рабочий, его знакомый, в поисках за работой попал в Сент-Хеленс в Ланкашире и там отыскал одного своего старого друга. «И вот, сударь, он нашел его, и когда он подошел к его бараку, как вы думаете, что это было? Сырой нивенький подвал, а мебель в нем следующая: два старых стула, круглый стол на трех ножках, один сундук, никакой постели, а только охапка старой соломы в углу, покрытая парой грявных простынь, и два полена дров у камина. Когда мой бедный друг вошел туда, бедняк Джек сидел на поленьях у огня и что бы вы думали он делал? Он штопал чулки своей жены толстой иглой. Увидя моего друга на пороге, он хотел было спрятать свою работу, но Джо — так вовут моего друга — увидел все и сказал: «Чорт возьми, Джек, что ты делаешь? где твоя жена? что у тебя ва работа?» Бедный Джек был смущен и сказал: «Я внаю, что это не моя работа, но моя бедная жена на фабрике; она отправляется туда в половине шестого утра, работает там до восьми часов вечера и так утомляется, что, возвратившись домой, ничего более делать не может. Поэтому мне приходится за нее делать, что я могу. У меня нет работы, нет ее уже более трех лет, и во всю жизнь я ее не найду». Горько заплакав, он сказал: «Да, любевный Джо, есть достаточно работы для женщин и детей в этой местности, но нет работы для мужчин. Легче сто фунтов стерлингов найти на улице, чем найти работу. Но я никогда не поверил бы, чтобы ты или кто другой мог увидать, как я моей жене чулки штопаю, потому что это нехорошая работа. Но жена моя почти не может уже стоять на ногах, и я боюсь, что она ваболеет, и я тогда не знаю, что с нами станется, потому что она уже давно стала мужем, а я женой. Нехорошая это работа, Джо. Не всегда это так было», — продолжал он с горьким плачем. — «Но скажи мне, Джек, — спросил Джо, — как же ты жил все это время, не имея никакой работы? «Я скажу тебе, Джо, — ответил Джек: — я жил, как жилось, а жи-

лось очень плохо. Когда я женился, я, как ты внаешь, имел достаточно работы, и лентяем, как ты знаешь, я никогда не был». — «Нет, лентяем ты никогда не был».—«У нас была хорошая меблированная квартира, и Мэри работать не приходилось, я зарабатывал достаточно для двоих. Но теперь все перевернулось в мире: Мэри должна работать, а н должен оставаться дома, смотреть за детьми, мести пол, стирать, печь хлеб и починять платье. Когда моя бедная жена возвращается вечером домой, она вся разбита и ничего более делать не может. Знаешь, Джо, это очень трудно для человека, который привык к другому».—«Да, — ответил Джо, — это трудно». И Джек опять стал плакать; он говорил, что было бы лучше, если бы он никогда не женился, никогда на свет не родился; но когда он женился на Мэри, ему и в голову не приходило, что такое с ним случиться может. «Я не раз ревел по поводу этого», —сказал Джек. Ну, сударь, когда Джо все это услышал, -- рассказывал он мне потом, -он проклял фабрики, фабрикантов и правительство всеми проклятиями, которым научился на фабрике с детства».

Можно ли себе представить более нелепое, более бессмысленное положение, чем описанное в настоящем письме? И это состояние, отнимающее у мужчины его мужественность, а у женщины ее женственность и в то же время не развивающее у мужчины действительной женственности, а у женщины действительной мужественности, это состояние, самым поворным образом унижающее как тот, так и другой пол и в обоих-человеческое достоинство, -- оно есть конечно следствие нашей хваленой цивилизации, последний результат всех тех напряжений, которые были сделаны сотнями поколений для улучшения своего собственного положения и положения своих потомков! При виде того, к какому издевательству привели все человеческие страдания и усилия, нам остается только или отчанться в самом человечестве и его судьбе или признать, что человечество шло к своему счастью ложными путями. Мы должны признать, что такой переворот в отношениях полов мог произойти только потому, что отношения между ними были с самого начала поставлены на ложную почву. Если недостойно человека господство жены над мужем, являющееся необходимым следствием фабричной системы, то должно быть недостойно и первоначальное господство мужа над женой. Если господство женщины теперь, как некогда господство мужчины, основано на том, что она больше всего или даже все вносит в общую сокровищницу семьи, то отсюда с необходимостью следует, что эта общность имущества не истинна, не разумна, ибо один член семьи кичится тем, что он внес больше.

Если семья современного общества разрушается, то это доказывает, что связующей нитью ее была не семейная любовь, а частный интерес, сохранившийся, несмотря на кажущуюся общность имущества.1 Такие же отношения существуют между родителями и детьми, поддерживающими безработных родителей, если они им не уплачивают, как упомянуто уже выше, за содержание. Д-р Гокинс свидетельствует в своем фабричном отчете, что такие отношения встречаются очень часто, и в Манчестере это обычное явление. Как в иных случаях жена, так тут дети — хозяева в доме. Лорд Эшли приводит пример такого положения вещей в своей речи в заседании Нижней палаты 15 марта 1844 года. Один человек выругал своих двух дочерей за то, что они были в трактире, на что те заявили, что им надоело терпеть над собой команду. «Чорт вас возьми, нам приходится вас содержать»; надо же что-нибудь иметь за свою работу. Они выбрались из родительского дома, оставив отца и мать на произвол судьбы.

Незамужним женщинам, вырастающим на фабриках, не лучше, чем вамужним. Само собой понятно, что девушка, с девяти лет работающая на фабрике, не может быть знакома с домашними работами, вследствие чего все фабричные работницы совершенно не в состоянии вести домашнее ховяйство. Они не умеют ни шить, ни вязать, ни готовить обед, ни стирать, незнакомы с самыми обычными домашними работами, а как обходиться с малыми детьми-понятия не имеют. Отчет «Fact. Inq. Comm.» доказывает это на множестве примеров, а д-р Гокинс, комиссар для Ланкашира, говорит об этом следующее (на странице 4 отчета): «Девушки выходят замуж рано и без врелого размышления: у них нет ни средств, ни времени, ни возможности для изучения самых обычных обязанностей ховяйки, да и помимо всего прочего у них нет времени для выполнения втих обяванностей. Мать оторвана от своего ребенка ежедневно в течение двенадцати часов; ребенок находится под надвором девочки или старухи, нанятой за особую плату; к тому же квартирой фабричных рабочих бывает часто не уютный дом (home), а подвал, в котором не найдешь ни кухонной посуды, ни необходимых вещей для стирки, шитья и починки, — ничего того, что могло бы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Как много замужних женщин работает на фабриках, видно из показаний, данных самими фабрикантами: на 412 фабриках в Ланкашире работает 10 721 замужняя женщина; из их мужей только 5 314 человек тоже работали на фабриках, 3 927 имели посторонние занятия, 821 сидели без работы, а относительно 659 человек сведений не было. Таким образом, на каждую фабрику приходилось двое, если даже не трое мужчин, живущих трудом своей жены.

сделать жизнь приятной и родной очаг привлекательным. По этим и по другим причинам и в особенности ради уменьшения высокой смертности детей я могу лишь пожелать, чтобы наступило время, когда замужним женщинам работа на фабриках будет запрещена». — (Отдельные примеры и показания см. «Fact. Inq. Comm. Report.», Cowell, Evid. p. 37, 38, 39, 72, 77, 50. Tufnell, Evid. p. 9, 15, 35, 54 etc.) Но все это еще сравнительно не так важно. Еще хуже мораль-

ные последствия работы женщин на фабриках. Совместное пребывание людей обоих полов и всякого возраста в одной мастерской, неизбежное сближение между ними, скопление людей, не получивших никакого интеллектуального и нравственного воспитания в одном тесном пространстве — все это не может иметь благоприятное влияние на развитие женского характера. Фабрикант, если даже он и следит за этим, может вмешаться только тогда, когда действительно происходит что-нибудь скандальное; о постоянном, но менее ваметном влиянии более безнравственных людей на менее испорченных и в особенности на молодых он знать не может и предупредить, следовательно, тоже не может. Но именно это влияние и есть самое вредное. Разговоры, которые ведутся на фабрике, многими были на-званы перед фабричной комиссией 1833 г. «неприличными», «сквер-ными», «грязными», и т. д. (Cowell, Evid., р. 35, 37 и во многих других местах). Здесь в малом масштабе происходит то, что в крупном масштабе мы видим в больших городах. Скопление населения имеет те же последствия для тех же людей, безразлично, происходит ли оно в большом городе или на маленькой фабрике. Если фабрика меньше, то сближение сильнее и неизбежнее. Последствия не заставляют себя долго ждать. Один свидетель в Лейстере говорил, что он охотнее послал бы свою дочь побираться, чем на фабрику, что фабрики — настоящие трущобы и что большинство проституток города обязаны им своей судьбой (Power, Evid, р. 8). Другой свидетель из Манчестера «не колеблясь утверждает, что три четверти молодых фабричных работниц в возрасте от 14 до 20 лет не девственницы» (Cowell, Evid., р. 57). Комиссар Кауелль утверждает вообще, что нравственность фабричных ниже среднего уровня нравственности всего рабочего класса (стр. 82), а д-р Гокинс говорит следующее (Rept. p. 4): «Оценку нравственной стороны половых отношений выразить в числах не легко, но если верить моим собственным наблюдениям, мнению всех тех, с которыми мне приходилось говорить об этом, а также общему впечатлению от всех полученных мною показаний, получается чрезвычайно печальная картина влияния фабричной жизни на нравственность женской молодежи». Само собой понятно, что служба на

фабрике, более чем какая-либо другая, дает хозянну jus primae noctis (право первой ночи). И в этом отношении фабрикант властен над телом и прелестями своих работниц. Увольнение есть достаточная угроза для того, чтобы в девяти случаях из десяти, если не во всех девяносто девяти из ста, победить всякое сопротивление девушки, которая и без того не очень-то дорожит своим деломудрием. Если фабрикант достаточно для этого низок, — а отчет комиссии рассказывает нам о многих таких фабрикантах, — то его фабрика в то же время — его гарем; если не все фабриканты пользуются этим правом, то положение девушек по существу от этого не меняется. В начале развития фабричной промышленности, когда большинство фабрикантов были выскочками, не достаточно еще образованными для того, чтобы лицемерно вопить о нравственности, они преспокойно пользовались своим «благоприобретенным» правом.

Чтобы правильно оценить влияние фабричной работы на физическое состояние женщин, необходимо сначала рассмотреть работу

ческое состояние женщин, необходимо сначала рассмотреть работу детей, а также постановку всей вообще работы. Дети стали работать на фабриках с самого начала развития новой промышленности: сначала они работали там почти исключительно — вследствие небольших (впоследствии увеличенных) размеров машин. Поставляли этих детей главным образом дома для бедных, откуда они толпами нанимались фабрикантом на много лет в качестве «учеников». Фабрикант давал им всем стол и квартиру, одевал их, и они, разумеется, были полнейшими рабами хозяина, который обращался с ними с величайшим бессердечием и варварством. Уже в 1796 г. общественное мнение в лице д-ра Персиваля и сэра Р. Пиля, хлопчатобумажного фабриканта, отца теперешнего министра, высказалось в столь энергичных выражениях об этой возмутительной системе, что парламент в 1802 г. принял закон об учениках (Арргепticebill), прекративший самые воппющие злоупотребления. С течением времени наступила конкуренция свободных рабочих, которая и вытеснила всю систему ученичества. Постепенно фабрики стали все чаще и чаще строиться в городах, машины стали больших размевсе чаще и чаще строиться в городах, машины стали больших размеров, и мастерские начали устраиваться с большим соблюдением гигиенических требований; постепенно все более и более находилась работа для верослых и молодых людей, относительное число ванятых на фабриках детей несколько уменьшилось, и возраст, когда они начинали работать, повысился. Детей моложе 8—9 лет уже реже брали на работу. Как мы увидим наже, законодательной власти впоследствии не раз приходилось брать на себя защиту детей от алчной буржуазии.

Высокая смертность среди детей рабочих, и особенно фабричных рабочих, есть достаточное доказательство тех антигигиенических условий, в которых они проводят свои ранние годы. Причины этой смертности влияют и на тех детей, которые остаются в живых, хотя, конечно, не с такой силой, с какой они действуют на тех, кого они доводят до гибели. В лучшем случае их результатом является предрасположение к какой-нибудь болезни или задержанное развитие, а потому физически такие дети слабее нормальных: девятилетний ребенок фабричного рабочего, выросший в нужде, всевовможных лишениях, в сырости, холоде, всегда плохо одетый и живший всегда в плохой квартире, обладает далеко не той работоспособностью, какой обладает ребенок, выросший в вполне вдоровых условиях. Девяти лет его отправляют на фабрику, где он работает ежедневно  $6^{1}/_{2}$  часов (раньше 8, а еще раньше 12-14 и даже 16 часов) до тринадцатилетнего возраста, а с этого времени до восемнадцати лет — 12 часов. Причины, действующие неблагоприятно на его организм, не прекращаются, а работы набавляется. Нельзя, конечно, отрицать, что девятилетний ребенок, и в особенности ребенок рабочего, может выдержать ежедневную работу в  $6^{1}/_{2}$  часов бев того, чтобы вред от такой работы для его организма был заметным и ощутительным; но во всяком случае ясно, что пребывание в душной, часто сырой и жаркой фабричной атмосфере благоприятно влиять на здоровье не может. Как бы там ни было, непростительно то, что время детей, которое должно быть посвящено исключительно физическому и духовному воспитанию, приносится в жертву жадности бесчувственной буржуазии: детей лишают школы и чистого воздуха, чтобы извлекать из них прибыль для господ фабрикантов. Правда, буржуавия на это отвечает: дети рабочих останутся в условиях, не благоприятных для их развития и в том случае, если они на фабриках работать не будут. В общем это верно, но что же это значит, если вдуматься в сущность этих слов? Это значит только то, что буржуавия сначала ставит детей рабочих в дурные условия и ватем эксплоатирует это положение в свою пользу. Другими словами, буржуавия вдесь ссылается в свое оправдание на то, что в такой же мере есть ее вина, как и вся фабричная система, т. е. сегодняшнее преступление она оправдывает преступлением, совершенным вчера. И если бы фабричные законы, по крайней мере, до некоторой степени не связывали им рук, как бы эти «благожелательные», «гуманные» буржуа, которые и фабрики-то свои построили исключительно ради блага рабочих, защищали интересы этих рабочих! Послушаем, что у них делалось, когда фабричный инспектор

не стоял еще у них над душой. Уличим их свидетельством, авторитет которого они сами привнают, — ответом фабричной комиссии 1833 г.

В отчете центральной комиссии рассказывается, что на фабриках дети начинают работать редко с пятилетнего возраста, чаще с шестилетнего, очень часто с семилетнего, большей частью с восьмидевятилетнего возраста, что рабочее время продолжается часто 14 — 16 часов (не считая времени на еду), что фабриканты повволяют надвирателям бить детей и часто сами дают волю рукам. Приводится даже один случай, когда фабрикант-шотландец поскакал верхом ва сбежавшим шестнадцатилетним рабочим и, догнав его, заставил вернуться и бежать все время впереди лошади, подгоняя его длинным бичом (Stuart, Evid. p. 35). В больших городах, где рабочие оказывают большое противодействие, такие случаи встречаются, конечно, реже. — Но даже и этим длинным рабочим днем алчность капиталистов не удовлетворялась. Было необходимо всеми возможными средствами сделать капитал, вложенный в здание и машины, более доходным, заставить его как можно больше работать, и фабриканты ввели поворную систему ночного труда. Некоторые вавели двесмены рабочих, чтобы фабрика могла быть в полном ходу целые сутки, причем одна смена работала двенадцать дневных часов, другая двенадцать ночных. Не трудно себе представить, какие последствия должно было иметь такое постоянное лишение ночного отдыха, которого никакой дневной заменить не может, для физического состояния не только малолетних, но даже и вврослых рабочих. Возбуждение всей нервной системы, связанное с общим ослаблением всего организма, — вот неизбежный результат такого труда. Другим последствием его является усиленное пьянство и большая распущенность в половых отношениях. Один фабрикант свидетельствует (Tuinell, Evid. p. 91), что в течение двух лет, когда на его фабрике работали ночью, число незаконнорожденных удвоилось, и демораливация достигла такой степени, что ему пришлось прекратить ночную работу. Другие фабриканты поступали еще более варварским обравом: они ваставляли многих рабочих работать по 30 — 40 часов кряду, и это по нескольку раз в неделю, ибо полной второй смены у них не было: она служила лишь для того, чтобы заменять по временам часть рабочих и давать им возможность соснуть час-другой. Отчеты комиссии о таком варварстве и его последствиях превосходят все, что мне когда-либо приходилось слышать о порядках такого рода. Таких гадостей, о которых рассказывается вдесь, нет нигде, а между тем буржуазия, как мы ниже увидим, постоянно ссылается на свидетельство комиссии, толкуя его в свою пользу. Последствия

такой системы обнаружились довольно скоро: комиссары рассказывают о множестве встреченных ими калек, обязанных этим исключительно слишком длинному рабочему дню. Калеки эти страдают обыкновенно искривлением позвоночника и ног. Фрэнсис Шарп (член королевской хирургической коллегии) в Лидсе описывает их следующим образом: «До своего приезда в Лидс мне никогда не приходилось видеть такого своеобразного искривления нижних концов бедренной кости. Сначала я думал, что это рахит, но в виду того, что страдающих этой болезнью было так много и что больные были в возрасте 8—14 лет, т. е. возрасте, в котором дети обыкновенно уже не подвержены рахиту, и что искривление начиналось после того, как дети поступали на фабрику, мне пришлось отказаться от своего мнения. До настоящего времени я видел прибливительно сто таких случаев и решительно утверждаю, что они вызваны чрезмерным трудом; насколько я знаю, все больные были детьми, работающими на фабрике, и сами они приписывают свою болевнь чрезмерному труду».—«Число встретившихся мне случаев искривления поввоночника — очевидного следствия слишком продолжительного стояния на ногах — составляло не менее трехсот». (Dr Loudon, Evid. р. 12 — 13). Д-р Кей, прослуживший восемнадцать лет в больнице в Лидсе, пишет: «Ненормальный повоночник очень часто наблюдается у фабричных рабочих; в одних случаях это следствие чрезмерного труда, в других — следствие влияния продолжительной работы на слабый от рождения или ослабленный вследствие дурного питания организм. Уродства всякого рода здесь, новидимому, чаще встречаются, чем эти болезни: колени вогнуты внутрь, связки суставов часто бывают ослаблены и дряблы и длинные кости ног искривлены; особенно искривлены и чрезмерно развиты головки этих костей; пациенты эти работали на фабриках, на которых был очень длинный рабочий день» (Dr Loudon, Evid. р. 16). О том же свидетельствуют хирурги Бомонт и Шарп из Брад-форда. В отчетах комиссаров Дринкуотера, Пауера и д-ра Лаудона описывается множество таких искривлений; приводят в своих описывается множество таких искривлений; приводят в своих отчетах некоторые примеры их также Тофнелль и д-р сэр Давид Барри, обратившие меньше внимания на это явление (в отчете Дринкуотера, Evid. р. 69 два брата, р. 72, 80, 146, 148, 150 два брата, р. 155 и много других; в отчете у Пауера, Evid. р. 63, 66, 67 дважды, на стр. 68 трижды и на стр. 69 дважды; в отчете о Лидсе такие случаи описаны на стр. 29, 31, 40, 43, 53 и след.; в отчете д-ра Лаудона, Evid. р. 47 четыре раза, и на стр. 8 много раз и т. д.; у сэра Давида Барри стр 6, 8, 13, 21, 22, 44, 55 трижды; у Тефнелля на стр. 5, 16 и др.).

Комиссары в Ланкашире, Кауелль, Тефнелль и Гокинс совсем не обратили внимания на эти последствия английской фабричной системы, хотя в Ланкашире не меньше калек, чем в Иоркшире. Мне редко приходилось пройти по Манчестеру, не встретив 3 - 4 калек, страдавших описанными выше искривлениями поввоночника и ног, и я не раз замечал именно этого рода искривления и мог их наблюдать. Я сам знаю одного калеку, вполне соответствующего описанию, данному д-ром Кей; нажил он эту болезнь на фабрике г-на Дугласа в Пендльтоне, которая еще теперь пользуется самой лестной репутацией среди рабочих за чрезмерную работу, в былые времена продолжавшуюся целые ночи напролет. Как только посмотришь на такого калеку, можно сразу узнать, почему он сделался таким: колени у всех вогнуты внутрь и немного назад, ноги искривлены внутрь, сочленения неправильны и утолщены, поввоночник часто искривлен вперед или в сторону. Наиболее варварские условия были, новидимому, у человеколюбивых фабрикантов шелковых изделий Мекклсфильдского округа; это связано с тем, что на этих фабриках работали очень маленькие дети-от пяти до шести лет. В дополнительном отчете комиссара Тефнелля приведены показания фабричного надсмотрщика Райта (на стр. 26), две сестры которого были страшно изуродованы работой. Он же однажды вздумал сосчитать число калек в некоторых улицах Мекклсфильда, среди которых были самые чистые и красивые улицы; на Таунлей-стрит он насчитал 10 калек, на Джордж-стрит—5, на Шарлотт-стрит—4, на Уотеркотс—15, на Банк-топ—3, на Лорд-стрит—7, на Миль-Лэн—12, на Грейт-Джордж-стрите—2, в доме для бедных—2; на Парк-Грин—1 и на Пикфорд-стрит—2. Семьи этих калек единогласно утверждали, что уродства эти являются следствием чрезмерного труда на шелкопрядильных фабриках. На стр. 27 описан мальчик, настолько искалеченный, что он не мог подняться по лестнице; упомянуто там же несколько девочек с искривленным поввоночником и таком.

Чрезмерный труд вывывает и другие уродливости, и особенно часто плоскую стопу, которую часто встречали сэр Д. Барри (например, на стр. 21 он упоминает о двух случаях) и врачи и хирурги Лидса (Loudon, р. 13, 16 etc.). Молодые люди с более крепким организмом, получавшие хорошее питание и вообще жившие в условиях, которые давали им возможность преодолеть эти результаты варварской эксплоатации, все-таки страдали болями в пояснице, спине, ногах, опухолью в суставах, расширением кровеносных сосудов, или большими язвами на бедрах и икрах, с трудом поддающимися

лечению. Все эти страдания представляют почти общее явление для всех рабочих. В отчетах Стюарта, Макинтоша и Д. Барри приведены сотни примеров таких болезней. По их мнению, нет почти ни одного рабочего, который не страдал бы хотя одной из этих болезней. Свидетельствуют об этих последствиях чрезмерного труда многие врачи и в других отчетах. Бесчисленное множество примеров, приведенных в отчетах о Шотландии, доказывает с полной несомненностью, что тринадцатичасовая работа вызывает даже у 18—22-летних рабочих мужского и женского пола по меньшей мере эти последствия, и это относится как к льнопрядильням Дэнди Денферлина, так и к хлопчатобумажным фабрикам Глазго и Ланарка.

Все эти болеэни легко объясняются самой природой фабричного труда, который действительно очень «легок», как говорят фабриканты, но именно вследствие этой легкости действует на организм более ослабляющим образом, чем всякий другой. Труд рабочих не велик, но они должны все время стоять на ногах, не имея возможности присесть. Если кто-нибудь садится на подоконник или на корвину, он подвергается штрафу. Это постоянное пребывание на ногах, постоянное механическое давление верхней части тела на поввоночник, тав и ноги не может не вызвать описанных выше последствий. Для самой работы это постоянное пребывание на ногах не необходимо, как показывает пример Ноттингама, где, по крайней мере в двоильных отделениях фабрик, устроены сидения (в результате — исчевновение болевней, а потому и согласие работниц на удлинение рабочего дня). Но на фабрике, где рабочий работает телько для фабриканта и не заинтересован в том, чтобы работа была сделана хорошо, он, вероятно, чаще пользовался бы возможностью посидеть, чем это было бы приятно и выгодно фабриканту, и вот для того, чтобы у буржуа портилось возможно меньше сырого материала, рабочие должны жертвовать своим вдоровьем. продолжительное пребывание на ногах, в связи с большей частью дурной атмосферой фабрики, вызывает, кроме того, сильное ослабление всего организма, сопровождающееся всевозможными другими уже не столько местными, сколько общими страданиями. Воздух на фабриках обыкновенно сырой и теплый, большей частью теплее, чем это необходимо; при неважной вентиляции, он нечист, душен, содержит недостаточно кислорода, полон пыли и пропитан вонью машинного масла, почти повсюду разлитого по полу, впитавшегося

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Были устроены сидения также в прядильной мастерской одной фабрики з Лидсе (Drinkwater, Evid. p. 80).

в него и испорченного. Рабочие, уже вследствие духоты помещений, одеты легко и потому должны простужаться, при переменах температуры в помещении; поэтому они боятся сквовного ветра. Постепенное ослабление всех функций организма уменьшает животную теплоту и она должна поддерживаться извне; поэтому самому рабочему всего приятней оставаться в теплой фабричной атмосфере при совершенно вакрытых окнах. Сюда присоединяются еще влияние частых и быстрых перемен температуры при выходе из жаркой фабричной атмосферы на холодный или сырой воздух улицы, невозможность для рабочих достаточно предохранить себя от дождя и переменить мокрое платье на сухое — обстоятельства, постоянно вывывающие простуду. — Если еще принять во внимание, что при всем этом почти ни одна мышца рабочего не напрягается, как следует, кроме разве мышц ног, что этому расслабляющему действию упомянутых выше причин ничто не противодействует, так как рабочий никогда и нигде не имеет возможности развить силу мускулов, упругость и крепость мышечных волокон, что с малолетства рабочий лишен возможности проводить время на свежем воздухе, то никто не будет удивляться почти единогласному утверждению докторов в фабричном отчете, что у фабричных рабочих они нашли особенно слабую способность организмов противостоять болезням, общее понижение жизнедеятельности и постепенное ослабление всех духовных и физических сил. Послушаем сначала сэра Д. Барри: «Неблагоприятное влияние фабричного труда на рабочих состоит в следующем: 1) в бевусловной необходимости приноравливать свою физическую и духовную деятельность к движению машины, приводимой в действие равномерно действующей и постоянной силой; 2) в необходимости оставаться в стоячем положении в течение неестественно долгих и быстро следующих друг за другом промежутков времени; 3) в лишении сна (вследствие продолжительности рабочего времени, болей в ногах и общего недомогания всего организма). Часто сюда присоединяются еще низкие, тесные, пыльные или сырые мастерские, плохой воздух, слишком нагретая атмосфера и постоянное потение. Поэтому особенно мальчики, за очень немногими исключениями, очень быстро теряют свежий детский румянец и становятся бледнее и худее, чем другие мальчики. Даже ученик ручного ткача, стоящий босиком на глиняном полу в мастерской, сохраняет лучший вид, потому что кое-когда ему все же удается попадать на свежий воздух. Но у ребенка, работающего на фабрике, едва хватает времени, чтобы поесть, и он бывает на свежем воздухе только тогда, когда ходит обедать. Все варослые прядильщики

мужчины бледны и худы, страдают несварением желудка и капризным аппетитом. Все они с малолетства работают на фабрике и среди них мало или совсем нет высоких, хорошо сложенных мужчин, откуда не без основания можно сделать тот вывод, что занятие их очень неблагоприятно влияет на развитие мужского организма. Женщины гораздо легче переносят этот труд (что вполне естественно, но они, как мы увидим ниже, подвержены своим специальным болезням). (General Report by Sir D. Barry.) Другой комиссар, Пауер, говорит следующее: «Я могу прямо сказать, что фабричная система в Брадфорде создала множество калек... и что влияние продолжительности труда на организм выражается не только в разных уродствах, но еще гораздо чаще—в вадержке роста, дряблости мускулов и слабости телосложения» (Power, Rept., р. 74). Цитированный уже выше хирург <sup>1</sup> Ф. Шари в Лидсе говорит следующее: «Когда я переехал из города Скарборо в Лидс, мне тотчас же бросилось в глаза, что дети выглядят здесь гораздо бледнее, и мускулатура у них гораздо менее развита, чем у детей города Скарборо и его окрестностей. Я нашел также, что многие слишком малы для своего возраста. — Я видел множество случаев золотухи, легочных заболеваний, страданий брыжейки и несварения желудка, которые у меня, как у врача, не оставляли ни малейших сомнений в том, что они вывваны работой на фабрике. Я думаю, что продолжительный труд ослабляет нервную энергию организма, подготовляя почву для многих болевней. Не будь постоянного притока свежих сил из деревни, порода фабричных рабочих скоро совсем выродилась бы». Брэдфордский хирург Бомонт говорит следующее: «На мой взгляд система труда, практикуемая на вдешних фабриках, вызывает специфическое ослабление всего организма, делает детей в высшей сте-пени восприимчивыми к эпидемиям, как и к случайным болевням. — Я полагаю, что отсутствие всяких необходимых предписаний о вентиляции и соблюдении чистоты на фабриках безусловно является главной причиной той специфической восприимчивости к болевням, которую я столь часто встречал в моей практике». Д-р Кей удостоверяет: 1) что он имел случай наблюдать влияние фабричной системы на здоровье детей при самых благоприятных обстоятельствах (на фабрике Вуда в Бредфорде, лучшей фабрики этого города, на которой он был фабричным врачом); 2) что это влияние даже при столь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Так называемые хирурги (surgeons) такие же ученые медики, как и дипломированные врачи (physicians), и потому занимаются не только хирургической, по и общеврачебной практикой. По многим причинам их даже предпочитают этим врачам (physicians).

благоприятных условиях было безусловно и чрезвычайно вредно; 3) что в 1842 г. он оказал медицинскую помощь 60% всех занятых на фабрике Вуда детей; 4) что самым вредным последствием этой системы является не преобладание калек, а преобладание слабых и болевненных организмов; 5) что все это значительно улучшилось с тех пор, как продолжительность рабочего дня детей сократилась на фабрике Вуда до десяти часов. Сам комиссар д-р Лаудон, приводящий все эти показания, говорит следующее: «С достаточной ясностью, я думаю, доказано то, что детям приходилось работать безрассудно и немилосердно долго, а вврослые должны были выполнять такое количество работы, которое едва ли по силам человеку. Вследствие этого многие умерли преждевременно, другие на всю жизнь приобрели уродливое и слабое телосложение, и опасения, что от оставшихся в живых получится слабое потомство, с физиологической точки зрения более чем основательны». Наконец д-р Гокинс говорит относительно Манчестера следующее: «Я думаю, что большинству путешественников бросается в глава малый рост, хилость и блед-мость, которые так часто встречаются в Манчестере и прежде всего среди фабричных рабочих. Ни в одном городе Великобритании или континента я не видел такого очевидного отклонения в сложении и цвете лица от нормального национального типа. Замужние женщины удивительно теряют все характерные особенности английской женщины и т. д. Я должен признать, что все мальчики и девочки, приведенные ко мне из фабрик Манчестера, имели подавленный вид и бледный цвет лица; в выражении их лиц не было и следа обычной подвижности, живости и веселости, свойственных юности. Многие ив них мне говорили, что в субботу вечером и в воскресенье они не чувствуют ни малейшего желания поиграть на свежем воздухе, а предпочитают спокойно сидеть дома». Приведем вдесь также другое место из отчета Гокинса, которое лишь отчасти сюда относится, но именно потому может быть приведено как вдесь, так и в другом месте: «Неумеренность, всевовможные излишества и отсутствие заботы о будущем суть главные недостатки фабричного населения. Эти недостатки могут быть легко сведены к условиям, созданным современной фабричной системой и почти неизбежено из нее вытекающим. Всеми признано, что несварение желудка, ипохондрия и общая слабость - очень распространенное явление среди фабричных рабочих. После двенадцатичасового однообразного фабричного труда вполне естественно желание прибегнуть к тому или иному возбуждающему средству, а когда, наконец, появляются вышеупомянутые болезни, рабочий все чаще и чаще начинает искать вабвения в спиртных напитках.

В отчете приведены сотни примеров, подтверждающих все эти показания врачей и комиссаров. Сотни показаний свидетельствуют о том, что работа задерживает рост молодых рабочих. Так Кауелль приводит вес 46 семнадцатилетних юношей, учеников одной воскресной школы. Из них 26 работало на фабрике, их средний вес был 104,5 английских фунтов, а у 20-ти не работавших на фабрике, но принадлежавших к рабочему классу, средний вес был 117,7 англ. фунтов. Один из самых крупных фабрикантов Манчестера, вожак враждебной рабочим партии фабрикантов, Роберт Гайд Грег, насколько я помню, однажды сказал, что если так будет продолжаться и дальше, то фабричные рабочие Ланкашира скоро превратятся в расу пигмеев. 1 Один офицер рекрутского присутствия (Tufnell, р. 59) свидетельствует, что фабричные рабочие мало пригодны для военной службы, что они худы и слабы, и врачи часто забраковывают их.

меев. 1 Один офицер рекрутского присутствия (Tufnell, р. 59) свидетельствует, что фабричные рабочие мало пригодны для военной службы, что они худы и слабы, и врачи часто вабраковывают их. В Манчестере ему трудно было найти людей в 5 футов и 8 дюймов роста, большинство достигает только 6 - 7 дюймов, между тем как в земледельческих округах большинство рекрутов было 5 футов и 8 дюймов ростом (английский фут несколько меньше прусского, и эта равница составляет на 5 футов приблизительно 2 дюйма).

Под влиянием всех этих условий мужчины рабочие оченьбыстро изнашиваются. Большинство к 40 годам уже неработоспособно, некоторые держатся до 45 лет и очень немногие — до 50. Помимо общей слабости организма, неработоспособность вызывается еще ослаблением врения — следствием работы у мюль-машины, когда рабочму приходится постоянно смотреть на длинный рядтонких параллельных нитей, причем эрение сильно напрягается. Из 1 600 рабочих, занятых на нескольких фабриках в городах Гарпере и Ланарке, только десятерым было свыше 45 лет; иваговек держали из особой милости, а один из них исполнял детскую работу. В одном списке из 131 прядильщика только семерым из них было свыше 45 лет, и тем не менее им всем было откавано фабрикантом, к которому они обратились с просьбой принять их, по причине «слишком преклонного возраста». Из 50 прядильщиков, которым было откавано в Больтоне от места по причине старости, толькодвум было больше пятидесяти лет, а средний возраст остальных был ниже 40 лет. Крупный фабрикант Ашворт, в письме к лорду Эшли, сам признает, что к 40 годам прядильщик уже не в состоянии.

<sup>1</sup> Слова эти заимствованы не из фабричного отчета.

выработать установленное количество пряжи и потому «иногда» получает расчет; сорокалетних рабочих он навывает «стариками»! 1 Комиссар Макинтош в отчете 1833 г. говорит: «Хотя я и был уже подготовлен, зная, как работают дети, все же я был поражен, как рано старятся рабочие, и мне трудно было поверить их показаниям относительно вовраста». Хирург Смелли в Главго, пользовавший главным образом фабричных рабочих, тоже свидетельствует, что 40 лет для них уже преклонный возраст (old age) (Stuart, Evid. р. 101). О том же свидетельствует отчет Тефнелля (Evid. р. 3, 9, 15), Гокинса (Rept., р. 4, Evid. 14 etc.). В Манчестере эта ранняя старость рабочих настолько обычное явление, что почти каждому сорокалетнему мужчине можно дать 50 — 55 лет. В то же время как мужчины, так и женщины состоятельных классов сохраняются очень хорошо, если только они не слишком много пьют.

Влияние фабричного труда на женский организм тоже очень своеобразно. Длинный рабочий день вызывает у женщины еще более серьезные аномалии, чем у мужчины. Труд этот причиняет часто аномалии таза — отчасти в форме неправильного положения и развития самих тазовых костей, отчасти в виде искривления нижней части поввоночника. «Хотя я сам и не встречал аномалий така и некоторых других аномалий, - говорит д-р Лаудон в своем отчете, я все же, как всякий врач, должен привнать их вероятным последствием продолжительности рабочего дня детей, и, кроме того, о том же свидетельствуют наиболее известные авторитеты в медицине». — Что фабричные работницы рожают гораздо труднее, чем другие женщины, свидетельствуют многие повивальные бабки и акуперы, равным обравом у них чаще бывают выкидыци (см., например, Dr. Hawkins, Evid. p. 11, 13). Кроме того женщины страдают общей слабостью органивма — болевнью, общей для всех фабричных рабочих, независимо от пола. Беременные женщины работают на фабриках до самого начала родов, что вполне попятно: бросив работу раньше, они должны были бы опасаться, что место их будет ванято, а их рассчитают; к тому же ва дни, которые они не работают, они жалованья не получают. Часто случается, что женщины, работавшие до вечера, рожают на другое утро, а нередко они рожают на самой фабрике, среди машин. И если господа буржуа не видят в этом начего особенного, то, может быть, жены их согласятся со мной, что косвенно ваставлять беременную женщину до самого дня родов работать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Все это позаимствовано из речи лорда Эшли в заседании Нижней палаты 13 марта 1844 года.

ежедневно 12 — 13 (раньше еще больше) часов стоя и часто наги-баясь, — жестокое и низкое варварство. Но это еще не все. Жен-щины рады и считают продолжительным сроком, если им повволяют не работать в течение двух недель после родов. Многие уже черев неделю и даже 3 - 4 дня возвращаются на фабрику, чтобы проработать полный рабочий день. Я слышал однажды, как фабрикант спросил надемотрщика: «Такая-то не пришла еще? — Нет. — А давно она родила? — Неделю тому назад. — Так она могла давно уже вернуться. Такая-то остается в таких случаях дома не более трех дней». — Все это вполне понятно: боявнь увольнения, боявнь бевработицы заставляет работницу, несмотря на слабость, несмотря на боли, являться на фабрику; не в интересах фабриканта, чтобы его рабочие сидели дома по болезни; они не должны болеть, его работницы не имеют права рожать и лежать после родов, чтобы машины его не останавливались, чтобы ему не пришлось ломать свою умную голову над придумыванием временных изменений в ходе работы; чтобы не пришлось этого делать, он рассчитывает своих рабочих, если они повволяют себе хворать. Вот послушайте (Кауелль, Evid. p. 77): «Девушка чувствует себя очень плохо и едва в состоянии работать. — Почему вы не попросите разрешения уйти домой? — Ах, сударь, наш хозяин в этом отношении очень строг: за прогул четверти дня мы рискуем получить расчет». А вот еще одно показание (Sir D. Barry, Evid. p. 44). «Томаса Мак-Дерта, рабочего, немного лихорадит; он во всяком случае не может оставаться дома дольше четырех дней, потому что иначе он может лишиться ваработка». И так обстоит дело почти на всех фабриках. — Труд молодых девушек вывывает в период их развития множество различных аномалий. У некоторых, в особенности у тех, кто хорошо питается, горячая атмосфера фабрик ускоряет развитие, так что некоторые девушки в 12—14 лет вполне развиты. Робертон, о котором мы говорили уже выше и которого фабричный отчет навывает «выдающимся» уже выше и которого фаоричныи отчет навывает «выдающимся» акушером в Манчестере, рассказывает в журнале «North of England medical and surgical Journal», что он встретил одиннадцатилетнюю девочку, не только вполне развившуюся, но даже уже беременную, и что в Манчестере нередко пятнадцатилетние женщины уже рожали. В этих случаях жара на фабриках действует подобно жаре тропического климата, и, как это бывает в таком климате, за это чрезвычайно раннее развитие человек расплачивается ранней же старостью и слабостью. — Часто, однако, встречается и задержка полового развития женщины: грудь развивается поздно или вовсе не развивается. Такие примеры приводит Кауелль (р. 35). Менструации

часто начинаются лишь на семнадцатом или восемнадцатом, а иногда и на двадцатом году, а часто и вовсе не появляются (Dr Hawkins, Evid. p. 11; D-r Loudon, p. 14 etc.; Sir D. Barry, p. 5 etc.); очень часто бывают неправильные менструации, с сильными болями и страданиями, часто встречается анемия, о чем единогласно свидетельствуют все медицинские отчеты.

Рожденные такими женщинами дети не могут быть крепкими, в особенности, если эти женщины работают во время беременности. Напротив того, судя по отчетам, особенно манчестерским, они очень слабы, и только Барри утверждает, что они вдоровы, но он же свидетельствует, что в Шотландии, где он производил осмотр, почти ни одна замужняя женщина не работает. К тому же большая часть тамошних фабрик, за исключением фабрик Главго, расположена за городом, что не мало содействует вдоровью детей: дети рабочих в ближайших окрестностях Манчестера почти все имеют цветущий и свежий вид, между тем как в городе они выглядят бледными и волотушными. Впрочем, на девятом году они все теряют румянец, потому что попадают на фабрику, и очень скоро их нельзя отличить от городских детей.

Кроме того существуют некоторые отрасли фабричного труда, которые особенно вредны для вдоровья. Так, во многих помещениях бумаго- и льнопрядильных фабрик летает масса волокнистой пыли, вызывающей, в особенности в чесальных и ворсильных отделениях. легочные ваболевания. Одни организмы переносят это, другие нет. У рабочего нет выбора, и он должен поступать в то отделение, где он находит работу, как бы это ни влияло на его легкие. Самыми обычными последствиями вдыхания этой пыли является кровохаркание, тяжелое свистящее дыхание, боли в груди, кашель, бессонница, словом, все признаки астмы, кончающейся в худшем случае чахоткой! Но особенно вредно прядение сырого льна, которым ванимаются молодые девушки и дети. Вода с веретен брывжет на платье, которое спереди промокает насквовь, и на полу стоят лужи воды. То же самое, но в меньших размерах, происходит в тростильных отделениях бумагопрядильных фабрик, и последствием этого тоже являются постоянные простуды и легочные заболевания. У всех фабричных рабочих, но в особенности у прядильщиков мокрого льна и тростильщиков, хриплый сухой голос. Стюарт, Макинтош и сэр Д. Барри в самых резких выражениях отвываются о вреде этой работы,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. Stuart, p. 13, 70, 101; Mackintosh, p. 24 etc.; Power Rept. on Nottingham, on Leedes; Cowell, p. 33 etc; Barry, p. 12 (пять на одной фабрике), p. 17, 44, 52, 60 etc; также в его отчете; Loudon, p. 13 etc. etc.

равно как и о том, как мало большинство фабрикантов заботится о вдоровье исполняющих эту работу девушек. Другим последствием льнопрядения является специфическая уродливость плеча, а именно выпячивание правой лопатки, вывываемое самой природой этого труда. Прядение льна, как и прядение бумаги на ватерной машине, часто вывывает болевни коленной чашки, которой пользуются для остановки веретена, когда приходится связать оборвавшуюся нитку. Необходимость часто нагибаться при этих работах, равно как и низкое устройство машин, имеют вообще своим последствием недостаточное развитие роста. В отделениях хлопчатобумажной фабрики в Манчестере, где работали ватерные машины и где я занимался одно время, мне не приходилось встретить, насколько я помню, ни одной высокой, стройной девушки; они все были малого роста, плохого и очень некрасивого телосложения. Кроме всех этих болезней и уродливостей, рабочих калечат еще иным способом. Работа при машинах сопровождается множеством несчастных случаев более или менее серьевного характера, в результате которых рабочий делается нетрудоспособным на некоторое время или навсегда. Чаще всего у рабочего расплющивается какой-нибудь сустав пальца, реже колесо вахватывает и размалывает целый палец, кисть руки или всю руку и т. д. После этих, иногда даже невначительных повреждений часто наступает столбияк, который влечет ва собою смерть. Кроме множества калек, встречаещь в Манчестере громадное число увечных: у одного отхвачена целая рука или половина руки, у другого нет ступни, у третьего половины ноги; так и кажется, что живешь среди армии, только что вернувшейся с войны. Но самые опасные места машин — приводные ремни, передающие двигательную силу отдельным машинам, особенно, если на них есть пряжки, что теперь, впрочем, встречается редко. Подхваченный этими ремнями человек с быстротой молнии уносится машиной и с такой силой ударяется об пол или о потолок, что в нем ни одна кость не остается целой и смерть наступает мгновенно. За время от 12 июня до 3 августа 1843 г. газета «Manchester Guardian» сообщила о следующих серьезных несчастных случаях (о более легких она даже не упоминает): 12 июня умер в Манчестере мальчик от столбияка, наступившего после того, как колеса машины раздробили ему руку; 16 июня мальчик в г. Саддльворте захвачен колесом и разбит до смерти; 29 июня молодой человек, работавший на машиностроительном заводе в Грин-Акерс-Мур близ Манчестера, попал под точильный камень, который сломал ему два ребра и сильно изуродовал; 24 июля погибла в Ольдгаме девушка,

которую приводной ремень подхватил и перебросил пятьдесят раз, так что ни одна кость не осталась целой; 27 июля одна девушка в Манчестере попала в трепальную машину (первая машина, принимающая сырую хлопчатую бумагу); она умерла от полученных увечий. З августа был подхвачен ремнем в Деканфильде катушечный токарь: все ребра оказались переломанными, и он умер. — В манчестерской больнице перебывало ва один только 1843 год 962 человека, искалеченных машинами, между тем как всех остальных несчастных случаев больница насчитывала 2 426, так что на пять несчастных случаев по всем остальным причинам приходилось два несчастных случая, вызванных машинами. В это число не входят несчастные случаи, происшедшие в Сэльфорде, равно как и те, в которых обращались к помощи частных врачей. — Фабриканты, даже если человек становится нетрудоспособным, оплачивают в лучшем случае врачебную помощь и крайне редко платят жалованье во время лечения, а до того, куда рабочий денется, сделавшись нетрудоспособным, им и дела нет.

Фабричный отчет говорит об этом следующее: надо было бы возложить на фабриканта ответственность за все несчастные случаи, ибо дети не могут быть осторожны, а вврослые были бы осторожны в своих собственных интересах. Но составители отчета — буржуа, и потому они сами же себе противоречат и разводят всевовможные рацеи о «преступном» беврассудстве (culpable temerity) рабочих. Это, конечно, дела не меняет. Суть дела такова: раз дети не могут быть осторожными, то необходимо запретить работу детей; раз вврослые не бываюм в достаточной степени осторожными, то либо они дети, т. е. стоят на такой низкой ступени развития, что не понимают всей грозящей им опасности, — а кто тогда виноват в этом, если не буржуавия, когда держит их в таком положении, что они не могут учиться и развиваться? — либо машины плохо устроены и должны быть окружены барьерами и загородками, что, конечно, в тягость для буржуа; либо рабочим руководят мотивы, перевешивающие страх гровящей ему опасностью: он должен быстро работать, чтобы ваработать побольше денег, и у него нет времени быть осторожным и т. д.,и в этом тоже виновата буржуазия. Многие несчастные случаи, например, происходят потому, что рабочие чистят машины, когда те еще на ходу. Почему же это? Потому, что буржуа заставляет чистить машины во время перерывов в работе, когда они останавливаются, а рабочим, конечно, не хочется терять хотя бы часть этого времени. Каждый свободный час так дорог рабочему, что он предпочитает дважды в неделю подвергать свою жизнь опасности, чем пожертвовать этот час буржуа. Заставьте фабрикантов включить время, необходимое для чистки машин, в рабочее время, и ни одному рабочему и в голову не придет чистить машины на ходу. Одним словом, во всех несчастных случаях вина в конечном счете падает на фабриканта, и от него следовало бы требовать, по меньшей мере, поживненного содержания для потерявшего работоспособность рабочего, а в случае смерти его — для его семьи. В первое время после возникновепромышленности несчастные случаи происходили тельно гораздо чаще, чем теперь, потому что машины были хуже, меньше, равмещались теснее и почти совсем не ограждались. Но, как показывают приведенные выше факты, число этих несчастных случаев все еще очень велико, настолько велико, что нельвя не вадуматься серьевно над таким порядком вещей, при котором происходит столько увечий и ранений ради интересов одного единственного класса и столько трудолюбивых работников осуждается на нужду и голод из-за несчастного случая, постигшего их на службе буржуазии и по ее вине.

Какую славную коллекцию болезней создала эта отвратительная алчность буржуавии! Женщины лишаются способности рожать, калечатся дети, ослабляется органиви мужчин, расплющиваются члены тела, целые поколения гибнут, изнуренные и зараженные всевовможными болезнями, — и все это для того, чтобы набивать карманы буржуавии. Когда же читаешь об отдельных случаях, о том, как надемотрщики выгоняют детей из постелей раздетыми и гонят их ударами и пинками на фабрики с платьями в руках (например, Stuart, р. 39 etc.), как кулаками прогоняют у них сон, как они тем не менее васыпают за работой, как несчастный ребенок, васнувший ва работой уже после остановки машины, при окрике надсмотрщика вскакивает и с закрытыми глазами проделывает обычные приемы своей работы; когда читаешь о том, как дети, слишком усталые для того, чтобы итти домой, вабираются в сушильни и, спрятавшись под шерстью, укладываются спать и как только ударами ремней их можно оттуда выгнать; когда читаешь о том, как сотни детей каждый вечер приходят домой настолько усталыми, что от желания спать и недостатка аппетита не могут ужинать, что родители находят их на коленях у постелей, где они васыпают во время молитвы; когда читаешь обо всем этом и о сотне других подлостей и мервостей, и читаешь в отчете, в котором все показания даны под присягой, подтверждены многими свидетелями, которых сами комиссары признали достойными доверия, если принять во внимание, что сам-то отчет — «либеральный», буржуазный, составленный для

того, чтобы опровергнуть предыдущие отчеты ториев и доказать чистоту сердца фабрикантов, что сами комиссары на стороне буржуазии и записывали все показания против собственной воли, — то нельзя не возмущаться, нельзя не возненавидеть этот класс, который кичится своей гуманностью и самоотверженностью, между тем как единственной его целью является набивание карманов во что бы то ни стало. Послушаем, однако, что говорит сама буржуавия устами своего избранного прислужника д-ра Юра.

В своей «Philosophy of Manufactures» он расскавывает (стр. 277 и сл.), что рабочим наговорили, будто вознаграждение, которое они получают, не соответствует приносимым ими жертвам, и этим были нарушены добрые отношения между ними и их козяевами. Было бы лучше, если бы рабочие варекомендовали себя прилежанием и добросовестным отношением к делу и радовались бы успехам своих хозяев, они могли бы тогда стать надсмотрщиками, управляющими и даже компаньонами, благодаря чему (о, мудрость, ты воркуешь, как голубь!) «усилился бы также на рынке спрос на рабочие руки»!! — «Если бы рабочие не были так неспокойны, развитие фабричной системы было бы еще благотворнее». Затем следует длинная иеремиада о строптивности этих рабочих, и по случаю забастовки прядильщиков тонкой пряжи, рабочих, получающих наибольшее вознаграждение за свой труд, высказывается следующая наивная сентенция: «Да, именно их высокая плата дала им вовможность содержать на жалованье свой комитет и довела их до нервной гипертрофии слишком обильным и вовбуждающим при их работе питанием» (стр. 298). Послушаем, как этот буржуа описывает детский труд. «Я посетил много фабрик в Манчестере и его окрестностях и нигде не видел, чтобы детей били или дурно с ними обращались, и даже не видел детей угрюмых. Все они назались веселыми (cheerful), оживленными, наслаждающимися (taking pleasure) легким напряжением своих мышц и пользующимися в полной мере присущей их возрасту подвижностью. Зрелище производства не возбуждало во мне никаких печальных эмоций, а наоборот, всегда действовало на меня ободряющим образом. Было наслаждением (delightful) смотреть, с какой ловкостью они связывали порвавшиеся нити, когда каретка возвращалась, и как, поработав своими нежными пальчиками несколько секунд, забавлялись, принимая всевозможные положения, пока вытягивание и наматывание ниток снова не было готово. Работа этих живых (lively) эльфов кавалась забавой, в которой они проявляли большую легкость благодаря навыку. Совнавая эту свою ловкость, они с удовольствием показывали ее каждому

постороннему. Усталости не было и следа: оставив фабрику, они на первой же площадке для игр начинают резвиться с той же живостью, с какой на ней играют школьники, возвращающиеся из школы» (стр. 301). (Еще бы, как будто движение всех мышц не является непосредственной потребностью организма, онемевшего и ослабевшего за работой! Но автору следовало бы подождать, чтобы посмотреть, не исчевнет ли это кратковременное возбуждение уже черев несколько минут. Затем автор мог это видеть ведь только в обед, после пяти- или шестичасового труда, а не вечером!) — Что касается вдоровья рабочих, то, чтобы докавать его превосходное состояние, этот буржуа имеет бесконечную наглость ссылаться на отчет 1833 г., который мы уже так много раз цитировали и приводили в выдержках. Отдельными, вырванными из контекста, цитатами он пытается доказать, что у рабочих нет и следа волотухи и — это совершенно верно — что фабричная система ивбавила их от всяких острых ваболеваний (о том, что она вато награждает их всеми хроническими болезнями, автор, конечно, умалчивает). Чтобы понять бесстыдство, с которым этот господин преподносит английской публике самую грубую ложь, надо внать, что отчет состоит из трех толстых томов in folio, и изучить их основательно откормленному буржуа и в голову не придет. Послушаем еще, что он говорит о фабричном законе 1834 г., изданном либеральной буржуавией и, как мы увидим ниже, налагающим на фабриканта лишь самые необходимые ограничения. Закон этот и, в особенности, обязательность обучения есть, по его мнению, абсурдная и деспотическая мера, направленная против фабрикантов. Он лишил заработка всех детей моложе 12 лет, и к чему это привело? Освобожденные от своего легкого и полезного труда, дети не получают теперь никакого воспитания. Изгнанные из теплого прядильного зала на холод, они живут только нищенством и воровством, — жизнью, представляющей печальный контраст с их непрестанно улучшавшимся положением на фабрике и в воскресной школе! Под маской филантропии этот вакон усугубляет страдания бедняков и будет крайне затруднять, если не совсем останавливать, добросовестного фабриканта в его полевной работе (стр. 405, 406 и сл.).

Раврушительное влияние фабричной системы давно уже стало привлекать к себе всеобщее внимание. О ваконе об ученичестве 1802 г. мы говорили уже выше. Позднее, около 1817 г., нью-ланаркский фабрикант Роберт Оуэн, впоследствии родоначальник английского социализма, стал в петициях и докладных записках доказывать исполнительной власти необходимость законодательного

обеспечения здоровья рабочих и в особенности детей. К нему примкнули покойный сэр Р. Пиль и другие филантропы. Они последовательно добились фабричных ваконов 1818, 1825 и 1831 гг., из которых два первых совсем не исполнялись, а последний исполнялся лишь изредка. Закон 1831 г., основанный на предложении сэра Дж. К. Гобгауза, постановляет, что ни на одной хлопчатобумажной фабрике не должны работать по ночам, т. е. от половины восьмого вечера до половины шестого утра, молодые люди моложе 21 г., и на всех фабриках молодые люди моложе 18 лет должны работать не более 12 часов ежедневно и 9 часов в субботу. Но рабочие не могли свидетельствовать против своих хозяев, чтобы совсем не лишиться заработка, и потому закон принес мало пользы. В больших городах, где рабочие были побеспокойнее, между крупными фабрикантами состоялось соглашение подчиниться закону, но даже эдесь было не мало таких, которые, по примеру фабрикантов в сельских местностях, не обращали никакого внимания на закон. Между тем среди рабочих возникло желание добиться десятичасового билля, т. е. закона, запрещающего всем молодым людям моложе 18 лет работать больше 10 часов. Рабочие ассоциации путем агитации сделали это желание общим для всего фабричного населения, а гуманная секция партии ториев, щающего всем молодым людям моложе 18 лет раоотать оольше 10 часов. Рабочие ассоциации путем агитации сделали это желание общим для всего фабричного населения, а гуманная секция партии ториев, с Михаилом Садлером во главе, заинтересовалась этим планом и внесла его на обсуждение в парламент. Садлер добился назначения парламентской комиссии для исследования фабричной системы, и эта комиссия представила свой отчет в парламентскую сессию 1832 г. Отчет этот был составлен в партийных интересах исключительно врагами фабричной системы. В пылу своей благородной страсти Садлер увлекся до самых неосновательных и неверных утверждений. Уже самой манерой ставить вопросы он вынуждал у свидетелей ответы, которые, если и не были ложными, то выражали истину в извращенной форме. Фабриканты пришли в ужас от такого отчета, изображавшего их извергами, и сами уже попросили назначения официального исследования. Они знали, что теперь точный отчет может им только принести пользу; они знали, что теперь точный отчет может им только принести пользу; они знали также, что у кормила правления стоят виги, настоящие буржуа, с которыми они были заодно, принципы которых были несовместимы с ограничениями промышленности. И действительно была назначена комиссия из одних либеральных буржуа, и она составила отчет, тот самый, который я так часто цитировал. Этот отчет несколько ближе к истине, чем отчет комиссии Садлера, но отклонение от истины здесь противоположного характера. Каждая его страница дышит симпатией к фабрикантам, недоверием к отчету Садлера, антипатией к самодеятельно-

сти рабочих и к сторонникам десятичасового билля. Ни на одной странице его не встретишь признания права рабочих на человеческое существование, на самостоятельную деятельность и свободу мнения. Он упрекает их за то, что они, агитируя за десятичасовой билль, думали не только о детях, но и о самих себе, навывает этих агитирующих рабочих демагогами, влонамеренными, дурными людьми и т. д., - одним словом, все симпатии его на стороне буржуазии. И при всем том ему все же не удается обелить фабрикантов; все же он признает справедливость такого множества обвинений, выставленных против фабрикантов, что даже после этого отчета агитация в пользу десятичасового билля, ненависть рабочих против фабрикантов и самые ревкие выражения комиссии Садлера о последних должны быть привнаны вполне основательными. Вся разница заключалась в том, что отчет Садлера упрекал фабрикантов в открытой, неприкрашенной жестокости, а из второго отчета явствовало, что жестокость эта совершается большей частью под маской цивиливации и человеколюбия. Ведь д-р Гокинс, медицинский комиссар для Ланкашира, сам решительно высказался за десятичасовой билль в первых же строках своего отчета! А комиссар Макинтош сам ваявляет, что в его отчете не раскрыта вся правда, ибо очень трудно было рабочих заставить свидетельствовать против их хозяев, а фабриканты — и без того вынужденные к большей уступчивости рабочим вследствие волнения среди них — часто готовились к посещению комиссии, чистили фабрики, уменьшали скорость движения машин и т. д. В Ланкашире, например, они прибегали к следующей уловке: они представляли комиссии надсмотрщиков под видом рабочих, и эти «рабочие» распространялись о гуманности фабрикантов, о здоровом действии на них работы, о равнодушии и даже отвращении рабочих к десятичасовому биллю. Но эти надсмотрщики — не настоящие рабочие, они девертиры своего класса, продавшиеся ва высокую плату буржуавии и борющиеся с рабочими в интересах капиталистов. Их интересы тожественны с интересами буржуавии, и потому рабочие их едва ли не более ненавидят, чем самих фабрикантов. И при всем том этого отчета вполне достаточно, чтобы раскрыть всю поворную беззастенчивость промышленной буржуавии, всю бесчеловечность и нивость промышленной системы эксплоатации. Что может быть возмутительнее, чем противопоставление, которое мы находим в этом отчете, длинного ряда болевней и уродств, вызванных чрезмерной работой, с одной стороны, и с другой — холодной, расчетливой политической экономии фабриканта, доказывающего с цифрами в руках, что он и вся Англия с ним

разорится, если ему запретят такое-то количество детей превращать ежегодно в калек? Возмутительнее этого были бы только цитированные мной выше бесстыдные разглагольствования господина Юра, если бы они не были столь смешны.

Следствием этого отчета был фабричный вакон 1834 г., вапретивший ставить на работу детей моложе 9 лет (за исключением шелковых фабрик), ограничивший рабочее время детей от 9 и до 13 лет 48 часами в неделю или — самое большее — девятью часами в день, а работу подростков от 14 до 18 лет — 69 часами в неделю или — самое большее — двенадцатью часами в день, установивший минимальный перерыв в полтора часа для еды и еще раз вапретивший ставить на ночную работу рабочих и работниц моложе 18 лет. Одновременно с этим было введено обязательное посещение школы в течение двух часов в день для всех детей моложе 14 лет и был установлен штраф для фабриканта, если он примет на работу детей без удостоверения от фабричного врача о возрасте или без удостоверения от учителя о посещении школы. За это он мог удерживать еженедельно из жалования ребенка 1 пенни на учителя. Кроме того были назначены фабричные врачи и инспектора, которым предоставлено было право во всякое время являться на фабрику, допрашивать рабочих под присягой и которые в случае нарушения закона должны были возбуждать жалобу против фабриканта перед мировым судьей. Таков был вакон, по поводу которого д-р Юр так безудержно бранится 1 закон этот и в особенности назначение инспекторов привели

к тому, что рабочий день сократился в среднем до 12—13 часов, и дети, по мере вовможности, были ваменены вврослыми. Некоторые из наиболее вопиющих зол были этим устранены почти совершенно. Уродства стали появляться лишь у очень слабых организмов, и вредное влияние работы стало вообще менее заметно. При всем том можно найти в фабричном отчете достаточно доказательств того, что более легкие страдания, как опухоли на суставах, слабость и боли в ногах, в тазу и позвоночнике, расширение кровеносных сосудов, язвы на ногах, общая слабость, слабый желудок, склонность к рвоте, отсутствие аппетита, сменяющееся неестественным чувством голода, дурное пищеварение, ипохондрия, различные легочные страдания, вызванные вдыханием пыли и дурным воздухом фабрик и т. д., и т. д., встречались и на тех фабриках и у тех рабочих, которые, согласно закону сэра Дж. К. Гобгауза, работали 12—13 часов. Особенно интересны в этом отношении отчеты о фабриках Главго и Манчестера. Болезни эти не исчезли и после закона 1834 г. и продолжают и до настоящего времени подрывать вдоровье рабочего класса. Были

атриняты меры, чтобы грубое корыстолюбие буржуазии приняло лицемерно-культурную форму, чтобы фабриканты, удерживаемые ваконом от слишком грубых нивостей, имели тем больше мнимых оснований самодовольно кичиться своей якобы гуманностью. этим дело и ограничилось. Будь сегодня назначена новая фабричная комиссия, она нашла бы, что по большей части все осталось по-старому. Что касается импровизированной обязательности обучения, то распоряжение о ней осталось совершенно бесплодным, ибо правительство не позаботилось рядом с этим об открытии хороших школ. Фабри-канты приглашали в качестве учителей потерявших трудоспособность рабочих и к ним-то посылали детей ежедневно на два часа: буква вакона была соблюдена, но дети не учились ничему. — Даже отчеты фабричных инспекторов, которые ограничивались только прямым исполнением своих обяванностей, т. е. следили ва соблюдением фабричного закона, с достаточной полнотою доказывают, что все упомянутое выше вло продолжало существовать и не могло не существовать. В своих отчетах за октябрь и декабрь 1844 г. инспектора Горнер и Саундерс рассказывают, что в тех отраслях, где можно обойтись бев детского труда или ваместить его трудом оставшихся бев работы вврослых, — работают 14 — 16 часов и более. Здесь работает особенно много молодых людей, едва вышедших из охраняемого ваконом возраста. Другие фабриканты прямо нарушают вакон, сокращая время перерыва, ваставляя детей работать дольше уваконенного времени, и не боятся судебного преследования, ибо штраф, которому они рискуют подвергнуться, слишком ничтожен сравнительно с теми выгодами, которые доставляет нарушение закона. Соблавн особенно велик теперь, когда дела идут так хорошо.

Агитация за десятичасовой билль не прекращалась, однако, среди рабочих. В 1839 г. она вновь разгорелась, и место умершего Садлера занял в нижней палате лорд Эшли, а вне палаты — Ричард Остлер — оба тории. Остлер, постоянно агитировавший в рабочих округах и известный там еще во времена Садлера, был любимцем рабочих. Они называли его не иначе, как своим «добрым старым королем», «королем детей фабрики», и во всех фабричных кварталах не было ни одного ребенка, который не внал бы и не почитал бы его и вместе с другими не отправлялся бы встречать его, когда он приезжал в город. Он энергично боролся также против нового закона о бедных, за что был засажен за долги в тюрьму неким Торнли, 1 вигом.

 $<sup>^1</sup>$  Энгельс неправильно пишет это имя; хозяин Остлера назывался Торн-хилль (Thornhill). —  $\Pi pum.\ pe\partial.$ 

в имении которого он был управляющим и которому он задолжаж некоторую сумму. Виги неоднократно предлагали ему уплатить его долги и вообще взять его под свое покровительство, если он прекратит свои нападки на закон о бедных, но все это было напрасно. Он остался в тюрьме и оттуда рассылал свои «Fleet papers», направленные против фабричной системы и закона о бедных.

Правительство ториев 1841 г. снова обратило свое внимание на фабричные ваконы. Сэр Джемс Грэхэм, министр внутренних дел, внес в палату в 1843 г. билль, ограничивавший рабочий труд детей  $6^{1/2}$  часами и усиливавший требование обязательности обучения, но самым главным в нем былотребование устройства лучших школ. Билль этот потерпел поражение из-за религиозной ревности диссентеров: хотя обязательность обучения для детей диссентеров не распространялась на религиозное воспитание, но все же школы были поставлены под надвор господствующей церкви, и так как Библия должна была быть обявательной для всех книгой для чтения, вследствие чего религия делалась основой всего обучения, то в этом диссентеры увидели для себя опасность. К ним пристали фабриканты и либералы вообще, рабочие в церковном вопросе не были солидарны и потому бездействовали, и хотя оппозиция против билля и потер-пела поражение в больших фабричных городах, как Сэльфорд, Сток-порт, а в других, как Манчестер, из страха перед рабочими она решалась нападать только на некоторые пункты билля, но все же она собрала под своей петицией около двух миллионов подписей, и это так испугало Грэхэма, что он ввял весь свой билль назад. В следующем году он отказался от пунктов законопроекта, которые касались школ, и предложил лишь ограничить работу детей от восьми до тринадцати лет  $6^{\,1}/_{2}$  часами ежедневно, и притом так, чтобы у них оставалось совершенно свободным или дообеденное или послеобеденное время; работу подростков от 13 до 18 лет, а также женщин, ограничить 12 часами и, кроме того, ввести некоторые ограничения, которые сделали бы невозможным столь частый до этого времени обход вакона. Как только он выступил с этим предложением, агитация за десятичасовой рабочий день снова разгорелась, и притом сильнее, чем когда-либо раньше. Остлер был освобожден — благодаря некоторым его друзьям и сбору денег среди рабочих долги его были уплачены — и целиком отдался движению. Число сторонников десятичасового билля в Нижней палате стало возрастать, масса петиций в его польву, поступавших со всех сторон, доставляла ему много новых сторонников, и 19 марта 1844 г. лорд Эшли добился большинством в 179 голосов против 170 постановления, чтобы слово «ночь» в фа-

бричном билле означало время между шестью часами вечера и шестью часами утра. В виду вапрещения ночной работы это овначало, что рабочее время, включая перерыв, могло быть не больше двенадцати часов, а не считая перерыва— не больше десяти часов. Но министерство на это не согласилось. Сэр Джемс Грэхэм стал грозить отставкой жабинета, и при следующем голосовании одного параграфа билля падата незначительным большинством голосов отвергла как десятитак и двенадцатичасовой рабочий день. После этого Грэхэм и Пиль ваявили, что они внесут новый билль, и если он не пройдет, они выйдут в отставку. Новый билль был тот же старый двенадцатичасовой билль, только в другой форме, и та же палата, которая в марте отвергла его в главных его пунктах, теперь, в мае, приняла его без всяких ивменений. Проивошло это потому, что большинство сторонников десятичасового билля были тории, которые предпочитали провал билля провалу министерства. Но каковы бы ни были причины этих противоречивых, вваимно исключающих друг друга голосований, Нижняя палата добилась ими только того, что все рабочие стали относиться к ней с величайшим презрением, и блестяще была докавана необходимость реформы самой палаты, чего добивались чартисты. Три члена палаты, голосовавшие раньше против министерства, потом голосовали за него и тем спасли его. При всех голосованиях опповиция в массе голосовала за министерство, а сторонники его — против. 1 Таким образом, предложение Грэхэма о 61/2-часовом м 12-часовом рабочем дне получило силувакона, и благодаря этому, а также и ограничению работы в счет потерянного времени (в случае поломки машины или недостатка водной силы вследствие засухи или морова) и некоторым другим менее важным ограничениям, рабочий день, превышающий 12 часов, стал почти невовможным. Не подлежит. однако, сомнению, что в очень скором времени пройдет и десятичасовой билль. Фабриканты, разумеется, почти все против него; вряд ли среди них найдется десять его сторонников; они употребили все честные и нечестные средства против этого ненавистного им предложения, но это им не поможет, а только еще более увеличит ненависть к ним рабочих. Билль пройдет, несмотря ни на что. Чего рабочие захотят, они могут добиться, а что они хотят добиться десятичасового билля, они доказали минувшей весной. Политико-экономические аргументы фабрикантов, что десятичасовой билль увеличит стоимость производства, что он лишит английскую

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В ту же сессию Нижняя палата, как известно, еще раз оскандалилась в вопросе о сахаре, высказавшись сначала против министерства, а потом, после применения «правительственного кнута», — за него.

промышленность возможности бороться с иностранной конкуренцией, что заработная плата должна из-за него непременно понивиться и т. д., конечно, наполовину верны, но это лишь доказывает, что промышленная мощь Англии построена только на варварском обращении с рабочими, на разрушении здоровья, на социальном, физическом и духовном вырождении целых поколений. Разумеется, если бы все дело ограничилось проведением десятичасового билля, это привело бы к разорению Англии, но все же этот билль является шагом вперед, так как он не может не повлечь за собой и других мероприятий, которые должны направить Англию на совершенно иной, новый путь.

Обратимся теперь к другой стороне фабричной системы, которую труднее устранить предписаниями закона, чем обусловленные ею болезни. Мы достаточно говорили уже в общем о характере работы, чтобы из сказанного можно было сделать дальнейшие выводы. Надвор за машинами, связывание разорванных нитей есть такая работа, которая не занимает ума рабочего, но в то же время мешает ему думать о других вещах. Мы видели также, что работа эта не требует напряжения мускулов, не дает простора физической деятельности. Труд этот, таким образом, не труд, а одна скука — самое убийственное, самое утомительное, что только можно придумать. Фабричный рабочий осужден губить в этой скуке все свои фивические и духовные силы; его призвание — с восьмилетнего возраста томиться от скуки целый день. К тому же ему нельзя отлучиться ни на одну минуту: паровая машина работает целый день, колеса, ремни и веретена непрестанно гудят ему в уши, и стоит ему на минуту отвлечься, как за его спиной немедленно является надсмотрщик со штрафной книгой в руках. Эта проклятая необходимость важиво похоронить себя на фабрике, все время внимательно сленеутомимой машиной, является тягчайшей пыткой для рабочих. Она действует самым притупляющим и ослабляющим обравом как на тело, так и на дух рабочего. И, действительно, трудно было придумать лучший способ для притупления умственных способностей человека, чем фабричный труд, и если тем не менее фабричный рабочий не только сохранил вдравый рассудок, но даже развил его более, чем другие, то в этом ему помогловозмущение против своей судьбы и против буржуазии, единственное чувство, единственная мысль, которые возможны при его работе. В тех случаях, когда это негодование против буржуазии не становится преобладающим чувством у рабочих, они неизбежно предаются пьянству и вообще всему тому, что обыкновенно называют деморализацией. Уже одного физического расслабления и вывываемых фабричной системой болевней было достаточно, по мнению официального комиссара Гокинса, для того чтобы сделать неизбежной деморализацию. Но тем более она должна быть неизбежной, если сюда присоединяются еще духовное расслабление и все те выше упомянутые нами обстоятельства, которые влияют деморализующим образом на каждого рабочего. Поэтому нет ничего удивительного и в том, что именно в фабричных городах пьянство и разврат достигли размеров, описанных нами раньше. 1

Дальше. Цепи рабства, которыми буржуавия сковала пролетариат, нигде не выступают так ясно, как в фабричной системе. Здесь исчевает и юридически и фактически всякая свобода. В половине шестого утра рабочий должен быть на фабрике. Опаздывает он на две минуты, его ждет штраф, а если он опаздывает на десять минут его вовсе не пускают до конца перерыва, и из ваработной платы высчитывается плата ва четверть дня (хотя он не работал только  $2^{1}/_{2}$  часа из двенадцатичасового рабочего дня). Он ест, пьет и спит по команде. Для удовлетворения самых настоятельных потребностей ему дается лишь минимальное время, необходимое для этого. Фабриканту нет дела до того, живет ли рабочий на расстоянии получаса ходьбы от фабрики или целого часа. Деспотический колокол отрывает его от сна, от завтрака, от обеда.

А что делается на самой фабрике! Здесь фабрикант — неограниченный владыка! Он издает фабричные правила, какие ему заблагорассудится, изменяет и дополняет их, как ему вздумается, и как бы ни были нелепы эти правила, суд всегда говорит рабочему:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Послушаем еще одного компетентного свидетеля: «Если к дурному влиянию ирланццев прибавить непрерывный труд рабочих занятых в хлопчатобумажной промышленности, то царящая среди них ужасная демораливация будет удивлять пас гораздо меньше. Постоянный изнурительный труд изо дня в день, из года в год не может содействовать развитию интеллектуальных и нравственных способностей человека. Бесконечная, скучная, нудная и мучительная работа (drudgery), в которой непрестанно повторяется все один и тот же механический процесс, похожа на муки Сизифа; подобно камню этого последнего, работа всей своей тяжестью все снова и снова обрушивается на измученные плечи рабочего. При постоянной и вечной работе одних и тех же мышц ум не приобретает ни знаний, ни способности мыслить; человек все более и более тупеет, но вато пышно развивается грубая сторона его натуры. Осудить человека на такой труд значит развить в нем животные наклонности. Он становится равнодушным ко всему, оставляет в пренебрежении свойственные его природе правственные стремления, пренебрегает удобствами и более утонченными радостями жизни, живет в грязи и нищете, скудно питается и тратит свой заработок на разные излишества» (Dr J. P. Kay, ibid.).

«Вы сами себе господин, вы могли соглащаться на этот контракт или не соглашаться, но раз вы добровольно на него согласились, вы нарушить его не можете». Таким образом, над рабочим издевы нарушить его не можете». Таким соразом, над расочим издевается еще мировой судья, который сам принадлежит к буржуавии, и вакон, изданный все той же буржуавией. Такие решения судей — довольно частое явление. В октябре 1844 г. рабочие фабриканта Кеннеди в Манчестере забастовали. Фабрикант подал на них жалобу, ссылаясь на вывешенное на фабрике правило, что из одной мастерскылансь на вывешенное на фаорике правило, что из однои мастерской более двух человек не может сразу отказаться от работы. Судья признал фабриканта правым, дав рабочим вышеприведенный ответ («Manchester Guardian», 30 октября). Посмотрим, каковы обыкновенно бывают фабричные правила: 1) Ворота фабрики закрываются через десять минут после начала работ, и до завтрака никто не впускается; кто в это время отсутствовал, платит по 3 пенса штрафа с каждого станка. 2) Каждый ткач (при механическом станке), не окававшийся на месте в то время, когда машина была на ходу, платит 3 пенса штрафа за каждый час с каждого находящегося под его наблюдением станка; кто во время работы уходит из мастерской без разрешения надсмотрщика, тоже подвергается штрафу в 3 пенса. 3) Ткач, не имеющий при себе ножниц, платит по 1 пенсу штрафа в день. 4) Ткач уплачивает ва все сломанные им челноки, щетки, масленки, колеса, разбитые окна и т. д. 5) Ткач не может бросить работы, не предупредив об этом за неделю вперед; фабрикант может рассчитать рабочего ва плохую работу или дурное поведение без предупреждения.
6) За разговор, пение и свист рабочий платит 6 пенсов штрафа; кто во время работы оставит свое место, тоже платит 6 пенсов штрафа. <sup>1</sup> Есть у меня еще под руками и другие фабричные правила, по которым с каждого опоздавшего на три минуты высчитывается плата за четверть часа, а с опоздавшего на двадцать минут — платаза четверть дня, а кто не является до самого завтрака, платит по понед ельникам 1 шиллинг, а в остальные дни по 6 пенсов штрафа и т. д. Таковы, например, правила, вывешенные на ваводе «Феникс» на Джерси-стрит в Манчестере. — Мне могут сказать, что такие правила необходимы для того, чтобы на крупной благоустроенной фабрике обеспечить необходимую планомерность различных манипуляций, что такая строгая дисциплина здесь не менее необходима, чем в армии. Пусть так, отвечу я, но что же это за социальный строй, когда без такой поворной тирании не может существовать? Одно из двух: или цель оправдывает средства, или нивменность средств доказывает низменность

<sup>1 «</sup>Stubborn Facts», p. 9 sq.

цели. Далее, кто был солдатом, тот знает, что значит хотя бы и короткое время подчиняться военной дисциплине. Рабочие же осуждены с девятилетнего возраста до самой смерти жить физически и духовно под постоянной палкой. Они в большей степени рабы, чем чернокожие в Америке, потому что они находятся под более строгим надвором. И при всем том от них еще требуют, чтобы они жили, мыслили и чувствовали по-человечески! Да, они могут чувствовать — чувствовать самую жгучую ненависть к своим угнетателям и к тому порядку вещей, который ставит их в такое положение и низводит их до состояния машин! Но есть еще нечто более позорное: по свидетельству *всех* рабочих многие фабриканты с самой бессердечной строгостью взыскивают с рабочих наложенные на них денежные штрафы, чтобы увеличить свой доход грошами, отнятыми у неимущих пролетариев. Лич утверждает, что иные фабриканты передвигают часы на фабрике утром на четверть часа; рабочие, придя на фабрику, находят поэтому двери на запоре, а конторщик со штрафной книгой обходит мастерские и записывает отсутствующих, которых, конечно, набирается очень много. Лич однажды сам насчитал 95 рабочих, стоявших перед запертыми воротами фабрики; на этой фабрике часы вечером *отставали* на четверть часа, а утром были впереди на четверть часа сравнительно с городскими часами. О подобных же вещах рассказывается и в фабричном отчете. На одной фабрике часы во время работы передвигались назад, так что рабочие работали больше, чем следовало, а жалованье получали прежнее. На другой фабрике прямо работали на четверть часа больше. На третьей фабрике были обыкновенные часы и машинные часы, показывающие число поворотов главного вала. Когда машина работала медленно, работали по машинным часам до тех пор, пока машина не делала то количество оборотов, которое она должна была сделать, согласно расчетам, в течение двенадцати часов. Если же работа шла хорошо, так что рассчитанное число оборотов получалось раньше двенадцати часов, рабочие все-таки должны были работать целых двенадцать часов, расочие все-таки должны овым расотать должн двенадцать часов. Свидетель прибавляет, что он знал некоторых девушек, которые имели хороший заработок и сверхурочные работы и все же предпочли проституцию этой тирании (Drinkw., Evid. p. 80). Вернемся, однако, к денежным штрафам. Лич рассказывает, что ему не раз случалось видеть, как женщины в последнем периоде беременности подвергались штрафу в 6 пенсов за то, что они на минуту присели во время работы. — Штрафы за плохую работу совсем произвольны. Продукт осматривается в складе, и заведующий складом ваписывает штрафы, даже не призвав рабочего; последний

узнает об этом только тогда, когда надсмотрщик выплачивает ему заработную плату, когда товар уже может быть продан и, во всяком случае, убран. У Лича имеется такой список штрафов, длиной в десять футов, итог которого составляет 35 ф. ст. 17 шил. 10 пенс. Он рассказывает, что на фабрике, где был вывешен этот список, был уволен новый заведующий складом за то, что он записывал слишком мало штрафов, лишая таким образом фабриканта 5 ф. ст. в неделю («Stubborn Facts», стр. 13 — 17). Повторяю при этом еще раз, что я считаю Лича человеком, вполне васлуживающим доверия и не способным на ложь.

Но и помимо этого рабочий — раб своего ховяина. Если жена или дочь рабочего нравятся богачу, ему стоит только распорядиться, мигнуть, и она должна отдаться ему. Если фабриканту нужно покрыть подписями петицию в защиту буржуазных интересов, он посылает ее на свою фабрику. Желает он добиться выбора данного депутата в парламент, он посылает голосовать всех своих рабочих, имеющих право голоса, и — хотят ли они этого или нет — они должны голосовать за буржуа. Хочет он добиться большинства в публичном собрании, он отпускает их на полчаса раньше обыкновенного, приготовив им заранее места возле самой трибуны, где он может хорошо следить за ними.

Затем есть еще два приема, особенно сильно содействующие порабощению рабочих фабрикантами — truck-system и cottage-system.

Truck называется у рабочих уплата заработка товарами, и этот способ расплаты был раньше общепринятым в Англии. «Для удобства рабочих и чтобы оградить их от высоких цен, назначаемых лавочниками», фабрикант открывал лавку, в которой и продавались всевовможные товары в его пользу; а для того, чтобы рабочий не мог пойти в другую лавку, где можно все купить дешевле, — ибо цены в «Тотту-Shop» всегда бывали на 25 — 30% дороже, чем в других местах, -- ему в счет жалованья вместо денег выдавали чек на фабричную лавку. Всеобщее негодование на эту поворную систему вызвалов 1831 г. издание так навываемого Truck-act, которым уплата товарами была привнана для большинства рабочих недействительной и незаконной и за нее налагался штраф. Но этот закон, как и большинство английских ваконов, получил фактическую силу лишь в некоторых местах. В городах он, конечно, соблюдается довольно точно, но в деревнях Truck-system прямо или косвенно еще вполне процветает. Встречается она очень часто еще и в городе Лейстере. У меня под руками около дюжины судебных приговоров по этому поводу, постано-

вленных ва время от ноября 1843 г. до июня 1844 г. Отчеты о них по-явились частью в «Manchester Guardian» и частью в «Northern Star». Само собой разумеется, в настоящее время эта система так открыто не применяется. Рабочие получают большей частью свои деньги на руки, но у фабриканта все же остается достаточно средств, чтобы принудить их покупать товары в его лавке, а не в других местах. Вот почему теперь трудно накрыть такого фабриканта; он обделывает свои преступные делишки под охраной вакона, рав только он выдает деньги рабочему на руки. В газете «Northern Star» от 27 апреля 1844 г. было напечатано письмо рабочего из Гольмфёрса блив Геддерсфильда в Иоркшире. Говорится в этом письме о фабриканте Боуерсе. «Прямо поражаешься, как эта проклятая trucksystem может существовать в таких размерах, какие она приняла в Гольмфёрсе, и нет ни одного смельчака, у которого хватило бы омелости положить конец этим влоупотреблениям. Здесь страдает от этой проклятой системы огромное множество честных ручных ткачей. Вот один обравчик деятельности великодущной фритредерской клики. <sup>1</sup> Здесь есть фабрикант, которого вся окрестность проклинает ва его отвратительное обращение с бедными ткачами. За кусок, стоящий 34-36 шиллингов, он дает только 20 шилл. деньгами, а в счет остальных отпускает сукно или готовое платье, навначая цену ва нее на 40—50% больше, чем она стоит у других купцов. А часто эти товары бывают еще гнилыми. Но фритредерский Меркурий <sup>2</sup> говорит: «Они не обяваны принимать товары», «это вполне вависит от их воли». О, да, но они должны их брать, если не хотят умереть с голоду. Если они хотят получить деньгами больше 20 шилл., им приходится ждать 8 — 14 дней, пока они получат основу; если же они берут 20 шилл. и товары, основа всегда к их услугам. Такова их свободная торговля. Лорд Брум говорит, чтобы мы кое-что откладывали в молодые годы, чтобы на старости лет нам не приходилось при-бегать к помощи прихода. Не откладывать ли нам эти гнилые товары? Будь это не лорд, можно было бы подумать, что у этого человека мовг так же подгнил, как товары, которыми оплачивается наш труд. Когда появились газеты, не уплачивавшие гербового сбора, нашлось множество людей, доносивших об этом полиции в Гольмфёрсе, были Блайсы, Иствуды и др., а где они теперь? Здесь, конечно, дело другое: наш фабрикант — набожный фритредер; он по воскресеньям два раза ходит в церковь и с большим усердием повторяет за

 $<sup>^1</sup>$  Фритредеры — сторонники лиги, ратующей за отмену хлебных законов.  $^2$  «Leeds-Mercury» — буржуавно-радикальная газета.

священником: «Мы не делали того, что должны были делать, и делали то, чего не следовало делать, и для нас нет спасения; но помилуй нас, всеблагий господи» (слова англиканской молитвы). Да, помилуй нас до вавтра, и мы снова ваплатим нашим ткачам гнилыми товарами».

Cottage-system имеет гораздо более невинный вид и гораздо более невинный источник происхождения, хотя не менее порабощает рабочего, чем truck-system. В деревнях часто не окавывается жилищ для рабочих вбливи от фабрик. Фабриканту поэтому часто приходится строить такие жилища, что он делает очень охотно, так как они приносят ему большую прибыль на затраченный капитал. Если собственник коттеджей для рабочих получает с своего капитала 6% ежегодно, то можно считать, что фабриканту коттеджи приносят вдвое больше. Ведь у него, покуда только его фабрики не останавливаются совсем, всегда имеются жильцы, и притом жильцы, которые платят очень аккуратно. Таким образом, он застрахован от двух главных потерь, которые могут постигнуть других домовладельцев: коттоджи его никогда не пустуют, и он не подвергается риску не получить платы. Но квартирная плата обыкновенно рассчитывается так, чтобы она могла покрыть возможные убытки, и поэтому, если фабрикант ввимает такую же плату, как и другие владельцы коттоджей, он получает с вложенного капитала 12 — 14% и, следовательно, устраивает блестящую аферу ва счет своих рабочих. Ясно, что фабрикант не прав, наживаясь сдачей в наем коттеджей, извлекая из этого большую, вдвое большую выгоду, чем его конкуренты, которых он к тому же лишает всякой возможности конкурировать с ним. Но он вдвойне не прав, извлекая эту выгоду из карманов неимущего класса, который дорожит каждым грошом. Впрочем, к этому он привык: ведь все его богатство совдано за счет его рабочих. Но эта неправота становится нивостью, когда фабрикант, как это нередко случается, ваставляет рабочих, которые обязаны жить в его домах под угровой расчета, платить за квартиру больше обычной цены или даже платить за квартиру, в которой они вовсе не живут. Газета «Halifax Guardian», которую цитирует либеральная газета «Sun», 1 утверждает, что в городах Аштон-ондер-Лайне, Ольдгаме, Рочделе и др. многие фабриканты ваставляют своих рабочих платить ва наем коттеджей, бевравлично, живут ли они в них или нет. Система коттоджей очень распространена в деревенских фабричных округах и вызвала к жизни целые поселения. В большинстве случаев у фабриканта мало или вовсе нет конкурентов, так что ему

<sup>1 «</sup>Sun» (лондонская газета) конца ноября 1844 г.

вовсе не приходится сообразовать плату за наем его коттаджей с существующей платой. И он может брать, сколько хочет. А какое могущественное оружие эта система дает в руки фабрикантов при их столкновениях с рабочими! Как только они бросают работу, фабрикант отказывает им от квартиры, а срок, который он должен им дать для очистки квартиры, не больше недели. По истечении этого срока, рабочие остаются не только без хлеба, но и без крова, превращаясь в бродяг, которых по закону можно отправить на месяц вертеть ножную мельницу в тюрьме.

Такова фабричная система! Я старался описать ее настолько подробно, насколько мне позволяли размеры книги, и настолько беспристрастно, насколько можно остаться беспристрастным, описывая геройские подвиги буржуавии в борьбе ее с безващитными рабочими, — подвиги, при описании которых нельзя оставаться равнодушным, так как равнодушие было бы преступлением. Попробуем сравнить положение свободного англичанина в 1845 г. с положением крепостного сакса под игом норманского барона в 1145 г. Крепостной был прикреплен к вемле (glebae adscriptus); свободный рабочий тоже к ней прикреплен — системой коттеджей. Крепостной обяван был предоставлять господину право первой ночи (jus primae noctis), свободный рабочий обяван предоставить своему ховяину право не только первой, но и каждой ночи; крепостной не мог приобретать никакой собственности, и все, что он имел, могло быть отнято его господином; свободный рабочий тоже не имеет собственности и не может ее приобретать вследствие конкуренции, и чего не делал даже нормани, то повволяет делать себе фабрикант: посредством trucksystem он себе присваивает право распоряжаться употреблением того, что идет на удовлетворение повседневных нужд рабочего. Отношение крепостного к его господину регулировалось законами, которые исполнялись, потому что соответствовали обычаям, и самими обычаями; отношение свободного рабочего к его господину тоже регулируется ваконами, но такими, которые не исполняются, потому что не соответствуют ни обычаям, ни интересам ховяина. Землевладелец не мог оторвать крепостного от вемли, не мог его продать без нее, а так как почти вся вемля была родовой и неотчуждаемой и капитала не было, то он вообще не мог его продать; современная буржуавия ваставляет рабочего продавать самого себя. Крепостной был рабом вемли, на которой он родился; рабочий — раб самых насущных потребностей живни и денег, при помощи которых он их может удовлетворить: оба они рабы вещей. Существование крепостного обеспечивалось феодальным общественным строем, в котором

каждый имел свое определенное место; свободному рабочему не гарантируется ничего, ибо он тогда лишь занимает определенное место в обществе, когда он нужен буржуавии, а в противном случае его игнорируют, как будто его и на свете нет. Крепостной жертвует своей живнью для господина во время войны, фабричный рабочий в мирное время. Хоэяин крепостного был варваром и смотрел на крепостного, как на скотину; ховяин рабочего цивиливован; он смотрит на него, как на машину. Одним словом, положение того и другого прибливительно одинаково, и если одному хуже, чем другому, то несомненно хуже свободному рабочему. Рабы они оба, но только это рабство одного-нелицемерное, открытое, честное, а рабство другоголицемерно и хитро скрыто от него самого и от всех других, рабство теологическое, худшее, чем старое крепостничество. Гуманные тории были правы, называя фабричных рабочих белыми рабами (white slaves). Но это лицемерное скрытое рабство признает, по крайней мере на словах, право на свободу; оно преклоняется перед свободолюбивым общественным мнением, и в этом его историческое преимущество перед старым рабством: признан, по крайней мере, принцип свободы, и угнетенные уже сами позаботятся о том, чтобы этот принцип был воплощен в жизнь. - В заключение приведу стихотворение, выражающее взгляд самих рабочих на фабричную систему. Оно написано Эдуардом П. Мидом из Бирмингама и верно передает господствующее среди рабочих настроение. 1

> На свете есть царь, беспощадный тиран, Не сказки старинной забытый кошмар, Жестокий мучитель бесчисленных стран... Тот царь называется: Пар.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У меня нет ни времени, ни места, чтобы подробно останавливаться на возражениях фабрикантов против обвинений, которые возводились на них в течение последних двенадцати лет. Этих людей ничто не научит, ибо их ослепляют их мнимые интересы. Так как на некоторые из их возражений я ответил попутно уже выше, то здесь мне остается еще сказать не много.

Вы приезжаете в Манчестер и хотите изучить условия жизни в Англии. У вас есть хорошие рекомендации, к «почтенным» людям, разумеется. Вы делаете несколько замечаний о положении рабочих. Вас знакомят с парой-другой крупнейших фабрикантов: с Робертом Гайдом, Грегом, Эдмундом Ашвортом, Томасом Аштоном и кем-нибудь другим. Вы рассказываете им о своих намерениях. Фабрикант вас понимает, он знает, что ему нужно делать. Он ведет вас на свою фабрику в деревню — господин Грег в Куэрри-Банк в Чешире, господин Ашворт в Тортон близ Больтона, господин Аштон в Гайд. Он ведет вас в прекрасно устроенное здание, может быть даже снабженное вентиляторами, он обращает ваше внимание на высокие мастерские с массой воздуха, на прекрасные машины, на того или другого рабочего, имеющего цветущий вид. Он

Рука его грозно протянута в даль, Рука у него лишь одна, Но рабскую землю сжимает, как сталь, И тысячи губит она.

Как бешеный Молох, чудовищный бог, Он храм свой поставил на грудах костей, И пламенем вечным утробу важег, И в пламени губит детей.

С толной кровожадных жрецов-палачей, Людьми он владеет, как вождь. Они претворяют кровавый ручей В чеканного золота дождь.

угощает вас прекрасным завтраком и предлагает вам посетить квартиры рабочих. Он ведет вас в коттоджи, имеющие новый, чистый и уютный вид, и даже сам с вами заходит в тот или другой. Ведет он вас, конечно, к надсмотрщикам, механикам и т. д., чтобы вы «видели семьи, живущие исключительно фабрикой». В других коттеджах вы могли бы узнать, что на фабрике работают только жена и дети, а муж сидит дома и штопает чулки. В присутствии фабриканта вы стесняетесь задавать нескромные вопросы, и оказывается, что рабочие все получают хорошую плату, живут с удобствами и, благодаря деревенскому вовдуху, имеют сравнительно здоровый вид. Вы начинаете отказываться от своих представлений о нужде и голоде, царящих в Англии, начинаете находить их слишком преувеличенными. Но что система коттоджей превращает рабочих в рабов, что побливости где-нибудь, может быть, находится лавка фабриканта, в которой рабочие вынуждены забирать, -- об этом вы не узнаете ничего; что рабочие ненавидят фабриканта, они вам не скажут, потому что он тут же с вами. Он даже построил школу, церковь, читальню и т. д. Что школа нужна ему для того, чтобы приучить детей к дисциплине, что в читальню допускаются только книги, в которых защищаются интересы буржуавии, и что он дает расчет тем рабочим. которые читают чартистские или социалистические газеты и книги, — все это остается от вас скрытым. Вы видите уютные, патриархальные отношения, вы видите жизнь надсмотрщиков, вы видите то, что буржуваия обещает рабочим, если они согласятся и в духовном отношении стать ее рабами. «Сельская фабрика» с давних пор была любимым коньком фабрикантов, потому что вдесь дурные стороны фабричной системы, в особенности санитарные условия, отчасти парализуются свежим воздухом и окружающей средой, а также потому, что патриархальные рабские условия жизни рабочих сохраняются эдесь всего дольше. Д-р Юр поет ей дифирамб. Но горе рабочим, если им вздумается самостоятельно мыслить и сделаться чартистами: отеческая любовь и заботливость фабриканта сраву исчевают. Впрочем, если вы захотите отправиться в рабочие кварталы Манчестера, повнакомиться с влиянием фабричной системы в фабричном городе, то вам придется долго ждать, пока вам окажут в этом содействие богатые буржуа. Эти господа не знают, чего хотят их рабочие, в каком положении они находятся. Они не хотят, не могут этого знать, потому что они рискуют узнать вещи, которые могут их встревожить, которые могут их заставить действовать против своих интересов. Впрочем, это в высокой степени безразлично; чего рабочие вахотят, того они добьются собственными силами.

Они попирают ногами народ Во имя влатого тельца. Их тешат голодные слезы сирот И вздохи больного отца.

Предсмертные стоны вокруг алтаря Им нежат, как музыка, слух. В чертогах свиреного Пара-царя Там гаснет и тело и дух.

Там царствует ужас, там гибельный ад В чертогах царя роковых, Там тысячи мертвых положены в ряд, Они поджидают живых...

Долой же слепую, бездушную власть! Вы, полчища белых рабов, Свяжите чудовища черную пасть И силу железных зубов!...

И слуг его наглых, утративших честь, И совесть продавших давно, Пускай поравит их народная месть. С тельцом золотым ваодно.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Перевод В. Г. Тана.

## VII.

## ДРУГИЕ ОТРАСЛИ ТРУДА.

Мы долго задержались на описании фабричной системы потому, что она является совершенно новым детищем промышленной знохи. Зато нам гораздо меньше придется останавливаться на описании положения рабочих в остальных отраслях промышленности, ибо к ним может быть всецело пли отчасти отнесено то, что было сказано о промышленном пролетариате вообще или о фабричной системе в частности. Нам останется, следовательно, лишь рассмотреть, в какой мере фабричная система проникла в отдельные отрасли труда и какими они отличаются особенностями.

Те четыре отрасли труда, на которые распространяется фабричный закон, относятся к текстильному производству. Для удобства исследования мы начнем с описания положения тех рабочих, которые получают материал для обработки от фабрик. Обратимся сначала к еязальщикам Ноттингама, Дерби и Лейстера. В Children's Employment Report об этих рабочих говорится, что, вследствие продолжительности рабочего дня (являющейся необходимым следствием низкой платы), сидячего образа жизни и постоянного напряжения глаз, что требуется особенностями самой работы, весь организм становится болезненным и в особенности страдают глава. Для работы вечером необходим очень сильный свет, и вот для концентрации света рабочие употребляют стеклянные шары, что очень вредно отражается на главах. К сорока годам почти все рабочие вынуждены носить очки. Дети, занятые в этом производстве наматыванием и шитьем (подрубливанием), губят обыкновенно свое вдоровье на этой работе. Работают они с шести- семи- и восьмилетнего вовраста, в маленьких душных комнатах в течение 10-12 часов. Многие во время работы теряют сознание; они слишком слабы даже для обыкновенной домашней работы и настолько бливоруки, что уже в детские годы вынуждены носить очки. У многих комиссары нашли все симптомы волотухи, и фабриканты в большинстве случаев отказываются принимать к себе на фабрику девушек, поработавших в этой

отрасли производства, находя их слишком слабыми. Отчет навывает положение этих детей «повором для христианской страны» и выскавывает пожелание, чтобы их работа была поставлена под охрану вакона (Grainger, Rept. App. Pt 1., p. F. 15, ss. 132—142). Фабричный отчет прибавляет к этому, что из всех рабочих Лейстера вявальщики получают наименьшее вознаграждение. Они варабатывают 6 шиллингов, а при очень усиленной работе 7 шиллингов в неделю, при ежедневной работе в 16—18 часов. Когда-то они варабатывали 20 — 21 шиллинг, но введение больших станков понизило их ваработок; огромное большинство работает еще на старых, более простых станках и с большим трудом конкурирует с усовершенствованными машинами. Таким образом, и вдесь всякий шаг вперед, сделанный в развитии техники, является шагом назад в положении рабочих. Но несмотря на все это,—рассказывает комиссар Пауэр, вявальщики гордятся тем, что они свободны, что они не зависят от фабричного колокола, диктующего им, когда им есть, спать или работать. В отношении заработной платы положение этих рабочих и в настоящее время не лучше, чем оно было в 1833 г., когда фабричная комиссия составляла свой отчет; обусловливается это конкуренцией саксонских вявальщиков, которые сами живут впроголодь. Конкуренция эта побивает англичан не только на всех внешних рынках, но — низшими сортами товара — и на английском рынке. Какое счастье для немецкого вявальщика-патриота своим голодным существованием лишить куска хлеба английских вявальщиков, и он, конечно, с гордостью и наслаждением будет продолжать голодать во славу германской промышленности: честь Германии требует, чтобы этот бедняк никогда не насдался досыта! О, конкуренция и «соперничество наций» — прекрасная вещь! В «Morning Chronicle», гавете либеральной и читаемой преимущественно буржуавией, были напечатаны в декабре 1843 г. несколько писем одного вявальщика из Гинкли, в которых он описывает положение своих товарищей. Сообщает он, между прочим, о пятидесяти семьях, насчитывающих всего 321 человек и работающих на 109 станках; с каждого станка получалось в среднем  $5^1/_6$  шилл. в неделю ваработка, и каждая семья в среднем варабатывала 11 шилл. и 4 пенса в неделю. Ив этого ваработка расходовалось на наем квартиры и вязальной машины, на уголь, освещение, мыло, иголки 5 шилл. 10 пенсов, так что на пищу оставалось по  $1^{1}/_{2}$  пенса (15 прусских пфеннигов) в день на человека, а на одежду не оставалось ничего. «Ни один глав, пишет вязальщик, — не видел, ни одно ухо не слышало, и никакое сердце перечувствовать не может и половины тех страданий, кото-

рые приходится переносить этим бедным людям». Постелей нет вовсе или их не хватает; дети бегают оборванные и босые. Мужчины со слевами на глазах говорили: мы давно, очень давно уже не ели мяса, мы почти забыли вкус его. В конце концов некоторые стали работать и по воскресеньям, несмотря на то, что общественное мнение никогда им этого не простит и громкий стук машин слышен всем соседям. «Посмотрите на моих детей, — сказал один ив них, — и перестаньте спрашивать. Моя бедность заставляет работать меня по воскресеньям; я не могу и не хочу вечно слышать крики моих детей, просящих хлеба, не испытав последнего средства честным путем зарабатывать хлеб. В прошлый понедельник я встал в два часа и работал почти до полуночи, а остальные дни я работал от 6 часов утра до 11—12 часов ночи; но мне это надоело, я вовсе не желаю вколотить себя в гроб. Я работаю поэтому каждый вечер до 10 часов и за то наверстываю потерянное время по воскресеньям». С 1833 г. вознаграждение не повысилось ни в Лейстере, ни в Дерби и Ноттингаме, и — что самое худшее — в Лейстере очень распространена truck-system, о чем мы говорили уже выше. Нет поэтому ничего удивительного, что вязальщики этой местности принимали самое деятельное участие во всех рабочих волнениях, тем более, что работают на машинах большею частью мужчины.

Местность, в которой живут чулочницы, является также главным центром кружевного производства. В упомянутых трех графствах работает в общем 2 760 кружевных машин, а во всей остальной Англии — только 786. Вследствие строго проведенного разделения труда кружевное производство очень осложнилось, разбившись на множество отдельных отраслей. Сначала наматываются нитки, что составляет работу девушек лет 14 и старше (winders); ватем катушки вставляются в машины, и нитка проводится через мелкие отверстия, которых на каждой машине бывает около 1 800, что составляет работу мальчиков (threaders) от 8 лет и старше; потом рабочий изготовляет кружево, которое выходит из машины в виде широкой полосы; совсем маленькие дети разделяют полосу на отдельные части, вытягивая соединяющие их нити; этот процесс называется running или drawing lace, а сами дети называются lace-runners. После этого кружево окончательно приготовляется к продаже. Winders, как и threaders не имеют определенного рабочего времени — в них нуждаются лишь тогда, когда катушки в машине приходят к концу; а так как работа продолжается и ночью, то они могут быть во всякое время потребованы на фабрику или в мастерскую кружевника. Эта нерегулярность в работе, частая работа ночью, ненормальный

образ жизни, вытекающий отсюда, — все это приводит ко множеству вол, фивических и моральных, в особенности к беспорядочным и ранним половым сношениям, на чем сходятся показания всех свидетелей. Самый труд очень вреден глазам: хронических заболеваний у threaders в общем не вамечается, но все же у них часто встречается воспаление глав, а вдевание ниток вывывает боль в главах, слевы, временную неясность врения и т. п. Относительно же winders установлено, что труд их серьевно вредит глазам, вывывая частые воспаления роговой оболочки, а иногда катаракту. Работа самих кружевников очень тяжела. Машины делаются все более и более широкими, так что в настоящее время работают почти только такие машины, у которых заняты три работника; один сменяет другого каждые четыре часа, так что машина работает полные сутки и каждый рабочий работает ежедневно по восьми часов. Этим объясняется, почему эти winders и threaders так часто должны работать ночью, чтобы машина не останавливалась. Для продевания ниток в 1 800 отверстий требуется работа трех детей в течение двух часов. Многие машины приводятся в движение паровой силой, которая вытесняет труд мужчин. В отчете Children's Employment Commission всюду говорится только о «кружевных фабриках», где работают и дети, откуда следует, что в настоящее время или кружевники работают в больших фабричных помещениях, или применение силы пара к изготовлению кружев получило всеобщее распространение. И в том, и в другом случае перед нами прогресс фабричной системы. Но самым нездоровым следует признать труд runners, большей частью детей семи, даже пяти или четырех лет. Комиссар Грэнджер нашел даже раз эа этой работой ребенка двух лет. Ребенку приходится сосредоточить свое врение на одной и той же нитке, которую надо вытягивать при помощи иголки из кружевной ткани. Работа эта очень вредно влияет на глава, в особенности, если она, как это обыкновенно бывает, продолжается 14 — 16 часов. В лучшем случае развивается очень сильная бливорукость, а в худшем, который встречается довольно часто, темная вода и неивлечимая слепота. Работая постоянно в согнутом положении, дети вырастают слабыми, увкогрудыми и — вследствие дурного пищеварения — волотушными. Аномалии в половой сфере, а также искривление позвоночника составляют почти общее явление у девушек, так что «runner'а можно узнать по походке». Такие же последствия как для глав, так и для всего организма имеет вышивание кружев. Все эксперты-медики единогласно свидетельствуют, что вдоровье всех детей, занятых в кружевном производстве, сильно страдает от их работы, что дети эти бледны, слабы, хилы, слишком

малы для своего возраста и гораздо менее в состоянии противостоять болезни, чем другие дети. Обычные их страдания -- общая слабость, частые обмороки, головные боли, боли в боку, спине и в таву, сердцебиение, тошнота, рвота, отсутствие аппетита, искривление позвоночника, волотуха и истощение. Особенно сильно страдает женский организм: везде жалуются на бледную немочь, трудные роды и выкидыши (Grainger, Report - во многих местах). Тот же чиновник докладывал Children's Employment Commission, что дети очень часто дурно одеты и оборваны, плохо питаются, большею частью одним хлебом и чаем, и часто целыми месяцами не едят мяса. — Что же касается их правственности, то он говорит об этом следующее: «Все обитатели Ноттингама — полиция, духовенство, фабриканты, рабочие и сами родители этих детей — убеждены в том, что современная система труда является чрезвычайно обильным источником безнравственности. Threaders, большею частью мальчики, и winders, большею частью девочки, одновременно вызываются на фабрику, часто среди ночи, а так как родители их не могут знать, сколько времени они там будут заняты, они имеют полную возможность вступать в непозволительные отношения и после работы вместе шататься. Это не мало содействовало развитию безправственности, принявшей в Ноттингаме по всеобщему признанию ужасающие размеры. Мы не говорим уже о том, что это в высшей степени неестественное положение вещей совершенно нарушает покой и домашнюю жизнь семей, к которым принадлежат эти дети и молодые люди».

Другой отраслью производства кружев, плетением их на коклюшках, занимаются в земледельческих графствах — Нортгемптоншире, Оксфордшире, Бедфордшире и Бекингамшире. Занимаются этим большей частью дети и молодые люди. Все они жалуются на дурное питание и редко едят мясо. Самый труд их крайне вреден для вдоровья. Дети работают в небольших, плохо вентилируемых и душных комнатах, всегда в сидячем и изогнутом положении, согнувшись над подушкой. Чтобы как-нибудь поддержать тело в этом неудобном положении, девушки носят корсеты с деревянными планшетами, а так как большинство девушек начинает работать в раннем возрасте, когда кости еще очень мягки, корсеты эти вызывают полнейшее смещение грудной кости и ребер и вообще увкогрудость. Поэтому большинство из них, промучавшись от жестоких (severest) последствий дурного пищеварения, вызванного сидячей жизнью и дурной атмосферой, умирают в чахотке. Они не получают никакого образования, любят наряды, и не получают никакого нравственного воспитания, вследствие чего их нравственный уровень самый жалкий п проституция среди них носит почти эпидемический характер (Ch. Empl. Comm., Burns, Beport).

Такова цена, которой общество оплачивает удовольствие прекрасных буржуазных дам наряжаться в кружева! И разве эта цена не крайне дешева? Всего лишь несколько тысяч слепых рабочих, чахоточных дочерей пролетариата, только одно хилое поколение грубой черни, которое передает эту хилость своим таким же грубым детям и внукам, — имеет ли это какое-нибудь значение? Никакого, решительно никакого! Наша английская буржуазия равнодушно отложит в сторону отчет правительственной комиссии и попрежнему будет наряжать своих жен и дочерей в кружева. Что за чудесная вещь — душевное равновесие английского буржуа!

Большое число рабочих занято на ситценабивных фабриках Ланкашира, Дербишира и запада Шотландии. Ни в одной отрасли английской промышленности раввитие механики не увенчалось та-

английской промышленности развитие механики не увенчалось та-кими блестящими результатами, как в этой, но и ни в какой другой оно не привело к такому ухудшению положения рабочих. Применение узорных цилиндров, приводимых в движение паром, изобретение способа при помощи таких цилиндров одновременно печатать в четыре и шесть красок совершенно вытеснили ручной труд, как он вытеснен машинами из прядильной и ткацкой хлопчатобумажной промышленности. Но в ситцепечатных фабриках новые изобретения вытеснили еще гораздо больше рабочих. Один взрослый человек вместе с ребенком-подручным исполняют на машине ту работу, которую раньше 200 рабочих делали руками. Одна машина дает в минуту 28 ярдов (80 футов) печатного ситца. Вследствие этого положение набойщиков очень скверное. Согласно петиции их в Нижнюю палату, графства Ланкастер, Дерби и Честер доставили в 1842 г. 11 миллионов кусков печатного ситца в 1—6 красок; 100 000 из них было изготовлено только ручным способом, 900 000 — машинным и ручным способом и 10 миллионов — только машинами. Так как машины большей частью введены недавно и к тому же постоянно совершенствуются, то число ручных набойщиков бывает всегда больше, чем нужно для производства, и многие из них — в петиции сказано четверть всего их числа — разумеется, остаются без работы, а остальные бывают заняты лишь один или два, самое большее три способа при помощи таких цилиндров одновременно печатать в ческазано четверть всего их числа — разумеется, остаются оез расоты, а остальные бывают заняты лишь один или два, самое большее три дня в неделю, и получают самую низкую плату. Лич говорит, что на одной ситценабивной фабрике (Deeply Dale около Бери в Ланкашире) ручные набойщики зарабатывали в среднем не более пяти шиллингов (Stubb. Facts, р. 47), между тем как работающие при машинах получают довольно хорошую плату. Таким обра-

вом, ситцепечатни вполне усвоили фабричную систему, но тем не менее на них не распространяются фабричные законы. Они производят модный товар и потому у них нет установленного рабочего времени. Когда у них мало заказов, они работают половину времени, а если какой-нибудь рисунок имеет успех и дела идут хорошо, фабрика работает 10-12 часов, а иногда круглые сутки. Вбливи моей квартиры в Манчестере была ситценабивная фабрика. Возвращаясь домой повдно ночью, я не раз находил ее вполне освещенной, и мне не раз говорили, что детям там часто приходится работать так долго, что они стараются отдохнуть и поспать минуту-другую на каменной лестнице или в углу прихожей. У меня нет документальных подтверждений этого, иначе я назвал бы фирму. О положении рабочих в этой отрасли промышленности упоминается в отчете Children Employment Commission лишь бегло. Здесь сообщается лишь, что в Англии, по крайней мере, дети большей частью довольно хорошо одеты и хорошо питаются (относительно, конечно, в зависимости от того, много ли зарабатывают их родители или нет), что они не получают никакого образования и в моральном отношении оставляют желать многого. Ограничившись указанием на то, что дети эти находятся во власти фабричной системы, и ссылкой на сказанное об этой системе выше, мы можем перейти к дальнейшему.

Об остальных рабочих, занятых производством тканей, нам остается сказать не много. Работа белильщиков очень нездорова, так как им приходится постоянно вдыхать хлор — вещество, самым разрушительным образом действующее на легкие. Работа красильщиков не столь вредна, во многих случаях даже очень здорова, потому что требует напряжения всех мышц тела. О том, какова оплата этих рабочих, имеется мало сведений, и это доказывает, что она не ниже средней, ибо иначе слышны были бы жалобы на нее. Стригальщики бархата, число которых при большом сбыте плиса довольно велико, доходя до 3000 — 4000, косвенно очень сильно пострадали от фабричной системы. Товар, который раньше изготовлялся на ручных ткацких станках, бывал сработан не совсем равномерно, так что для срезывания отдельных рядов ниток требовалась умелая рука. С тех пор же, как были введены механические ткацкие станки, ряды ниток стали получаться довольно ровные, каждая нитка совершенно параллельна предыдущей, так что для сревывания большого искусства не требуется. На эту легкую сравнительно работу набросились рабочие, лишившиеся своего постоянного заработка с введением машин, и своей конкуренцией понивили заработную плату. Фабриканты открыли, что эту работу можно поручить и женщинам, и детям,

ваработная плата упала до уровня заработной платы женщин и детей, а сотни мужчин и совсем были вытеснены последними. Далее фабриканты нашли, что им гораздо меньше придется платить рабочим, если работа будет производиться не в мастерской рабочего, за наем которой фабриканту приходилось тогда косвенно платить, а у него же на фабрике. С тех пор мансарды многих коттэджей, служившие раньше мастерскими, опустели или сдаются под квартиры, и стригальщик не может уже больше работать, когда ему ввдумается, а вависит от фабричного колокола. Один стригальщик, которому на вид было не более 45 лет, говорил мне, что он помнит время, когда он за ту работу, за которую он теперь получает по 1 пенни за ярд, получал по 8 пенсов ва ярд: правда, теперь работа легче, чем раньше, и ее можно сделать быстрее, но не вдвое быстрее, так что ваработная плата его уменьшилась более, чем на три четверти. Лич дает (Stubb. F., р. 35) сравнительную таблицу вознаграждения за различные ткани в 1827 и 1843 гг. Из нее явствует, что ва те ткани, за которые в 1827 г. стригальщик получал по 4 п.,  $2^{1}/_{4}$  п.,  $2^{3}/_{4}$  п., 1 п. с ярда, он в 1843 г. получал только  $1^{1}/_{2}$  п.,  $^{3}/_{4}$  п., 1 п. и  $^{3}/_{8}$  п. с ярда. Средний заработок в неделю составлял по Личу в 1827 г. 1 ф. ст. 6 ш. 6 п. или 1 ф. ст. 2 ш. 6 п., или 1 ф. ст., или 1 ф. ст. 6 ш. 6 п., а в 1843 г. за те же товары — 10 ш. 6 п., или 7 ш. 6 п., или 6 ш. 8 п., или 10 m. Но есть еще сотни рабочих, которые получают и того меньше.— О ручных ткачах, занятых в хлопчатобумажной промышленности, мы уже говорили выше. Остальные ткани изготовляются почти исключительно ручными ткачами, которые, как и стригальщики, пострадали от конкуренции рабочих, вытесненных машинами из других отраслей промышленности, и кроме того, подобно фабричным рабочим, строго штрафуются ва плохую работу. Вовьмем *ткачей шелка*. Фабрикант шелковых материй Брокльгерст, один ив крупнейших во всей Англии, представил парламентской комиссии таблицы из своих книг, из которых видно, что за те работы, за которые он в 1821 г. платил 30 ш., 14 ш.,  $3^1/_2$  ш.,  $3^1/_4$  ш.,  $1^1/_{12}$  ш., 10 ш., он в 1831 г. платит только 9 ш.,  $7^1/_2$  ш.,  $2^1/_4$  ш.,  $1^1/_3$  ш.,  $1^1/_2$  ш.,  $6^1/_4$  ш.; а между тем в этой отрасли промышленности никаких усовершенствований в машинах не было сделано. Но то, что произошло на фабрике г. Брокльгерста, можно, мне кажется, рассматривать как норму для всей Англии. Из тех же таблиц можно усмотреть, что средний заработок ткача за всеми вычетами составлял в 1821 г.  $16^{1}/_{2}$  ш., а в 1831 г. 6 ш., в неделю. С тех пор заработная плата еще более понизилась; за те ткани (так нав. single sarsnets), за которые в 1831 г. платили по  $^{1}/_{3}$  ш. или 4 п. с ярда, платят в 1843 г.

только  $2^{1}/_{2}$  п., а множество ткачей, живущих в деревне, может достать себе работу, только соглашаясь брать по  $1^{1}/_{2}$ —2 п. с ярда. Сюда присоединяется еще крайний произвол при расчете. Каждый ткач, получающий основу, получает тоже карточку, на которой бывает обыкновенно написано, что работа принимается в такие-то часы, что ткач, который не может работать по болезни, должен об этом известить контору в течение трех дней, иначе болезнь не может служить оправданием; что не может также служить достаточным оправданием указание ткача на то, что ему пришлось ждать уточной пряжи; что за определенные недостатки работы (если, например, на определенную длину ткани употреблено больше уточных нитей, чем предписано и т. д.) вычитывается не менее половины ваработной платы, а за опоздание с работой к определенному сроку вычитается по одному пенни с каждого ярда. — Все эти штрафы до чрезвычайности сокращают ваработную плату. Насколько это сокращение вначительно, докавывает, например, тот факт, что приемщик, приевжающий два раза в неделю в Ли в Ланкашире для приема готовой ткани, привовит каждый раз своему фабриканту не менее 15 ф. ст. штрафных денег. Об этом свидетельствует он сам, а он считается одним из самых снисходительных приемщиков. Когда-то такие вещи решались третейским судом, но так как рабочие, настаивавшие на таком суде, большей частью получали расчет, обычай этот мало-помалу исчев, и фабрикант стал поступать совершенно произвольно: он и обвинитель, и свидетель, и судья, и законодатель, и исполнитель — все в одном лице. Когда же рабочий обращается к мировому судье, он получает в ответ: принявши карточку, вы заключили контракт и теперь должны его выполнить. Говорят им то же самое, что, как мы видели, отвечают и фабричным рабочим. Кроме того рабочего всякий раз заставляют подписывать бумагу, в которой он ваявляет, что «согласен на сделанные вычеты». Если же он вадумает сопротивляться, то все фабриканты города тотчас же получают извещение, что он человек, который, — говоря словами Лича, — «не желает подчиняться установленному карточками порядку и законности и имеет наглость сомневаться в мудрости тех, кто, как это должно быть ему известно, является в глазах общества его начальством». (Stubb. Fact., 37-40). Ткачи, разумеется, совершенно свободны, фабрикант их ничуть не принуждает брать у него основу и карточки, он говорит им только, по превосходному выражению Лича: «Не хотите жариться на моей сковородке, так ступайте прямо в огонь» (If you don't like to be frizzled in my frying-pan, you can take a walk into the fire). — Ткачи шелковых тканей в Лондоне и в особенности

в Спитальфильсе уже с давних пор периодически терпят величайшую нужду, и тот факт, что они принимают самое деятельное участие
во всех рабочих выступлениях в Англии и, в особенности, в Лондоне, доказывает, что в настоящее время они не имеют основания
быть довольными своим положением. Царившая среди них нужда
привела к эпидемии горячки, разразившейся в восточной части
Лондона и повлекшей за собой назначение комиссии для исследования санитарных условий жизни рабочего класса. Впрочем, из
последнего отчета лондонской больницы видно, что эта горячка
продолжает свирепствовать попрежнему.

Второй важной отраслью английской промышленности после производства одежды является производство металлических изделий. Центром этого производства являются Бирмингам, где производятся более тонкие металлические изделия, Шеффильд, центр производства ножей, и Стаффордшир, в особенности Вольвергамптон, где производится более грубый товар: замки, гвозди и т. д. Начнем описание положения рабочих, занятых в этой отрасли промышленности, с Бирмингама. Органивация производства вдесь, как и в большинстве городов, где производятся металлические изделия, сохранила некоторые черты старого ремесленного строя. Сохранились мелкие мастера, работающие со своими учениками или дома в своей мастерской, или, -в тех случаях, когда нужен паровой двигатель, — и в больших фабричных эданиях, разделенных на маленькие мастерские, сдающиеся мастерам в наем; в каждую мастерскую проведен передаточный ремень от парового двигателя, которым и приводятся в движение механизмы в мастерской. Леон Фоше (автор ряда статей о положении английского рабочего класса в журнале «Revue des deux Mondes», — статей, показывающих, что автор, по крайней мере, знаком с вопросом, и во всяком случае более ценных, чем все то, что об этом до сих пор было написано как англичанами, так и немцами) называет эту организацию производства, в противоположность крупному производству Ланкашира и Иоркшира, démocratie industrielle (промышленной демократией). Он при этом вамечает, что такой способ производства не особенно благоприятно отвывается на положении мастеров и подмастерьев. Замечание это совершенно правильно: прибыль, которая при других условиях попадает в руки одного крупного фабриканта, при этих условиях, уменьшившись вследствие большой конкуренции, распределяется среди множества мелких мастеров, которым поэтому не очень-то сладко живется. Централивующая тенденция капитала постоянно давит на них, на одного нажившегося приходится десяток разорившихся и сотня других, которым под давлением одного богача, продающего дешевле, чем они, живется хуже, чем раньше. Само собою разумеется, что в тех случаях, когда мелким мастерам приходится конкурировать с крупными капиталами, они лишь с трудом сводят концы с концами. Ученикам, как мы увидим ниже, живется у мелких мастеров, по меньшей мере, так же плохо, как и у фабрикантов, с той только разницей, что они современем могут сами стать мастерами и достигнуть некоторой самостоятельности; другими словами, они не так непосредственно эксплоатируются буржуавией, как на фабриках. Таким образом, эти мелкие мастера ни настоящие пролетарии, --- ибо они отчасти живут трудом учеников и продают не труд, а готовый продукт, — ни настоящие буржуа, потому что они главным образом живут все-таки своим собственным трудом. Этим своеобразным промежуточным положением рабочих Бирмингама объясняется то, что они очень редко прямо и открыто примыкали к английскому рабочему движению. В политическом отношении Бирмингам радикальный, но не чисто чартистский город. — Но в Бирмингаме имеется также множество крупных фабрик, принадлежещих капиталистам, и в них фабричная система царит полновластно. Разделение труда, проведенное здесь до мельчайших деталей (например, в изготовлении иголок), как и применение паровой силы, позволяют дать работу множеству женщин и детей. Вот почему мы вдесь находим (согласно отчету Children's Employment Commission) те же черты, которые нам уже знакомы из фабричного отчета: работу женщин вплоть до родов, невозможность для них вести домашнее ховяйство, запущенность этого ховяйства и отсутствие надвора за детьми, равнодущие и даже антипатию к семейной жизни и общую деморализацию, вытеснение мужчин из этой области труда, постоянное усовершенствование машин, раннюю самостоятельность детей, мужчин, живущих на счет жен и детей и т. д. Дети, по словам отчета, полуголодны и оборванны. Половина их не знает, что значит быть сытым, многие живут целый день таким количеством хлеба, какое можно купить ва один пенни (10 прусских пфеннигов) или до обеда не получают никакой пищи; бывали даже случаи, когда дети с восьми часов утра до семи часов вечера не получали никакой пищи. Одежда их очень часто едва прикрывает их наготу; многие даже вимой ходят босиком. Поэтому они вялы и слабы для своего возраста и редко достигают нормального развития. Если принять во внимание, что к столь скудным средствам восстановления физических сил присоединяется еще тяжелый и продолжительный труд в душных помещениях, будет вполне понятно, почему в Бирмингаме оказывается так мало

ввросных людей, годных для военной службы. «Рабочие, -- говорит вврослых людеи, годных для военной служом. «Расочие, — говорит один из врачей, свидетельствующих рекрутов, — малы, худы и очень слабосильны, и у многих еще наблюдается искривление грудной кости и позвоночника». По свидетельству одного унтер-офицера, присутствовавшего при наборе рекрутов, мужчины в Бирмингаме меньшего роста, чем где бы то ни было: они большей частью бывают не больше 5 футов 4-5 дюймов, и из 613 навербованных рекрутов только 238 оказались годными. Что касается просвещения, то об этом я уже привел выше ряд показаний и примеров, к которым я отсылаю читателя. Впрочем, прибавлю еще, что в Бирмингаме, как это видно из отчета Ch. E. Comm., более половины детей между 5 и 15 годами не посещает никакой школы; дети, посещающие школу, часто меняются, так что более или менее основательное обучение их невозможно, и все дети очень рано покидают школу и принимаются ва работу. Из того же отчета видно, каков состав учителей в школах. Одна учительница на вопрос, преподает ли она и мораль, ответила: «Нет, за три пенса в неделю этого нельзя требовать». Некоторые другие учительницы совсем не поняли вопроса, а иные не считали моральное воспитание детей своей обяванностью. Одна учительница ответила, что морали она не преподает, но старается внушить детям хорошие принципы, и при этом употребила совершенно неправильное выражение. В школах, по словам комиссара, постоянный шум и беспорядок. Вследствие всего этого нравственный уровень самих детей заставляет желать очень многого; половина всех преступников моложе 15 лет; в течение одного только года было осуждено 90 десятилетних преступников, из коих 44 ва уголовные преступнения. Беспорядочные половые сношения составляют, по мнению комиссаров, почти общее явление, и притом уже в очень молодом возрасте. (Grainger, Rept. and evid.)

В желеводелательном округе Стаффордшира положение вещей еще хуже. Производится здесь главным образом грубый желевный товар, и в этой отрасли труда невозможны ни особенно большое разделение труда (ва некоторыми исключениями), ни применение паровой силы и машин. Поэтому вдесь — в Вольвергамитоне, Уилленхоле, Бильстоне, Седжли, Уенсфильде, Дарластоне, Дедли, Уольсале, Уенсбери и других — фабрик немного, но очень много небольших кузниц, в которых работает мелкий мастер с одним или несколькими учениками, обязанными служить у него до 21 года. Положение мелких мастеров прибливительно то же, что и в Бирмингаме, но ученикам живется большей частью гораздо хуже. Кормят их почти исключительно мясом больных или павших животных,

протухним мясом, тухлой рыбой, мясом выкидышей-телят или вадохшихся на желевной дороге свиней. И так делают не только мелкие мастера, но и более крупные фабриканты, у которых работают 30—40 учеников. В Вольвергамитоне это составляет, повидимому, общее явление. Естественным следствием такого питания являются частые желудочные и другие заболевания. Дети редко наедаются досыта, редко имеют лишнюю одежду, кроме той, в которой работают, так что уже по одной этой причине не могут посещать воскресную школу. Жилища плохи и грязны, часто до такой степени, что становятся очагами болезней и, несмотря на то, что самый труд по большей части не вреден для здоровья, дети — малы ростом, плохо сложены, слабы и во многих случаях страшно изуродованы работой. В городе Уилленхоле, например, есть множество людей, которые от вечной работы у станка для наревки винтов получили горб и искривление  $o\partial ho\ddot{u}$  ноги — ваднюю ногу, hind-leg, как они это навывают, так что ноги имеют форму буквы К; кроме того по меньшей мере треть тамошних рабочих страдает грыжей. Здесь, как и в Вольвергамптоне, очень часты случаи заповдавшей половой врелости как у девушек, — и они работают в кузницах! — так и у юношей, иногда до 19-летнего возраста. — В городе Седжли и его окрестностях, где изготовляются почти исключительно гвозди, люди живут и работают в жалких хижинах, похожих на хлевы и грязных до невероятности. Девочки и мальчики берутся ва молот с 10 — 12-летнего вовраста, и только тогда считаются настоящими рабочими, когда они изготовляют по 1000 гвоздей в день. За 1200 гвоздей они получают  $5^3/_4$  пенса. Каждый гвовдь требует 12 ударов молота, а так как молот весит 11/4 фунта, то рабочему, чтобы ваработать эту жалкую плату, приходится поднять 18 000 фунтов. При таком тяжелом труде и недостаточном питании дети неивбежно становятся малорослыми и слабыми, что и подтверждается свидетельствами комиссаров. О состоянии просвещения в этом округе мы уже дали некоторые сведения выше. Оно вдесь в невероятно плачевном состоянии: половина всех детей не посещает даже воскресных школ, а вторая половина посещает их крайне неаккуратно; сравнительно с другими округами очень мало детей умеет читать и еще меньше писать. И в этом нет ничего удивительного: между седьмым и десятым годом, т. е. как раз в ту пору, когда они могли бы с пользой начать посещение школы, дети принимаются уже за работу, а учителя воскресных школ — из кузнецов или рудокопов — часто сами едва умеют читать и не умеют даже подписать свою фамилию. Нравственный уровень вполне соответствует этим воспитательным средствам. В городе

Уилленхоле, — говорит комиссар Горн, подтверждая свои слова множеством примеров, — рабочие совершенно не имеют нравственного чувства. Дети не совнают своих обяванностей по отношению к родителям и совершенно к ним не привязаны. Они были так мало способны рассуждать, так тупы и глупы, что, работая 12—14 часов в сутки, одетые в лохмотья, не наедаясь досыта и получая побои, которые они чувствовали еще через несколько дней, они часто говорили, что обращение с ними хорошее и что им живется превосходно. Они не знали никакого другого образа жизни, работали с утра до самого вечера, пока им не разрешали прекратить работу, и совершенно не понимали вопроса, которого они не слыхали до этого: не устали ли они? (Horne, Rept. and evid.)

В Шеффильде вознаграждение лучше, а потому лучше и внешнее положение рабочих. Но вато вдесь следует отметить некоторые отрасли труда, чрезвычайно вредно влияющие на здоровье рабочих. При некоторых операциях инструменты постоянно давят на грудь, что часто вывывает чахотку: другие, как, например, изготовление напильников, мешают общему развитию тела и вывывают желудочные заболевания; вырезывание костяных ручек (для ножей) вызывает головные боли, разлитие желчи, а у девушен, которые часто занимаются этой работой, малокровие. Но самым вредным для здоровья трудом является оттачивание ножей и вилок, неминуемо влекущее за собой раннюю смерть, в особенности, если работа производится на сухом камне. Работа эта столь вредна отчасти потому, что приходится работать в согнутом положении, при котором грудь и желудок подвергаются постоянному давлению, отчасти потому, что при оттачивании от металла отделяется масса острой металлической пыли, наполняющей атмосферу и неивбежно попадающей в легкие. Точильщики на сухом намне в среднем едва доживают до 35 лет, а точильщики на мокром камне редко живут дольше 45. Д-р Найт в Шеффильде говорит: «Чтобы хоть до некоторой степени ясно охарактеризовать вред от этой работы, я должен сказать, что горчайшие пьяницы среди точильщиков — самые долговечные среди них, потому что они меньше других сидят за работой. Всего в Шеффильде насчитывается около 2 500 точильщиков. Около 150 из них (80 взрослых мужчин и 70 мальчиков) оттачивают вилки: они умирают обыкновенно в возрасте от 28 до 32 лет. Точильщики бритв, работающие как на сухом, так и на мокром камне, умирают между 40 и 45 годами, а точильщики столовых ножей, работающие на мокром камне, умирают между 45 и 50 годами». — Тот же врач следующим образом описывает течение их болезни, так называемой астмы точильщиков: «Начинают они работать обыкновенно на четырнадцатом году, и если организм у них вполне вдоров, они до двадцатого года особых недомоганий не чувствуют; ватем начинают обнаруживаться симптомы этой своеобразной болезни: при самом малейшем напряжении, при поднятии на лестницу или на гору, они задыхаются; чтобы облегчить постоянную, все усиливающуюся одышку, они высоко поднимают плечи, всегда наклоняются вперед и вообще чувствуют себя, повидимому, всего лучше в том наклонном положении, в наком им приходится работать; цвет лица их становится грявно-желтым, черты лица выражают тоску, они жалуются на стеснение в груди, голос становится глухим и хриплым, они громко кашляют, и кашель их звучит, как из пустой бочки; то и дело они отхаркивают большие количества пыли, смешанной с мокротой, в виде цилиндрических или шарообразных масс, покрытых тонким слоем мокроты. Вскоре ватем появляется кровохаркание, невозможность оставаться в лежачем положении, ночной пот, понос с коликами, необычайное исхудание всего тела со всеми обычными симптомами легочной чахотки, и, промучившись многие месяцы и часто годы, неспособные ничего ваработать ни для себя, ни для семьи, они, наконец, умирают. Мне остается прибавить, что все предпринятые до сих пор попытки предупредить и излечить эту астму потерпели полную неудачу». Это было написано десять лет тому назад. С тех пор число точильщиков, как и распространение болезни, значительно возросло, но были также предприняты попытки предупредить болезнь устройством закрытых точильных камней и удалением пыли при помощи тяги. Попытки эти удались, по крайней мере, отчасти, но сами точильщики не желают этих предохранительных приспособлений, и в некоторых местах даже разбивают их: они боятся, чтобы это не привлекло больше рабочих к их профессии и не понизило их ваработной платы; они предпочитают «короткую, но веселую жизнь». Д-р Найт часто говорил точильщикам, являвшимся к нему с первыми симптомами астмы: вы умрете, если вернетесь к точильному камню. Но его никогда не слушались: кто раз стал точильщиком, тот делался совсем отчаянным, как будто он продал душу свою чорту. -- Обравование стоит в Шеффильде на очень низкой ступени. Один священник, долго занимавшийся статистикой образования, полагал, что из 16 500 детей рабочего класса, которые в состоянии посещать школу, умеют читать не более 6 500 человек. Объясняется это тем, что дети на седьмом — и самое позднее на двенадцатом — году оставляют школу и что учителя никуда не годятся; один из них был пойманным на месте преступления вором, который по выходе из тюрьмы не

нашел никакого другого средства существования, кроме учительства! Безнравственность молодежи в Шеффильде больше, кажется, чем где бы то ни было (впрочем, трудно сказать, какой город васлужил пальму первенства в этом отношении; о каком городе ни читаешь в отчете, кажется, что именно он достоин ее). Молодые люди весь воскресный день проводят на улице, играя в орлянку или натравливая собак друг на друга. Они усердно посещают трактиры, где проводят время со своими возлюбленными до поздней ночи, после чего отправляются с ними на уединенные прогулки. Один комиссар, посетив трактир, нашел в нем 40-50 молодых людей обоего пола. Почти все оказались моложе 17 лет. Сидели они попарно. Некоторые играли в карты, другие пели и танцовали, и все пили. Между ними сидели явные профессиональные проститутки. Нет поэтому ничего удивительного, если, согласно поназаниям всех свидетелей, ранние беспорядочные половые сношения и проституция, которой ванимаются часто уже подростки 14—15 лет, составляют в Шеффильде чрезвычайно частое явление. — Преступления крайне дикого, отчаянного характера вполне обычны. За год до прибытия коммиссара была арестована компания большей частью молодых людей, намеревавшихся поджечь город; они в изобилии запаслись горючими веществами и пиками. Ниже мы увидим, что рабочее движение носило в Шеффильде такой же дикий характер (Symons, Rept. and evid.).

Вне этих главных центров металлической промышленности имеются еще фабрики булавок в Уоррингтоне (Ланкашир), где среди рабочих и в особенности среди детей тоже царит чрезмерная нищета, безнравственность и невежество, и несколько гвоздильных заводов в окрестностях Вигана (Ланкашир) и в восточной части Шотландии. Отчеты об этих округах почти совершенно совпадают с отчетами о Стаффордшире.

Нам осталось рассмотреть еще одну отрасль металлической промышленности — производство машин. Оно распространено главным образом в фабричных округах и в особенности в Ланкашире. Особенность этой отрасли производства заключается в том, что машины изготовляются машинами же; этим раврушается последнее убежище, которое остается у рабочих, лишившихся заработка: работа по изготовлению тех самых машин, которые лишили их средств к существованию. Строгальные и сверлильные машины, машины для изготовления винтов, колес, гаек и т. д., механические токарные станки и здесь вытеснили массу рабочих, имевших раньше хороший и постоянный заработок, а теперь оставшихся без

работы. Таких безработных во множестве можно видеть в Манчестере. Обратимся теперь к промышленному округу, расположенному к северу от железнодорожного района Стаффордшира. Здесь процветает гончарное производство (potteries); центром его является городская община (borough) Сток с населением в 60 000 человек, ваключающая в себе также селения Генли, Борслем, Лэн-Энд, Лэн-Дельф, Этрурию, Кольридж, Лангпорт, Тэнстоль и Гольден-Хилль. Заимствуем о нем некоторые сведения из отчета Ch. E. Сотт. В некоторых отраслях гончарного производства дети ваняты легкой работой в теплых помещениях, между тем как в других отраслях они исполняют тяжелую напряженную работу, не получая ни достаточной пищи, ни хорошей одежды. Многие дети жалуются: «Я очень мало ем, большей частью получаю только картофель с солью, а мяса и хлеба не дают никогда; в школу не хожу, платья у меня нет». — «Сегодня ничего не было на обед, дома никогда у нас не обедают, большей частью ем только картошку с солью и редко хлеб». — «Одежда, которая на мне надета, — все, что у меня есть; правдничной одежды у меня нет». Из особенно вредных детских работ следует упомянуть о работе mouldrunne'roв; работа эта ваключается в том, что дети относят готовые вещи вместе с формой в сушильню и затем, когда вещи подсохнут, приносят форму навад в мастерскую. Так они целый день ходят из мастерской в сушильню и обратно с ношей, слишком тяжелой для их вовраста, а высокая температура, в которой им приходится работать, делает работу еще более изнурительной. Дети эти. почти без исключений, худы, бледны, слабы, малорослы и дурно сложены; почти все они страдают болезнями желудка, рвотой, отсутствием аппетита, и многие умирают от истощения. Почти столь же слабы мальчики, носящие название jigger'os, по колесу (jigger), которое им приходится вращать. Но вначительно вреднее работа тех, которые погружают готовые предметы в жидкость с большим содержанием свинца, а часто и мышьяку, равно как и тех, которым приходится брать в руки только-что вынутые из этой жидкости предметы. Руки и одежда этих рабочих, вврослых мужчин и детей, всегда мокры от этой жидкости, кожа размягчается и легко сходит от постоянного прикосновения к шероховатой поверхности этих товаров, так что пальцы часто бывают изранены до крови, что чрезвычайно благоприятствует всасыванию опасных для вдоровья веществ. В результате — сильные боли и серьевные болевни желудка и кишечника, упорные вапоры, колики, иногда истощение и у детей чаще всего эпилепсия. У варослых мужчин наступает обыкновенно

частичный паралич мышц руки, colica pictorum и паралич целых конечностей. Один свидетель рассказывает, что два мальчика, работавшие вместе с ним, умерли во время работы в судорогах; другой рабочий, работавший два года в глазировочном отделении, расскавывает, что сначала у него были сильные боли в животе, ватем с ним случился припадок судорог, уложивший его в постель на два месяца, потом судороги стали появляться все чаще, а теперь они бывают каждый день, и часто у него бывает от десяти до двадиати эпилептических припадков в день. Правая сторона его тела параливована, и, как сказали ему врачи, он никогда не сможет более владеть ни рукой, ни ногой. На одной фабрике работало в глазировочном отделении четверо мужчин — все эпилептики и страдавшие упорными коликами — и одиннадцать мальчиков, из которых некоторые тоже уже были эпилептиками. Одним словом, страшная болевнь составляет вполне обычное последствие этого ванятия, конечно к вящшей наживе буржуавии!-В мастерских, где гончарные изделия полируются, воздух наполнен мелкой минеральной пылью, вдыхание которой столь же вредно, как вдыхание стальной пыли шеффильдскими точильщиками. Рабочие страдают одышкой, они не могут спокойно лежать, в горле у них образуются раны, они сильно кашляют и совершенно теряют голос. Все они умирают от чахотки. — В этой местности сравнительно много школ, так что дети могли бы учиться, если бы они так рано не отправлялись на фабрику и не были вынуждены так долго там работать (большей частью двенадцать часов в день, а часто и больше). Поэтому три четверти опрошенных комиссаром детей не умели ни читать, ни писать, и во всем округе царило величайшее невежество. Дети, годами посещавшие воскресную школу, не умели отличить одну букву от другой. Не только интеллектуальное, но и нравственное и религиозное воспитание стоит во всем округе на очень низкой ступени (Scriven, Rept. and evid.).

Перейдем теперь к производству стеклянных изделий. И вдесь есть отрасли труда, для взрослых мужчин, повидимому, не очень вредные, но очень тяжко отражающиеся на детях. Тяжелый труд, отсутствие установленного рабочего времени, частые ночные работы и в особенности высокая температура в мастерских (300° — 330° Фаренгейта) — все это вызывает у детей общую слабость и болезненность, плохой рост и в особенности болезни глаз, желудка, дыхательных органов и ревматизм. Многие дети бледны, имеют красные глаза, часто лишаются зрения на целые недели, страдают сильно тошнотой, рвотой, кашлем, склонностью к простудам и ревматизму.

Когда вынимают готовые товары из печей, детям часто приходится оставаться в такой высокой температуре, что доски, на которых они стоят, загораются под ногами. Выдувальщики из стекла большей частью умирают в раннем возрасте от истощения и чахотки. — (Leifchild, Rept. App. Pt. II, p. 2, L 2, ss. 11, 12; Franks, Rept. App., Pt. II, p. K 7, s. 48; Tancred, Evid. App. Pt. II, p. i 76 etc.; все—в Ch. E. Rept.)

В общем отчет отмечает постепенное, но неуклонное проникновение фабричной системы во все отрасли промышленности, что особенно выражается в привлечении к работе женщин и детей. Я не считаю нужным прослеживать всюду прогресс техники и вытеснение вврослых мужчин; кто хоть до некоторой степени знаком с промышленностью, сам без труда дополнит все мною не досказанное. У меня же нехватает места проследить в деталях эту сторону современного способа производства, рассмотренную мною только как один из результатов фабричной системы. Повсюду вводятся машины, уничтожая последние следы независимости рабочего. разрушается работой женщин и детей или переворачивается вверх ногами, когда муж остается без работы. Повсюду необходимость введения машин передает в руки крупных капиталистов предприятия, а вместе с ними и рабочих. Централизация собственности неудержимо возрастает, разделение общества на крупных капиталистов и неимущих рабочих с каждым днем становится все резче, и все промышленное развитие нации гигантскими шагами движется к неизбежному кризису.

Я упоминал уже выше, что в области ремесла могущество капитала, а иногда и разделение труда, привели к тем же результатам, вытеснили мелкую буржуазию, поставив на ее место крупных капиталистов и неимущих рабочих. Об этих ремесленниках остается сказать, в сущности, очень мало, так как все, их касающееся, было мной уже изложено, когда речь шла о промышленном пролетариате вообще. К тому же вдесь, со времени начала промышленного переворота, произошло очень мало перемен как в способе работы, так и в ее влиянии на здоровье рабочих. Но соприносновение с настоящими промышленными рабочими, гнет крупных капиталистов, дающий себя чувствовать гораздо сильнее, чем гнет мелких мастеров, с которыми подмастерье находился в личных отношениях, влияние жизни в крупном городе и, наконец, понижение заработка — все это сделало почти всех ремесленников деятельными участниками в рабочем движении. Об этом у нас будет речь впереди, а до этого нам остается еще заняться одной группой рабочего населения Лондона, васлуживающей особого внимания в виду необычайного варварства, с которым она эксплоатируется алчной буржуавией. Я имею вдесь в виду модисток и швей.

Замечательно то, что изготовление именно тех предметов, которые служат для украшения  $\partial a m$  буржуваного общества, сопровождается самыми печальными последствиями для здоровья занятых этим рабочих. Мы видели это уже, когда у нас шла речь о производстве кружев, а здесь мы докажем это примером модных магазинов Лондона. В этих магазинах занято множество молодых девушек, насчитывают их до 15 000; обыкновенно это девушки, приехавшие из деревни; они получают у хозяев стол и квартиру и таким образом находятся у них в полном рабстве. Во время фешенебельного севона, который продолжается четыре месяца в году, число рабочих часов даже в лучших магазинах доходит до 15 в день, а в случае спешки до 18. Но в большинстве магазинов работают весь сезон без всякого определенного времени, так что девушки никогда не спят более шести часов, часто лишь только четыре, а иногда и два часа в сутки. Таким образом, они работают от 19 до 22 часов, а иногда — и это бывает довольно часто — работают и всю ночь напролет! Единственным пределом продолжительности их работы является полнейшая физическая невозможность держать иголку в руках. Случается, что эти беспомощные существа по девяти дней к ряду не раздеваются и спят только урывками на матраце; еду им дают разрезанную на кусочки, чтобы они как можно скорее могли проглотить ее. Одним словом, при помощи морального кнута — угровы расчета этих несчастных девушек принуждают к такой долгой и непрерывной работе, какую не мог бы выдержать и крепкий мужчина, а тем более хрупкая девушка в возрасте от 14 до 20 лет. Если вспомнить еще душную атмосферу мастерских и спален, согнутое положение, в котором они работают, часто дурную, трудно перевариваемую пищу, но главным обравом все-таки продолжительный труд и невозможность дышать свежим воздухом, станет понятным, что все это должно оказать самое губительное влияние на здоровье девушек. Очень скоро появляются утомление, истощение, слабость, потеря аппетита, боли в плечах, спине и в тазу, и в особенности головные боли, затем искривление позвоночника, высокие сутулые плечи, худоба, опухшие, слевящиеся и вообще больные глаза, близорукость, кашель, узкогрудость и одышка, равно как и всевозможные ненормальности в развитии женского организма. Во многих случаях врение так сильно портится, что наступает неисцелимая слепота, а если врение остается еще сносным настолько, что можно продолжать работу, то чахотка обыкновенно прекращает короткую печальную жизнь этих изготовительниц нарядов. Даже у тех, которые рано оставляют работу, физическое здоровье никогда не восстанавливается вполне; они постоянно хворают, особенно после брака, и рожают хилых детей. Все врачи, опрошенные комиссаром (Ch. Emp. Comm.), единогласно утверждали, что трудно придумать другой образ жизни, который так разрушал бы здоровье и приводил бы к столь ранней смерти, как жизнь модисток.

С не меньшей жестокостью, но только менее непосредственно, эксплоатируются в Лондоне швеи вообще. Труд девушек, ванятых изготовлением корсетов, тяжел, утомителен и вреден для глаз. Каково же вознаграждение, которое они получают? Этого я не знаю, но мне известно, что предприниматель, ручающийся за выданный ему материал и распределяющий работу между швеями, получает по 11/2 пенса (15 пфеннигов) со штуки. Отсюда он оставляет еще себе известный процент, который составляет, по меньшей мере,  $\frac{1}{2}$  пенса, так что на долю бедных швей достается не больше 1 пенса. Девушки, изготовляющие галстухи, обязаны работать 16 часов и получают в неделю по  $4^{1}/_{2}$  шиллинга, т. е.  $1^{1}/_{2}$  таллера на прусские деньги, но на эту сумму они могут купить не больше, чем на 20 вильбергрошей в самом дорогом городе Германии. <sup>1</sup> Но хуже всего живется тем, которые шьют рубахи. За обыкновенную рубаху они получают  $1^{1}/_{2}$  пенса. Раньше они получали от 2—3 пенсов, но с тех пор как дом св. Панкратия для бедных с буржуазно-радикальной администрацией стал брать работу за  $1^{1}/_{2}$  пенса, бедные женщины вынуждены были согласиться на эту низкую плату. За тонкие рубашки с вышивкой, на изготовление которых требуется восемнадцать часов труда, платят 6 пенсов. Таким образом, заработок этих швей составляет при очень напряженной и продолжающейся до глубокой ночи работе,  $2^{1/2}$  — 3 шилл. в неделю, что подтверждается многочисленными покаваниями работниц и предпринимателей. Но венцом этого поворного варварства является то, что швей принуждают оставлять валог в равмере части стоимости выданного им материала, для чего им, конечно, приходится — о чем прекрасно знают и собственники — часть материала закладывать. Впоследствии они должны либо выкупить этот материал с некоторой потерей для себя, либо, если они этого сделать не в состоянии, отвечать за это перед мировым судьей, как это случилось с одной швеей в ноябре 1843 года. Другая бедная девушка, оказавшись в подобном положении и не зная, что предпринять,

<sup>1</sup> См. «Weekly Dispatch», 16 марта 1844 г.

утопилась в канале в августе 1844 года. Эти швеи обыкновенно сильно нуждаются и живут в маленьких мансардах, где в каждой комнате набивается их столько, сколько может поместиться, и где вимой единственным средством отопления является живая теплота самих жильцов. Здесь они сидят, склонившись над работой, и шьют с 4—5 часов утра до полуночи, быстро разрушают свое здоровье и рано умирают. Они не в состоянии удовлетворить и самых настоятельных своих потребностей, между тем как внизу проносятся по улице блестящие экипажи высшей буржуавии, и, быть может, тут же вблизи какой-нибудь жалкий дэнди проигрывает в один вечер в фараон больше денег, чем они могут заработать в течение целого года.

Таково положение промышленного пролетариата в Англии. Повсюду, куда бы мы ни посмотрели, мы находим постоянную или временную нищету, болезни, вызванные этим положением или характером самого труда, демораливацию; везде мы находим медленное, но неуклонное разрушение физических и духовных сил человечества. Может ли такое положение долго длиться?

Нет, не может и не будет. Рабочие, огромное большинство народа, втого не хотят. Посмотрим же, что они говорят об этом.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Томас Гуд, самый талантливый из всех современных английских юмористов и, подобно всем юмористам, с очень чуткой душой, но без всякой энергии, обнародовал в начале 1844 года, когда описание нужды швей наполняло все газеты, прекрасное стихотворение: «The Song of the shirt» (Песня о рубашке). Оно вызвало не мало жалостливых, но бесполезных слез у многих буржуазных девиц. У меня нет места, чтобы воспроизвести вдесь это стихотворение. Первоначально оно было помещено в «Punch», а потом обошло все газеты. Положение швей обсуждалось тогда во всех газетах, и потому приводить специальные цитаты не стоит.

## VIII.

## РАБОЧЕЕ ДВИЖЕНИЕ.

Что английские рабочие не могут чувствовать себя счастливыми в том положении, в котором они находятся, должно быть, мне кажется, ясно всякому, даже если бы я не докавывал этого таким множеством примеров. Всякий, я думаю, согласится, что в этом положении человек или целый класс людей не может по-человечески жить, чувствовать и мыслить. Ясно, что рабочие должны стремиться выйти из этого положения, превращающего их в животных, и добиться лучшего положения, более достойного человека. Добиться же этого они не смогут, не нападая на интересы буржуазии как таковой, интересы, ваключающиеся в эксплоатации рабочих. Буржуазия ващищает эти интересы всеми средствами, которые предоставляют ей ее собственность и находящаяся в ее распоряжении государственная власть. Поскольку рабочий хочет освободиться от теперешнего положения вещей, буржуа становится заклятым его врагом.

Кроме того рабочий каждую минуту видит, что буржуазия обращается с ним как с вещью, как с своей собственностью, и по одному этому он становится ее врагом. Я уже выше показал на множествепримеров, число которых я мог бы увеличить до бесконечности, что при современных условиях рабочий может сохранить свое человеческое достоинство, только ненавидя буржуавию и возмущаясь против нее. А чтобы он мог протестовать против тирании имущих классов с сильнейшей страстью, об этом ваботится его воспитание или, скорее, отсутствие воспитания, равно как и та вначительная примесь горячей ирландской крови, которая имеется у английского рабочего класса. — Английский рабочий уже не англичанин, не расчетливый коммерческий человек, как его имущий соотечественник; чувства у него сильнее, а природная холодность северянина уравновешивается страстями, имевшими возможность развиться и получить власть над ним. Рассудочность, столь сильно содействующая развитию эгоистических вадатков у английского буржуа, сделавшая себялюбие его главной страстью и сосредоточившая всю силу егочувства на одной только наживе, у рабочего совершенно отсутствует, благодаря чему страсти его так же сильны и могучи, как и у иностранцев. Черты английского национального характера у рабочих исчезли.

Мы говорили уже выше, что единственной ареной проявления человеческих чувств для рабочего остался протест против его положения. Поэтому вполне естественно, что именно в этом протесте рабочие должны обнаружить самые симпатичные, самые благородные, самые человеческие свои черты. Мы ниже увидим, что вся сила, вся энергия рабочих направляется именно в эту сторону и что даже все их старания приобрести общее образование находятся с этим в непосредственной связи. Нам придется, правда, сообщить об отдельных насилиях и даже жестокостях рабочих, но при этом всегда следует иметь в виду, что в Англии социальная война ведется открыто и что если в интересах буржуавии — вести эту войну под лицемерным покровом мира и даже филантропии, то в интересах рабочего — разрушение этой лицемерной личины, раскрытие истинного положения вещей. Другими словами, необходимо помнить, что даже самые насильственные враждебные действия рабочих против буржуазии и ее слуг представляют лишь прямое, ничем не прикрытое выражение тех чувств, которые буржуавия по отношению к рабочим проявляет скрыто и исподтишка.

Возмущение рабочих против буржуазии началось вслед за развитием промышленности и прошло через различные фазисы. Здесь не место подробно останавливаться на историческом значении этих фазисов для развития английского народа. Вопросом этим я, может быть, займусь в особой книге, а здесь ограничусь одним изложением фактов, поскольку они необходимы для характеристики положения английского пролетариата.

Первой, наиболее грубой и самой бесплодной формой этого вовмущения было преступление. Рабочий жил в нужде и нищете и видел, что другим людям живется лучше, чем ему. Он не мог понять, почему именно он, который делает для общества больше, чем богатый лентяй, должен жить в таких условиях. Нужда к тому же победила его врожденное уважение к собственности, и он стал воровать. Мы видели, что, по мере развития промышленности, число преступлений возрастало и что годовое число арестов находится в постоянном отношении к числу перерабатываемых кип хлопка.

Но рабочие скоро заметили, что воровство не помогает. Преступники могли протестовать путем воровства против существующего общественного строя только как отдельные лица; вся мощь общества наваливалась на каждого в отдельности и подавляла его чревмерным превосходством своих сил. К тому же кража была самой некультурной, самой бессовнательной формой протеста и уже по одному этому не могла стать всеобщим выражением общественного мнения рабочих, хотя бы они в душе одобряли ее. Как рабочий класс рабочие впервые восстали против буржуавии тогда, когда силой воспротивились введению машин, что произошло в самом начале промышленного переворота. Первых изобретателей, как Аркрайта и др., преследовали именно таким образом, и машины их разбивали. Впоследствии начался ряд восстаний против введения машин, происходивших почти так же, как произошли волнения богемских набойщиков в июне 1844 г.: ломались машины и разрушались фабрики.

Эта форма протеста носила также изолированный характер, ограничивалась известными местностями и была направлена только против одной стороны современного строя. Притом же едва рабочим удавалось достичь временного успеха, как сила общества всей своей тяжестью вновь обрушивалась на беззащитных преступников, подвергая их всевозможным карам, а машины все же вводились. Было поэтому необходимо найти новую форму протеста.

В это время подоспел закон, изданный старым нереформированным, олигархически-торийским парламентом, — вакон, который впоследствии, когда билль о реформе уваконил противоречие между буржуавией и пролетариатом и сделал буржуавию правящим классом, никогда не прошел бы через Нижнюю палату. Закон этот прошел в 1824 г. и управднил все акты, воспрещавшие до тех пор союзы рабочих. Рабочие получили право ассоциаций, — право, принадлежавшее до тех пор только аристократии и буржуавии. Тайные союзы существовали, правда, и раньше среди рабочих, но крупных результатов они никогда не могли дать. Так, например, в Шотландии проивошла, как рассказывает Саймонс («Arts and Artizans», стр. 137 и сл.), уже в 1812 г. общая стачка ткачей в Главго, подготовленная тайным союзом. В 1822 г. стачка повторилась. Двум рабочим, которые не пожелали примкнуть к союзу и были поэтому объявлены изменниками своему классу, облили лица серной кислотой, так что они оба ослепли. В 1818 г. ассоциация шотландских рудоконов была настолько уже сильна, что ей удалось провести всеобщую вабастовку. Каждый член ассоциации давал обет верности и соблюдения тайны. Имелись у них списки членов, кассы, счетоводство и филиальные отделения. Но так как вся деятельность этих союзов совершалась подпольно, то они правильно развиваться не могли. Когда же рабочие в 1824 г. получили право свободной

ассоциации, союзы эти очень быстро распространились по всей Англии и сильно развились. Во всех отраслях труда образовались такие союзы (trades-unions), открыто стремившиеся к эащите каждого отдельного рабочего от тирании и несправедливости буржуазии. Целью их было: установление заработной платы, ведение переговоров с работодателями всем коллективом, являвшимся силой, регулирование заработной платы сообразно с прибылью работодателя, повышение заработной платы при удобном случае и удержание ее в каждой отрасли труда во всех фабриках на одном и том же уровне. Поэтому они вели обыкновенно переговоры с капиталистами об установлении обязательной для всех нормы заработной платы, а если кто отказывался принять эту норму, они объявляли у него стачку.

Далее, путем ограничения приема учеников, они старались поддержать спрос на рабочих и тем удержать заработную плату на известной высоте, старались по мере возможно сти противодействовать фабрикантам, когда те пытались введением новых машин и инструментов обходным путем понивить ваработную плату и, наконец, поддерживали денежной помощью безработных рабочих. Последнее делалось или прямо из кассы союза, или при помощи карточки, которой удостоверялась личность рабочего и с которой он переходил с места на место, получая от товарищей по профессии поддержку и указания, куда обратиться за работой. Эти скитания навываются у рабочих the tramp, а странствующий навывается tramper. Для осуществления всех этих целей избираются председатель и секретарь союза на жалованьи, — надо ожидать, что ни один фабрикант людям работы не даст, — и комитет, собирающий еженедельные взносы и наблюдающий за расходованием их в интересах союза. Когда это было возможно и оказывалось выгодным, ассоциации отдельных округов объединялись в федеративные союзы и устраивали через определенные промежутки времени собрания делегатов. В отдельных случаях делались попытки объединить всех рабочих одной профессии в один большой союз, а несколько рав — впервые в 1830 г. — пытались создать общую ассоциацию рабочих всей Англии с тем, чтобы каждая профессия сохранила свою собственную органивацию. Эти ассоциации редко, однако, оказывались долговечными и большей частью даже не осуществлялись, ибо только чрезвычайное общее возбуждение может создать такие союзы и сделать их жизнеспособными.

Средства, которые союзы эти применяют для достижения своих делей, состоят в следующем. Если один или несколько предприни-

мателей отказываются принять норму заработной платы, установленную союзом, к ним отправляют депутацию или им подается петиция (рабочие, как видите, умеют оценить власть фабриканта, неограниченного властелина в его маленьком государстве-фабрике). Если это не помогает, союз отдает приказ прекратить эту работу, и все рабочие уходят домой. Забастовка эта (turn-out или strike) может быть частичной, если один или несколько фабрикантов отказываются признать норму ваработной платы, установленную союзом, или всеобщей, если отказываются все фабриканты данной отрасли труда. Таковы законные средства союза — законные лишь в том случае, если забастовке предшествовало предупреждение, что бывает не всегда. Но покуда есть рабочие, стоящие вне ассоциации или выходящие из нее ради минутных выгод, предлагаемых фабрикантом, эти законные средства оказываются мало действитель-Особенно при частичных забастовках фабриканту легко набрать рабочих из числа этих «паршивых овец» (называемых knobsticks) и параливовать таким образом усилия объединенных рабочих. Члены союва обыкновенно осыпают этих knobstick'ов угрозами, бьют их, бранят и так или иначе стараются их запугать. Те жалуются в суд, а так как благоговеющая перед законом буржуавия сохраняет в своих руках всю власть, первый же беззаконный акт, первая судебная жалоба против членов союза почти всегда разрушает силу ассоциации.

История этих союзов есть повесть о длинном ряде поражений рабочих, прерываемом иногда отдельными победами. Само собой понятно, что все усилия союзов не в состоянии изменить того экономического закона, согласно которому заработная плата определяется взаимоотношением спроса и предложения на рабочем рынке. Поэтому союзы бессильны устранить важиейшие причины, влияющие на это взаимоотношение. Во время промышленного кривиса союзу приходится либо самому понижать ваработную плату, либо совсем распасться, а в случае значительного спроса на труд он не может установить ваработную плату выше того уровня, на котором она сама собой установилась бы, в результате конкуренции капиталистов. Но зато они могут влиять на более мелкие причины, носящие частный или местный характер. Если бы фабрикант не имел перед собой концентрированной массы рабочих, готовой на отпор, он в своих интересах постепенно все более и более понижал бы ваработную плату; конкуренция, которую ему приходится вести с другими фабрикантами, даже ваставила бы его это делать, и заработная плата скоро упала бы до минимума. Вот эта конкуренция

фабрикантов между собой npu нормальных условиях может быть парализована опповицией рабочих. Каждый фабрикант внает, что на всякое сокращение заработной платы, не оправдываемое условиями, в которых находятся и его конкуренты, рабочие ответят стачкой, которая несомненно нанесет ему вред, потому что вложенный в дело капитал будет лежать без оборота и машины заржавеют. При всем том он далеко не может быть уверен в том, что в конце концов он этого сокращения заработной платы добьется, но вато он вполне уверен в том, что если это ему удастся, его конкуренты последуют его примеру и в то же время понивят цены на вырабатываемый ими фабрикат, так что барыш, на который он надеялся, опять ускользнет из его рук. Если после кривиса заработная плата и без содействия союза повысилась бы, то под давлением союза это увеличение пойдет быстрее. Фабрикант, соблюдая свои интересы, не повысит заработной платы раньше, чем конкуренция других предпринимателей его к этому не принудит; между тем раз существует союз, рабочие сами требуют повышения заработной платы, как только положение дел на рынке улучшается, и фабриканты в виду незначительного предложения труда и во избежание забастовки часто уступают их требованиям. Но, как я уже сказал, против более важных причин, изменяющих условия рабочего рынка, союзы беспомощны. В таких случаях голод заставляет рабочих приступить к работе на каких угодно условиях, а как только приступят к работе немногие, сила союза сломлена, потому что эти немногие knobstick'и, при наличии на рынке некоторых запасов товара, дают возможность буржуавии устранить самые тяжелые последствия перерыва в ходе производства. Фонды союза быстро истощаются, так как множество членов нуждается в поддержке; лавочники, дававшие до тех пор товары в кредит за высокие проценты, отказывают теперь в кредите, и нужда заставляет рабочих снова подчиниться игу буржуавии. Но фабриканты в своих собственных интересах, — конечно, это стало их интересом только в виду опповиции рабочих, - ивбегают всякого ненужного сокращения ваработной платы, между тем как рабочие видят в каждом таком понижении, хотя бы оно было вызвано состоянием рынка, ухудшение своего положения, от которого они стараются по мере возможности оградить себя, и поэтому большинство стачек кончается неблагоприятно для рабочих. Является вопрос, почему же рабочие объявляют стачку в таких случаях, когда бесполезность этой меры ясна для всякого? Да просто потому, что они должены протестовать против понижения заработной платы, даже против необходимости этого

понижения, потому что они должны заявить, что они, как люди, не могут применяться к обстоятельствам, а обстоятельства должны быть приспособлены к ним, к людям; молчание их было бы примирением с этими обстоятельствами, признанием за буржуазией права в годы расцвета торговли эксплоатировать рабочих, а во время вастоя давать им умирать с голода. Рабочие должны против этого протестовать, покуда они не потеряли окончательно своего человеческого достоинства. Протестуют же они именно таким образом, а не иначе, потому, что они — англичане, люди практические, и выражают свой протест действиями, а не отправляются спокойно спать, подобно немецким теоретикам, как только их протест занесен в протокол и приложен к делу, чтобы там так же мирно спать, как сами протестанты. Активный протест англичанина, напротив, не остается без влияния: он удерживает алчность буржуазии в известных границах и не дает заглохнуть среди рабочих духу протеста против общественного и политического всемогущества имущего класса, заставляя их в то же время привнать, что для того, чтобы сломить могущество буржуазии, нужно нечто большее, чем рабочие союзы и стачки. Важны же эти союзы и вызываемые ими стачки главным образом потому, что они представляют собой первую попытку рабочих уничтожить конкуренцию. Наличие их предполагает уже понимание того, что господство буржуазии основывается только на конкуренции рабочих между собой, т. е. на отсутствии солидарности между ними, на противоположении интересов одних рабочих интересам других. И именно потому, что все усилия их направлены, хотя, правда, и односторонне и увко, против конкуренции, против живненного нерва современного социального строя, именно потому они для этого строя опасны. Рабочий не мог бы найти более уязвимого места буржуавии и вместе с ней всего современного общественного строя. Когда конкуренция рабочих между собой прекратится, когда все рабочие согласятся между собой и примут решение не давать более буржуавии эксплоатировать их, царству собственности наступит конец; заработная плата только потому зависит от условий спроса и предложения, от случайного состояния рабочего рынка, что рабочие до сих пор позволяли обращаться с собой как с вещью, которую можно покупать и продавать. Когда рабочие решатся положить конец такому состоянию вещей, когда они при установлении стоимости труда будут выступать не как вещи, а как  $\hbar n \partial u$ , обладающие не только рабочей силой, но и волей, всей современной политической экономии и законам заработной платы наступит конец. Конечно, если бы рабочие остановились на этом, если бы они удовлетворились

только уничтожением конкуренции между собою, законы заработной платы в конце концов снова проявили бы свое значение. Но они не могут на этом остановиться, не отказавшись от всего своего движения, не восстановив опять этой самой конкуренции. Одним словом, они этим ограничиться не могут. Они должны уничтожить не часть конкуренции, а конкуренцию вообще, и они это сделают. Рабочие уже и теперь с каждым днем все более и более начинают понимать, какой вред наносит им конкуренция, они лучше, чем буржуавия, понимают, что конкуренция имущих между собой давит и рабочего, вызывая торговые кризисы, и что ее тоже нужно устранить. Скоро они поймут, как это нужно сделать.

Нечего, я думаю, доказывать, что союзы эти в значительной мере содействуют усилению ненависти и озлоблению рабочих против имущего класса. От них поэтому исходят — с ведома или без ведома руководителей — в периоды особенного возбуждения отдельные поступки, которые можно объяснить ненавистью, доведенной до отчаяния, дикой страстью, ломающей все границы. К таким поступкам следует отнести упомянутые выше случаи обливания серной кислотой, как и ряд других, из которых я приведу здесь несколько. В 1831 г. во время бурного рабочего движения был вастрелен однажды вечером в поле молодой Аштон, фабрикант из Гайда близ Манчестера, и убийца открыт не был. Нет никакого сомнения, что убийство это было делом мести со стороны рабочих. — Очень часто случаются поджоги и покушения на вврывы. В пятницу 29 сентября 1843 г. была сделана попытка взорвать мастерскую пил фабриканта Пэджина на Говард-стрите в *Шеффильде*. Воспользовались для этого железной трубкой, наполненной порохом и наглухо закрытой. Убытки были довольно значительны. На другой день, 30 сентября, была сделана такая же попытка на фабрике ножей и напильников Ибетсона в Шельсмуре близ Шеффильда. Фабрикант этот возбудил ненависть рабочих деятельным участием в буржуазных организациях, низкой оплатой труда своих рабочих, которых он набирал исключительно из knobstick'ов, и спекуляцией законами о бедных в свою пользу (во время кризиса 1842 г. он, чтобы заставить рабочих согласиться на низкую заработную плату, сообщил попечительству о бедных имена всех, кто на нее не соглашался, представляя их людьми, которые могут получить работу, но не хотят, и потому не заслуживают поддержки). Взрыв причинил довольно значительный вред, и все рабочие, приходившие на место происшествия, сожалели только о том, что не вся фабрика взлетела на воздух. — В пятницу 6 октября 1843 г. была сделана попытка

поджечь фабрику Энсворта и Кромптона в Больтоне, не причинившая никакого вреда. Это была уже третья или четвертая попытка на этой фабрике за очень короткое время. — В заседании городского совета гуна, наполненную четырымя фунтами пороха и с обожженным, но потухшим фитилем; она была найдена на фабрике г. Китчена на Эрлстрите в Шеффильде. — В воскресенье 20 января 1844 г. проивошел взрыв на лесопильном заводе Бентли и Уайта в Вери (в Ланкашире). Произведен он был брошенным внутрь фабрики пакетом с поро-ком и причинил значительный вред. — В четверг 1 февраля 1844 г. был подожжен и сделался жертвой пламени колесный завод Сого в Шеффильде. — Вот вам шесть таких случаев за четыре месяца, и все они были вызваны озлоблением рабочих против работодателей. Незачем мне указывать на то, каков должен быть социальный строй, при котором такие вещи возможны. Факты эти с достаточной ясностью докавывают, что в Англии объявлена и открыто ведется социальная война, причем она не прекращается даже в такие цветущие периоды, как конец 1843 г. И все же английская буржуазия не хочет образумиться! — Но самым красноречивым фактом является процесс *глазговских* thug'ов, <sup>1</sup> разбиравшийся в суде присяжных в Главго от 3 до 11 января 1838 г. Из разбора дела выяснилось, что союз прядильщиков, существовавший там с 1816 г., имел совсем особую организацию и был чрезвычайно могущественным. Члены его обязывались клятвою подчиняться решению большинства. Во время стачек действовал тайный комитет, оставшийся неизвестным огромному большинству членов союза и неограниченно распоряжавшийся его денежными средствами. Комитет навначал премии за убийство knobstick'ов и ненавистных фабрикантов и за поджоги фабрик. При его содействии была подожжена фабрика, в которой вместо мужчинпрядильщиков были наняты knobstick'и-женщины; мать одной из этих прядильщиц, г-жа Мак-Ферсон, была убита, и двое убийц были отправлены на счет союва в Америку. — Уже в 1820 г. стреляли в одного knobstick'a, Мак-Куэрри, ранили его, а союз уплатил за это стрелявшему 15 ф. ст. Позже опять стреляли в некоего Грэхэма; стрелявший получил 20 ф. ст., но был открыт и отправлен в поживненную ссылку. Наконец, в мае 1837 г. произошли вследствие стачки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рабочие эти были названы thug'ами по имени известного ост-индского племени, единственным занятием которого было убийство всех попадавших к нему в руки чужестранцев.

беспорядки на фабриках в От-Банк и Майль-Энд, причем около дюжины knobstick'ов подверглось насилиям; в июле того же года беспорядки еще продолжались и один knobstick, некий Смит, был так избит, что умер от побоев. Тогда комитет был арестован, и началось следствие. Превидент и важнейшие члены комитета были привнаны виновными в участии в незаконных союзах, в избиении knobstick'ов и поджоге фабрики Джемса и Френсиса Вуда и приговорены к семилетней ссылке. — Что скажут на это наши добрые немцы? 1

Имущий класс и в особенности промышленная часть его, приходящая в непосредственное соприкосновение с рабочими, с величайшей страстностью агитирует против этих союзов, постоянно пытаясь доказать рабочим бесполевность их. Доказывают они им это соображениями, которые с точки врения политической экономии совершенно верны, но которые именно поэтому частью ошибочны и на ум рабочего совершенно повлиять не могут. Уж одно усердие буржуавии свидетельствует о том, что она здесь заинтересована, ибо, не говоря о непосредственных убытках от стачки, положение дел таково, что все, что попадает в карман фабриканта, извлекается из кармана рабочего. Если бы даже рабочие не знали отлично, что союзы, по крайней мере до некоторой степени, держат в известных границах аппетит нанимателя к сокращению заработной платы, они потому уж не отказались бы от союзов, что они этим могут нанести вред своим врагам-фабрикантам. На войне ущерб одной стороны уже сам по себе является выгодой для другой, а так как рабочие находятся с фабрикантами в состоянии войны, то они в данном случае делают то же самое, что делают и могущественные монархи, когда они вцепятся друг другу в волосы. — Самым ярым противником всех рабочих союзов является опять наш старый знакомый д-р Юр. Он с пеной у рта от негодования говорит о «тайных судилищах»

¹ «Какого рода чувство «дикой справедливости» (wild-justice) должно было владеть сердцем этих людей, если они, собравшись на конклав, с холодной рассудочностью объявляли своего же товарища-рабочего девертиром своего сословия и изменником своему делу, приговаривали его к смерти и казнили рукой тайного палача, потому что государственные судьи и палач этого не делают. Все это напоминает старинный суд фемы или тайные судилища времен рыпарства, как будто вдруг воскресшие и представшие перед изумленным взором людей, — судилища, члены которых одеты не в панцыри, а в плисовые куртки, и собираются не в вестфальских лесах, а на мощеной улице Галлоугэт в Главго! — Такое чувство должно быть очень сильно распространено в массе, чтобы оно могло проявиться в столь острой форме у меньшинства!» (Са r l y l e. «Chartism», р. 40.)

бумагопрядильщиков, самой могущественной организации рабочих,судилищах, хвастающих, что они могут парализовать всякого непокорного фабриканта «и разорить таким образом человека, который в течение многих лет давал им средства к жизни». Он говорит о времени, «когда изобретательная голова и дающее всему жизнь сердце промышленности порабощены беспокойными низшими членами», — жаль только, о новоявленный Менений Агриппа, что английских рабочих не так-то легко успокоить твоей басней, как римских плебеев! — и, наконец, расскавывает следующую милую историю. Мюльщики тоже когда-то самым безобразным образом влоупотребляли своей силой. Высокая ваработная плата вместо того, чтобы вызвать чувство благодарности по отношению к фабриканту и стремление к умственному развитию (само собой разумеется, в науках, безвредных или даже полезных для буржуазии), во многих случаях возбуждала в них гордыню и давала им средства для поддержки строптивого духа в стачках, которые были устроены одна за другой на различных фабриках совершенно без всякой причины. Во время одной такой злосчастной сумятицы в Гайде, Декинфильде и окрестностях фабриканты, опасаясь быть вытесненными с рынка францувами, бельгийцами и американцами, обратились к машиностроительному заводу Шарп, Роберт и Ко с просьбой направить изобретательский талант г. Шарпа на конструкцию автоматической мюльмашины, чтобы «спасти производство от грозящей эму гибели и фабрикантов от рабства, отравляющего им существование». — «Черев несколько месяцев была создана машина, обладающая как будто равумом, чувством и тактом опытного рабочего. Так железный человек, как навывают его рабочие, вышел по повелению Минервы из рук современного Прометея. Это было создание, предназначенное восстановить порядок среди промышленных классов и обеспечить ва англичанами господство в промышленности. Весть об этом новом геркулесовом подвиге распространила ужас в рабочих союзах, и прежде чем это чудесное создание вышло, так сказать, из своей колыбели, оно уже задушило гидру анархии». Далее Юр докавывает, что изобретение машины, дающей возможность печатать одновременно четырьмя и пятью красками, было следствием беспорядков среди ситцепечатников и что строптивость шлихтовщиков на ткацких фабриках вызвала к жизни новую усовершенствованную машину для шлихтования, и приводит еще несколько подобных случаев. Тот же Юр несколько раньше выбивался из сил, доказывая на многих

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ure, Philosophy of Manufactures, p. 366 gq.

страницах, что введение машин выгодно для рабочих! — Впрочем, Юр не один. В фабричном отчете фабрикант Ашворт и многие другие не упускают случая излить свое негодование на союзы рабочих. Подобно некоторым правительствам, эти премудрые буржуа приписывают все движения, которые им непонятны, влиянию влонамеренных агитаторов, неблагонамеренных личностей, демагогов, крикунов и молодежи. Они утверждают, что агенты этих союзов, получая жалованье от последних, заинтересованы в агитации; как будто не сама буржуазия делает необходимым для союзов содержание агентов, раз она таких людей лишает работы.

Самые забастовки, участившиеся в невероятной степени, всего лучше доказывают, как сильна уже социальная война в Англии. Не проходит недели, почти даже дня, чтобы то там, то вдесь не возникла стачка — то вследствие сокращения заработной платы, то вследствие отказа от повышения ее, то из-за приема на фабрику knobstick'ов, то из-за отказа устранить влоупотребления или плохие порядки, то из-за введения новых машин или из-за бесчисленного множества других вещей. Конечно, эти стачки только передовые стычки, превращающиеся лишь иногда в более серьезные битвы: исход их еще не решает ничего, но они с несомненной ясностью доказывают, что решительная битва между пролетариатом и буржуавией приближается. Стачки являются для рабочих военной школой, в которой они подготовляются к великой борьбе, ставшей уже неизбежной; стачки, наконец, являются манифестацией отдельных отраслей труда, возвещающей об их присоединении к великому рабочему движению. Если взять газету «Northern Star», единственную газету, дающую отчет о всех движениях пролетариата, и сопоставить все его выступления за один год, то окажется, что все рабочие городов и деревенских промышленных округов объединились в союзы и от времени до времени протестуют против господства буржуазии забастовками. Как военная школа, стачки незаменимы. развивается своеобразное мужество англичанина. На континенте говорят, что англичане и в особенности рабочие — трусы, что они не могут произвести революции; мнение это основано на том, что они не пользуются, подобно французам, каждым случаем, чтобы устроить возмущение, что они как будто спокойно мирятся с буржуавным режимом. Но это мнение совершенно ошибочно. Английские рабочие не уступают никакой нации в мужестве, они столь же беспокойны, как францувы, но они борются иначе. Францувы политики по натуре и с социальным злом тоже борются на политической арене. Англичане же находят, что политика служит лишь

жорыстным интересам буржуазного общества и потому борются не с правительством, а непосредственно с буржуавией, и эта борьба покуда могла вестись с успехом лишь мирным путем. Застой в промышленности и вызванная им нищета повели в 1834 г. в Лионе к восстанию во имя республики, а в Манчестере в 1842 г. к всеобщей забастовке с требованиями народной хартии и повышения заработной платы. Но ясно, что для стачки тоже требуется мужество и даже большее, часто гораздо большее мужество, гораздо более смелая и твердая решимость, чем для восстания. Если рабочий, знающий по опыту, что такое нищета, смело идет ей навстречу с женой и детьми, месяцами переносит голод и нужду и остается твердым и непоколебимым, то это поистине не безделица. Что такое смерть, галеры, угрожающие французскому революционеру, в сравнении с медленной смертью от голода, в сравнении с необходимостью изо дня в день смотреть на голодающую семью, в сравнении с уверенностью, что буржуавия когда-нибудь отомстит, одним словом, в сравнении со всем тем, что английский рабочий готов предпочесть подчинению игу имущего класса? Мы ниже приведем пример такого упорного, неодолимого мужества английского рабочего, уступающего силе лишь тогда, когда всякое сопротивление бесполезно и не имеет смысла. И именно в этой спокойной выдержанности, в этой непоколебимой решимости, ежедневно выдерживающей сотни испытаний, — именно в них английский рабочий обнаруживает наиболее достойную уважения черту своего характера. Люди, выносящие так много, чтобы победить одного лишь буржуа, будут в силах также сломить и мощь всей буржуазии. Но и помимо этого английский рабочий не раз обнаруживал достаточно мужества. Если стачка 1842 г. не имела дальнейших последствий, то это произошло отчасти оттого, что сами рабочие не понимали ясно ее цели и не были между собой солидарны. В других же случаях, когда дело шло об определенных социальных целях, рабочие не раз доказали свое мужество. Не говоря уже о восстании 1839 г. в Уэльсе, во время моего пребывания в Манчестере (в мае 1843 г.), там произошло настоящее сражение. На одном кирпичном заводе (Полинга и Генфри) была увеличена форма кирпичей без повышения заработной платы, хотя большие кирпичи продавались, конечно, по более высокой цене. Рабочие потребовали повышения заработной платы и, получив отказ, оставили завод, а союз их объявил бойкот фирмы. С большими усилиями фирме удалось, однако, найти рабочих в окрестностях из числа knobstick'ов. Сначала союз попытался запугать последних. охраны завода фирма наняла двенадцать человек из отставных

солдат и полицейских и вооружила их ружьями. Когда попытки запугивания не удались, отряд рабочих в один прекрасный вечер, часов около десяти явившись в военном порядке с авангардом, вооруженным ружьями, напал на вавод, расположенный всего в шагах 400 от солдатских казарм. 1 Проникнув во двор завода, рабочие стали стрелять по сторожам, растоптали выложенные для сушки кирпичи, разбросали сложенные в кучи готовые кирпичи, разрушили все, что им попалось под руку и, проникнув в одно здание, поломали всю мебель и нанесли побои жившей там жене надсмотрщика. Тем временем сторожа укрылись за изгородью, из-за которой они могли безопасно обстреливать рабочих. Рабочие стояли перед пылающей обжигательной печью, ярко освещавшей их, так что сторожа могли стрелять наверняка, а рабочие стреляли наугад. Тем не менее перестрелка продолжалась полчаса, пока не были истрачены все заряды, и не была достигнута цель нападения, т. е. не было разрушено на заводе все, что можно было разрушить. Потом появились войска, и рабочие отступили к Эккельсу (в трех милях от Манчестера). Здесь они сделали перекличку, причем каждый вызывался по номеру, под которым он был записан в своей секции, и потом рассеялись, но тем вернее, конечно, попали в руки надвигавшейся со всех сторон полиции. Раненых, должно быть, было очень много, но стало известным лишь число тех раненых, которые попали в руки полиции. Один из них был ранен тремя пулями - в бедро, икру и плечо — и тем не менее успел протащиться более четырех миль. — Эти люди показали, кажется, с достаточной ясностью, что они не лишены революционной отваги и не боятся пуль. Если же невооруженная масса, сама незнающая, чего она собственно хочет, запертая на площадях, может быть усмирена несколькими драгунами и полицейскими, занявшими все выходы, как это случилось в 1842 г., то это далеко не доказывает еще отсутствия у нее мужества; эта масса ничего не предприняла бы и в том случае, если бы этих слуг государственной, т. е. буржуазной, власти и не было здесь. Там же, где народ имеет перед собою определенную цель, он обнаруживает достаточно мужества, что доказывает, например, нападение на фабрику Бирли, которую пришлось потом защищать при помощи артиллерии.

Скажем тут же кстати несколько слов о том, как свято чтутся в Англии законы. Конечно, для буржуа закон свят: ведь он плод его собственной мощи и вздан с его согласия для защиты его самого и его интересов. Он прекрасно знает, что если один какой-нибудь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На углу улиц Кросс-Лэн и Риджент-Род (см. план Манчестера).

вакон для него и оказывается вредным, то в общем законодательство направлено к ващите его интересов. Он внает прежде всего, что вакона, неприкосновенность порядка, установленного сьятость активным волеизъявлением одной части общества и пассивным -другой, является самой твердой опорой его социального положения. Для английского буржуа закон свят потому, что в нем, как и в своем боге, он находит себя самого. Вот почему палка полицейского, которая есть ведь в сущности палка буржуа, имеет такое поразительно умиротворяющее действие на него. Но этого далеко нельзя сказать о рабочих. Рабочий слишком хорошо знает и слишком часто испытал на опыте, что закон для него — кнут, сплетенный буржуавией, и потому имеет с ним дело только тогда, когда его к этому вынуждают. Смешно утверждать, будто английский рабочий боится полиции, когда в Манчестере колотят полицию каждую неделю, а в прошлом году была даже сделана попытка взять штурмом полицейский участок, защищенный железной дверью и толстыми ставнями. Сила полиции во время стачки 1842 г. основывалась, как уже сказано, лишь на нерешительности самих рабочих.

Итак, рабочие не почитают закона, а лишь подчиняются ему, когда они не в силах изменить его. Поэтому вполне естественно, что они, по меньшей мере, вносят предложение об изменении закона и стремятся поставить на место буржуазного закона закон пролетарский. Этим ваконом, который предложен пролетариатом, и является народная хартия (people's charter), хартия по форме чисто политическая и требующая организации Нижней палаты на демократических началах. Чартизм есть концентрированная форма оппозиции против буржуазии. В союзах и забастовках оппозиция всегда проявлялась в разрозненной форме; отдельные рабочие или группы рабочих боролись с отдельными буржуа. Если борьба принимала иногда характер общий, то это редко зависело от намерения рабочих; если же это делалось намеренно, то в основе этого лежал чартизм. Но в чартивме против буржуазии поднимается весь рабочий класс, нападая прежде всего на ее политическую мощь, на ту стену законов, которой она себя окружила. Чартизм есть детище демократической партии, развивавшейся в 80-х годах XVIII столетия одновременно с пролетариатом и внутри его. Во время французской революции эта партия усилилась и после заключения мира выступила как партия «радикальная». Главным ее центром были тогда Бирмингам и Манчестер, а раньше Лондон. В союзе с либеральной буржуавией она вырвала у олигархов старого парламента билль о реформе и с тех пор стала все более и более выступать как партия рабочая.

действовавшая уже против буржуазии. В 1835 г. комитет всеобщей лондонской ассоциации рабочих (Working Men's Association), с Уильямом Ловеттом во главе, составил народную хартию, заключавшую в себе следующие «шесть пунктов»: 1) всеобщее избирательное право для всех совершеннолетних мужчин, находящихся в здравом уме и не совершивших никакого преступления; 2) ежегодно переизбираемый парламент; 3) вознаграждение членов парламента, чтобы и бедные люди могли принять депутатские полномочия; 4) выборыпутем закрытой баллотировки для устранения подкупа и запугиваний со стороны буржуазии; 5) равные избирательные округа, чтобы обеспечить равномерное представительство, и 6) отмена и без того чисто формального земельного ценза в 300 ф. ст. для депутатов, чтобы каждый избиратель мог быть также и выбранным. — Эти шесть пунктов, ограничивающиеся организацией Нижней палаты, как они ни невинны на первый взгляд, достаточны все же для того, как они ни невинны на первый взгляд, достаточны все же для того, чтобы смести с лица земли английскую конституцию вместе с королевой и Верхней палатой. Так навываемый монархический и аристократический элементы в конституции существуют лишь потому, что буржуавия ваинтересована в их призрачном существовании, ибо существование обоих в настоящее время лишь призрачное. Но когда Нижняя палата будет иметь за собой общественное мнение всей страны, когда она будет выражать волю не одной буржуавии, но всей нации, она так сполна завладеет всей властью, что монарх и аристократия потеряют последние признаки ореола святости. Английский рабочий не питает уважения ни к лордам, ни к королеве, между тем как буржуавия, хотя и мало интересуется тем, что думают в том или другом случае королева и лорды, но перед их личностями она благоговеет. Английский чартист—в политическом личностими она одагоговеет. Английский чартист—в политическом смысле республиканец, котя никогда или, по крайней мере, почти никогда не употребляет этого слова. Он симпативирует, конечно, республиканским партиям всех стран, но охотнее называет себя демократом. Но он больше, чем чистый республиканец; его демократичность не ограничивается одной политической областью.

С самого своего возникновения в 1835 г. чартивм был, правда,

С самого своего возникновения в 1835 г. чартизм был, правда, главным образом рабочим движением, но он тогда не отделялся еще ревко от радикальной мелкой буржуазии. Радикализм рабочих шел рука об руку с радикализмом буржуазии. Хартия была пробным камнем обоих, и они вместе устраивали ежегодно «национальные конвенты» и составляли, казалось, одну партию. Мелкая буржуазия, разочаровавшись около этого времени в результатах билля о реформе и понеся убытки вследствие застоя в делах в 1837 — 1839 гг., была

настроена очень воинственно и кровожадно, и потому усиленная агитация чартистов была ей очень по душе. О силе этой агитации не имеют в Германии никакого представления. К народу обращались с призывом вооружаться и даже восстать. Изготовлялись пики, как некогда в эпоху французской революции. В 1838 г. в движении принимал участие между прочим некий Стивенс, методистский священник, который произносил перед населением Манчестера такие речи: «Вам нечего бояться силы правительства, вам нечего бояться солдат, штыков и пушек, которые имеются у ваших угнетателей, — в ваших руках средство гораздо более мощное, чем все это, оружие, против которого ни штыки, ни пушки ничего поделать не могут. И этим оружием может владеть десятилетний ребенок. Вам стоиттолько ввять несколько спичек и пучок соломы, облитый смолой, хотел бы я посмотреть, что сделает правительство с своими сотнями тысяч солдат против этого оружия, если только его смело пускать в дело». 1 Но в то же время обнаружился уже тогда своеобразный социальный характер чартизма рабочих. Тот же Стивенс на собрании из 200 000 человек на Керсаль-Муре, упомянутой уже нами «священной горе» Манчестера, сказал следующее: «Чартизм, друзья мои, не вопрос политический, в котором дело идет об избирательном праве и т. п., а вопрос ножа и вилки; хартия — это хорошая квартира, хорошие еда и питье, хорошая заработная плата и короткий рабочий день». Поэтому движение против нового закона о бедных и за десятичасовой билль находилось уже и тогда в самой тесной связи с чартивмом. На всех митингах той эпохи выступал торий Остлер и на-ряду с национальной петицией о народной хартии, принятой в Бирмингаме, были приняты сотни петиций об улучшении социального положения рабочих. В 1839 г. агитация велась с тем же оживлением, и когда она к концу года стала ослабевать, Басси, Тэйлор и Фрост поспешили организовать восстание одновременно на севере Англии, в Иоркшире и Уэльсе. Фросту пришлось начать дело слишком рано, так как его планы были предательски раскрыты, и потому он потерпел неудачу. Организаторы восстания на севере успели узнать о неудачном исходе попытки Фроста и во-время отказались от своей попытки. Два месяца спустя, в январе 1840 г., произошло в Иоркшире несколько так навываемых полицейских мятежей (spy-outbreaks), между прочим в Шеффильде и Брэдфорде, и возбуждение мало-по-малу улеглось. Тем временем буржуваия накинулась на более практичные и более выгодные для нее проекты, именно на

<sup>1</sup> Мы видели, нак рабочие воспользовались этим советом.

борьбу с хлебными законами. В Манчестере образовалась Лига для борьбы с хлебными законами, и следствием ее возникновения явилось ослабление связи между радикальной буржуазией и пролетариатом. Рабочие скоро поняли, что им отмена хлебных законов может принести мало пользы, между тем как для буржуазии она очень выгодна, а потому добиться от них поддержки проекта буржуазии не удалось. Начался кризис 1842 г. Агитация снова оживилась и велась с такой же страстностью, как в 1839 г. На этот раз в агитации приняла участие и богатая промышленная буржуазия, очень сильно страдавшая от этого кризиса. Лига борьбы против хлебных законов, как стала навываться организованная фабрикантами Манчестера ассоциация, приняла очень радикальный и боевой характер. Их журналы и агитаторы заговорили открыто революционным языком, что объясняется между прочим и тем, что с 1841 г. у власти стояла консервативная партия. Как раньше чартисты, так теперь они стали призывать к открытому восстанию. Рабочие, больше всех страдавшие от кризиса, тоже не оставались без дела, как это покавывает национальная петиция этого года, под которой было  $3^1/_2$  миллиона подписей. Одним словом, если обе радикальные партии раньше немного разошлись, то теперь они вновь соединились. 15 февраля 1842 г. был составлен в собрании либералов и чартистов проект петиции, требовавшей как отмены пошлин на хлеб, так и принятия хартии. На следующий день обе партии одобрили петицию и затем в течение весны и лета велась страстная агитация за нее; между тем нищета все более увеличивалась. Буржуазия решила добиться отмены пошлин на хлеб, воспользовавшись кривисом, нуждой и общим возбуждением. Так как у кормила правления были тории, то буржуазия готова была даже отказаться наполовину от почвы ваконности: она хотела устроить революцию, но руками рабочих. Она хотела, чтобы рабочие таскали для нее каштаны из огня и ради нее обжигали свои пальцы. Многие пытались возродить идею чартистов (1839 г.) о «священном месяце», всеобщем празднике рабочих. Но на этот раз хотели правдновать не рабочие, а фабриканты. Они хотели закрыть свои фабрики, разослать рабочих по деревням во владения вемельной аристократии и таким образом заставить торийский парламент и правительство отменить хлебные пошлины. Это, равумеется, повело бы к восстанию, но буржуазия оставалась бы в тени, спокойно ожидая результатов и, на случай неудачи, не компрометируя себя. В конце июля деловое положение стало улучшаться; это был как раз перелом. Дальше ждать нельзя было, и, чтобы не упустить совсем момента, три фирмы в Стэлибридже при улучшающейся коно-

юнктуре (ср. торговые отчеты Манчестера и Лидса за конец июля и начало августа) вдруг понивили заработную плату. Сделали ли они это по собственному побуждению или в согласии с остальными фабрикантами и в особенности с лигой, я решать не берусь. Две фирмы, однако, скоро отказались от этого, но третья, Уильям Бэли с братьями, осталась непреклонна и пришедшим жаловаться рабочим сказала, что если это им не нравится, то будет, пожалуй, лучше для них погулять некоторое время. На это издевательство рабочие ответили криками возмущения, оставили фабрику и стали расхаживать по городу и призывать рабочих к забастовке. Через несколько часов все фабрики стали, и рабочие двинулись длинной процессией в Моттрам-Мур для устройства митинга. Это произошло 5 августа. 8 августа они в числе 5 000 человек двинулись в Аштон и Гайд, остановили все фабрики и угольные шахты и повсюду устраивали митинги, на которых говорилось, однако, не об отмене пошлин на хлеб, как надеялась буржуазия, а «о честной плате за честную работу» (a fair day's wages for a fair day's work). 9 августа они двинулись в Манчестер, были впущены властями, которые все состояли из либералов, и остановили там все фабрики. 11 августа они пришли в Стокпорт и здесь впервые им было оказано сопротивление, когда они брали приступом любимое детище буржуазии -- дом для бедных. В тот же день начались в Болтоне всеобщая забастовка и беспорядки, которым власти и вдесь не препятствовали. Скоро движение распространилось на все промышленные округа, и все работы, за исключением уборки хлеба и заготовления съестных припасов, были прекращены. Но рабочие, хотя и восставшие, оставались спокойными. Они были втянуты в это восстание помимо их воли. Фабриканты, за исключением одного тория Берли в Манчестере, против своего обыкновения не противились вабастовке. Движение началось, хотя рабочие не имели перед собой определенной цели. Если они все сходились в нежелании дать себя перестрелять ради фабрикантов, стремящихся к отмене хлебных пошлин, то в остальном у них единодушия не было: одни хотели добиться народной хартин, другие считали это преждевременным и только хотели добиться такой ваработной платы, какая была в 1840 г. По этим причинам все движение потерпело неудачу. Будь оно с самого начала сознательным, организованным, рабочим восстанием, оно несомненно увенчалось бы успехом. выгнанные на улицу хозяевами помимо своего желания, не имевшие перед собой никакой определенной цели, ничего не могли сделать. Тем временем буржуазия, не шевельнувшая и пальцем для того, чтобы на деле подтвердить соглашение от 15 февраля, очень быстро

поняла, что рабочие не хотят служить орудием в ее руках и что непоследовательность, с которой она уклонилась от «законного» пути, угрожает опасностью ей самой. Поняв это, она вернулась на свою излюбленную почву законности и перешла на сторону правительства против рабочих, которых она сама сначала побуждала, а потом понуждала к восстанию. Она записала себя и своих верных слуг в число специальных констеблей (в Манчестере принимали участие в этом отряде и немецкие купцы, без всякой нужды парадировавшие по улицам города с своими толстыми палками в руках и сигарами в вубах); в Престоне она велела стрелять в народ, и таким обравом рабочие, восставшие помимо своей воли, вдруг увидели перед собой не только военную силу правительства, но и весь имущий класс. Рабочие, и без того не видевшие никакой определенной цели перед собой, постепенно разошлись, и восстание окончилось без дурных последствий. После этого буржуавия совершила еще целый ряд нивостей; она пыталась обелить себя, высказывая отвращение к насильственным действиям народа, что плохо согласовалось с ее революционными речами весной, взваливала всю вину восстания на чартистских «подстрекателей» и т. д., хотя она сама сделала горавдо больше, чем они, для вывова восстания, и с несравненным бесстыдством снова стала на свою старую точку врения святости вакона. Чартисты, почти ничем не способствовавшие восстанию, хотевшие сделать лишь то, что намеревалась сделать и буржуавия, т. е. воспользоваться им в своих интересах, были привлечены к судебной ответственности и осуждены, между тем как буржуавия совсем не потерпела и даже во время остановки производства с выгодой продавала свои товары.

Последствием этого восстания был полный разрыв между пролетариатом и буржуазией. Чартисты до сих пор вовсе не скрывали, что они готовы добиться своей харгии всякими средствами, не отступая и перед революцией. Буржуазия же, сразу понявшая теперь всю опасность всякого насильственного переворота для своего социального положения, и слышать более не хотела о «физической силе», желая осуществить свои цели одной «моральной силой» (как будто эта последняя есть что-либо иное, как не прямая или косвенная угроза физической силой). Это был один из спорных пунктов, который, однако, впоследствии был устранен утверждением чартистов, в такой же степени достойных доверия, как и либеральная буржуазия, — будто они тоже не призывали к физической силе. Вторым важнейшим спорным пунктом, ярко обрисовавшим чартизм во всей его чистоте, было отношение его к вопросу о хлебных законах. В отмене этих ваконов была заинтересована радикальная буржуазия,

но не пролетариат. Прежняя чартистская партия распалась поэтому на две партии, политические принципы которых были на словах совершенно сходны, но которые тем не менее были совершенно различны и составлять одну партию безусловно не могли. На бирмингамском национальном конвенте в январе 1843 года представитель радикальной буржуазии, Стердж, предложил исключить из статутов чартистской ассоциации название хартии, мотивируя свое предложение тем, что название это после восстания связано с воспоминаниями о насильственных революционных действиях (свявь эта впрочем существовала уже давно, и до сих пор г-н Стердж не находил нужным против этого возражать). Рабочие не пожелали откаваться от этого названия, и когда при голосовании вопроса Стердж оказался в меньшинстве, этот квакер, ставший вдруг лойяльным, покинул в сопровождении этого меньшинства залу заседания и органивовал из радикальной буржуавии «Complete Suffrage Association» («Союз полного избирательного права»). Нашему буржуа, бывшему еще столь недавно якобиндем, эти воспоминания вдруг стали так неприятны, что даже наввание всеобщего избирательного права (universal suffrage) он ваменил смешным названием: полное избирательное право (complete suffrage). Рабочие осмеяли его и спокойно пошли дальше своим путем.

С этого момента чартиям стал чисто рабочим движением, совершенно свободным от всяких буржуазных элементов. Газеты, требовавшие «полного» избирательного права, «Weekly Dispatch», «Weekly Chronicle», «Ехатіпет» и др., мало-по-малу впали в тот же бесцветный тон, что и остальные либеральные газеты, стали защищать свободу торговли, нападать на десятичасовой билль и на все специально рабочие требования и вообще обнаружили мало радикализма. Во всех столкновениях либералов с чартистами радикальная буржуазия становилась на сторону первых и вообще поставила главной своей задачей борьбу с хлебными законами, что для англичан овначало то же, что борьбу за свободу конкуренции. Этим самым она совершенно подпала под влияние либеральной буржуазии и теперь играет крайне жалкую роль.

Зато чартисты-рабочие с удвоенной энергией приняли участие в борьбе пролетариата против буржуавии. Свобода конкуренции причинила рабочим не мало страданий и сделалась им ненавистной; сторонники ее, буржуа, являются их ваклятыми врагами. Полная свобода конкуренции может причинить рабочим один только вред. Все требования, которые они выставляли до сих пор, — десятичасовой билль, ващита рабочего от капиталиста, повышение ваработной

платы, обеспеченное положение, отмена нового закона о бедных, — требования, по меньшей мере столь же существенные для чартизма, как и «песть пунктов», направлены прямо против свободы конкуренции и свободы торговли. Поэтому нет ничего удивительного, — этого английская буржуазия понять не может, — что рабочие и слышать не хотят о свободе конкуренции, свободе торговли и отмене хлебных пошлин, к этим требованиям по меньшей мере чрезвычайно равнодушны и крайне озлоблены против их защитников. Этот вопрос и является пунктом расхождения пролетариата и буржуазии, чартизма и радикализма, и буржуазный рассудок этого понять не может, потому что он не в состоянии понять пролетариата.

Но в этом же заключается и различие между чартистской демократией и всяческой политической буржуазной демократией. По существу своему чартизм есть явление социального характера. Для радикального буржуа «шесть пунктов» — все и вся, и, в крайнем случае, они должны вызвать еще некоторые реформы конституции; для пролетария эти «шесть пунктов» — лишь средство. «Политическая власть — наше средство, социальное благоденствие — наша цель» таков теперь ясно выраженный девиз чартистов. Что все это есть «вопрос вилки и ножа», как выражался священник Стивенс, было в 1838 г. истиной лишь для некоторых чартистов, а в 1845 г. оно стало истиной для всех. Нет больше чистых политиков среди чартистов. Правда, социализм их находится еще в зачаточном состоянии, если они еще до сих пор видят главное средство против нищеты в разделе земли (allotment-system), что уже потеряло смысл в виду развития промышленности (см. Введение); вообще большинство их практических предложений (защита рабочих и т. д.) носит как будто реакционный характер. Но, с одной стороны, сами эти средства их таковы. что они должны или вновь подпасть под власть конкуренции и возродить старый порядок, или должны привести к уничтожению самой конкуренции, а с другой стороны, теперешнее невыясненное состояние чартизма, его отделение от чисто политической партии неизбежно должны привести к развитию отличительных признаков чартизма, обусловленных его социальной сущностью. Сближение его с социализмом неизбежно, в особенности, при ближайшем кризисе, который должен воспоследовать после теперешнего оживленного состояния промышленности и торговли не позже 1847 года, но вероятно уже в будущем году, — кривисе, который преввойдет все прежние по силе и остроте, и, в связи с нуждой рабочих, будет

<sup>1 (1892</sup> г.) Предсказание сбылось в гочности.

все более толкать их искать выхода не в политической, а в социальной области. Рабочие добьются своей хартии — это само собою разумеется, но до тех пор им станет ясно, что они могут добиться при помощи хартии много такого, о чем они пока почти не подовревают.

Тем временем и социалистическая агитация продолжает развиваться. Об английском социализме может быть вдесь речь лишь постольку, поскольку он влияет на рабочий класс. Английские социалисты требуют постепенного введения общности имущества во внутренних колониях из 2000 — 3000 человек; в этих колониях будут заниматься промышленностью и вемледелием, будут предоставлены всем равные права и равное воспитание; далее они требуют облегчения развода и учреждения разумного правительства, полной свободы мнения и отмены наказаний, которые должны быть заменены разумным общением с преступниками. Таковы их практические предложения; теоретические их принципы нас эдесь не интересуют. Родоначальником английского социализма был фабрикант Оуэн. Поэтому его социализм, выходя по существу за пределы противоречия между буржуавией и пролетариатом, по форме все же относится с большой терпимостью к буржуавии и очень несправедливо к пролетариату. Социалисты вполне смирны и миролюбивы, признают существующий порядок, как он ни плох, поскольку они отрицают всякий иной путь к его изменению, кроме публичной проповеди. В то же время принципы их настолько абстрактны, что в теперешней своей форме они никогда не смогут вавоевать общественное мнение. При этом социалисты постоянно жалуются на деморализацию низших классов, не замечают в разложении общественного порядка элементов прогресса и упускают из виду, что деморализация имущих классов, лицемерных и преследующих лишь свои частные интересы, гораздо вначительнее. Они не признают исторического развития и хотят ввести коммунистический строй немедленно, не работая для этой цели в современном обществе до тех пор, пока оно само собой не распадется. Они, правда, понимают, почему рабочий овлоблен против буржуа, но они считают его овлобление, являющееся единственным средством для того, чтобы вести рабочих вперед, неплодотворным и проповедуют им филантропию и всеобщую любовь, что для современной английской действительности еще более бесплодно. Они признают только психологическое развитие, развитие абстрактного человека, стоящего вне всякой связи с прошлым, а между тем весь мир, а с ним и отдельный человек, выросли на почве своего прошлого. Поэтому они — слишком ученые, слишком метафизики и большого успеха не имеют. Они отчасти приобретают сторонников

в рабочем классе, где к ним тяготеет очень небольшая часть, но, правда, наиболее образованная и энергичная. В теперешней своей форме социализм не может получить широкого распространения в рабочем классе. Ему придется даже унивиться и на некоторое время вернуться к чартистской точке врения. Но социализм, развившийся из чартивма, очищенный от своих буржуазных элементов, истинно-пролетарский социализм, обнаружившийся уже и теперь у многих социалистов и у многих чартистских вождей, которые уже почти все социалисты, 1 будет, и очень скоро, играть выдающуюся роль в истории развития английского народа. Английский социализм, основа которого горавдо шире французского коммунивма, но который в развитии своем остался повади него, должен будет на некоторое время вернуться к точке врения французской, чтобы потом пойти дальше ее. Но к тому времени разовьются, конечно, дальше и францувы. В то же время социализм является самым решительным выражением царящего среди рабочих упадка религиовности, и столь резким, что рабочие не религиозные только на деле, бессознательно, часто пугаются этой ревкости. Но и вдесь нужда ваставит рабочих отказаться от веры, которая — в чем они все более и более убеждаются — служит лишь для того, чтобы сделать их слабыми и покорными своей судьбе, послушными и преданными имущему классу, высасывающему из них все соки.

Итак, рабочее движение распадается на два направления: на чартистов и социалистов. Чартисты очень отстали, очень мало развиты, но вато они настоящие, душой и телом, пролетарии, истинные представители пролетариата. Социалисты смотрят гораздо шире, предлагают практические средства против нужды, но они вышли из рядов буржуазии и потому не в состоянии слиться с рабочим классом. Слияние социализма с чартизмом, воспроизведение французского коммунизма на английской почве — вот что должно воспоследовать в ближайшем будущем и частью уже началось. Лишь тогда, когда это случится, рабочий класс действительно станет властелином Англии. Политически-социальное развитие тем временем тоже подвинется вперед и будет благоприятствовать этой зарождающейся партии, этому преобразованному в прогрессивном направлении чартизму.

Эти то совпадающие, то различные группы рабочих — члены союзов, чартнеты и соцналисты — устроили множество школ и читален для поднятия уровня духовного развития рабочих. Такие учреждения имеются у каждой социалистической, почти у каждой чартист-

<sup>1 (1892)</sup> Социалисты, конечно, в общем, а не в узко оуэнистском смысле.

ской группы, как и у многих отдельных профессиональных союзов. Здесь дети получают чисто пролетарское воспитание, свободное от всяких влияний буржуавии, а в читальнях имеются исключительно или почти исключительно пролетарские журналы, газеты и книги. Эти учреждения очень опасны для буржуавии, и ей удалось уже в некоторых из них, а именно в «Mechanic's institutions», устранить пролетарское влияние и превратить их в органы для распространения среди рабочих полезных для буржуазии знаний. Здесь им преподаются естественные науки, изучение которых отвлекает рабочих от оппозиции против буржуазии и может кое-кого из них натолкнуть на изобретение, которое увеличит доходы буржуавии. Для самого же рабочего изучение природы теперь совершенно бесполезно, потому что в большом городе, где он живет, и при большой продолжительности рабочего дня он и природы-то никогда не видит. Здесь проповедуется политическая экономия, идолом которой является свободная конкуренция; из нее рабочий может сделать лишь тот единственный вывод, что самое разумное для него умереть с голода в тихом примирении со всем существующим. Здесь воспитание учит смирению, вдесь все гибко и приспособлено для надобностей господствующей политики и религии, так что рабочий слышит только проповедь повиновения, пассивности и покорности судьбе. Естественно, что масса рабочих этих школ и знать не хочет, идет в пролетарские читальни и занимается обсуждением вопросов, непосредственно касающихся их собственных интересов. И тогда самодовольная буржуавия говорит свое «dixi et salvavi» и с преврением отворачивается от класса, который «предпочитает солидному образованию страстные и овлобленные выходки влонамеренных дема-Впрочем, рабочие ценят и «солидное образование», если оно им не преподносится в соединении с мудростью буржуавии, приспособленной к ее интересам, что доказывает множество лекций на естественно-научные, эстетические и политико-экономические темы, — лекций, которые читаются во всех пролетарских учреждениях, в особенности социалистических, и очень хорошо посещаются. Мне случалось встречать рабочих в изорванных плисовых куртках, обнаруживавших больше знаний по геологии, астрономии и т. д., чем иной образованный буржуа в Германии. Насколько английскому пролетариату удалось добиться самостоятельного развития, докавывает особенно тот факт, что наиболее вамечательные произведения новейшей философии, политической и поэтической литературы читаются почти исключительно рабочими. Буржуа раб данного социального строя и связанных с ним предрассудков —

боится всего, что действительно внаменует собой прогресс, и усердно открещивается от него; пролетарий же смотрит на все новое открытыми главами и изучает его с наслаждением и успехом. В этом отношении социалисты особенно много сделали для просвещения пролетариата; они перевели французских материалистов, Гельвеция, шении социалисты особенно много сделали для просвещения пролетариата; они перевели французских материалистов, Гельвеция, Гольбаха, Дидро и т. д., и распространили их в дешевых изданиях 
вместе с лучшими произведениями английских авторов. «Жизнь 
Иисуса» Штрауса и «Собственность» Прудона тоже циркулируют 
только среди пролетариев. Шелли, гениальный пророк Шелли, 
и Байрон с своим чувственным пылом и горькой сатирой на современное общество имеют больше всего читателей среди рабочих; 
буржуа читает только так называемые есемейные издания», оскопленные и приспособленные к современной лицемерной морали. — Оба 
величайших практических философа последнего времени, Бентам и 
Годвил, особенно последний, тоже читаются почти исключительно 
пролетариатом. Если среди радикальной буржуазии и существует 
школа Бентама, то ведь только пролетариату и социалистам удалось 
дальше раввить его учение. На этих основах пролетариат создал свою 
собственную литературу, состоящую большей частью из современных 
изданий и брошюр и по содержанию своему далеко превосходящую 
вею литературу буржуазии. Но об этом поговорим в другой раз. 
Мне остается сделать еще одно замечание. Ядро рабочего движения составляют фабричные рабочие и среди них в особенности 
рабочие хлопчатобумажных фабрик. Ланкашир и специально Манчестер — центр сильнейших рабочих союзов, центральный пункт 
тартивма, пункт, насчитывающий больше всего социалистов. Чем 
более раввивается противоречие между рабочими и капиталистеми, тем более раввивается, тем больше всего социалистов. Чем 
более раввивается противоречие между рабочими и капиталистеми, тем более раввивается, тем больше проясняется пролютарское 
сознание рабочего. Мелкие мастера Бирмингама, хотя тоже страдают 
от кривисов, все же занимают влосчастисе промежуточное положение 
между пролетарским чартивмом и радикализмом лавочников. В общем 
же все промышленные рабочие вахвачены, втой или иной форме, борьбой против капитала и буржузами. Все они сходятся на том, что они 
«working men» (рабочие), — звани

тельный класс с собственными интересами и принципами, с собственным мировозврением, класс, противоположный всем имущим классам и хранящий в себе силы нации и способность к их дальнейшему развитию.

IX.

## ГОРНОПРОМЫШЛЕННЫЙ ПРОЛЕТАРИАТ.

Добыча сырого материала и топлива для такой колоссальной промышленности, как английская, занимает тоже значительное число рабочих. Но из всех сырых материалов добываются в самой Англии — кроме шерсти, доставляемой земледельческими округами — только минералы, металлы и каменный уголь. В Корнуэле есть богатые медные, оловянные, цинковые и свинцовые рудники, в Стаффордшире, северном Уэльсе и других округах добывается много железа, а почти весь север и запад Англии, средняя Шотландия и некоторые округа Ирландии дают в изобилии каменный уголь. 1

В Корнуэле ванято в горном промысле 19 000 мужчин и 11 000 женщин и детей, работающих частью под вемлей, частью на ее

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Согласно переписи 1841 г., число ванятых в горных промыслах Великобритании (кроме Ирландии) рабочих составляло:

|    |                                                                                  | Мужчин          |                          | Женщин          |                 |         |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------------------|-----------------|-----------------|---------|
|    |                                                                                  | Старше<br>20 л. | Мол <b>о</b> же<br>20 л. | Старше<br>20 л. | Моложе<br>20 л. | Bcero   |
| В  | каменноугольных копях                                                            | 83 408          | 32 475                   | 1 185           | 1 165           | 118 233 |
| D  | медных рудниках                                                                  | 9 866           | 3 428                    | 913             | 1 200           | 15 407  |
| >> | свинцовых рудниках                                                               | 9 427           | 1 932                    | 40              | 20              | 11 419  |
| *  | железных рудниках                                                                | 7 733           | 2 679                    | 424             | 73              | 10 949  |
| *  | оловянных рудниках                                                               | 4 602           | 1 349                    | 68              | 82              | 6 101   |
| *  | различных других, при ко-<br>торых не приведено было<br>название добываемого ми- |                 |                          |                 |                 |         |
|    | нерала                                                                           | 24 162          | 6 591                    | 472             | 491             | 31 616  |
|    | Итого                                                                            | 139 238         | 48 454                   | 3 102           | 3 031           | 193 825 |

Так как в угольных копях и железных рудниках работают большей частью одни и те же рабочие, то часть рабочих из тех, которые записаны за каменноугольными копями, должна быть отнесена к железным рудникам. Сюда же надоотнести вначительную часть рабочих, записанных в последнюю рубрику.

поверхности. В самих рудниках работают почти псключительно мужчины и мальчики старше 12 лет. Судя по Children's Employment Report, материальное положение этих рабочих новидимому довольно сносно, и англичане часто хвастают своими сильными и смелыми корнуэльскими рудокопами, разрабатывающими рудные жилы даже под морским дном. Впрочем, Ch. E. Rept. дает о силе этих людей несколько иной отвыв. В умело составленном отчете д-ра Баргама докавывается, что вдыхание воздуха, находящегося в глубине рудников, содержащего мало кислорода и смешанного с пылью и дымом от вврывов употребляемого при работе пороха, серьевно вредит легким, нарушает деятельность сердца и ослабляет органы пищеварения; что напряженная работа и в особенности хождение вверх и внив по лестницам, отнимающее в иных копях даже у молодых, сильных мужчин ежедневно свыше часа до работы и после нее, тоже вначительно содействует усилению упомянутых выше болезней, так что мужчины, рано начинающие работать в копях, далеко не обладают той фивической силой, какой обладают женщины, работающие на поверхности вемли; что многие умирают в молодые годы от скоротечной чахотки, а больщинство — в самом цветущем воврасте от медленной чахотки; что рабочие рано старятся и между 35 — 45 годами теряют способность к труду; что очень многие, сильно вспотев во время трудного подъема по лестнице, при переходе из теплого воздуха шахты на холодный воздух на поверхности вемли, простуживаются, получают острые воспаления и без того болезненных дыхательных органов, часто приводящие к смерти. Работа на поверхности вемли, разбивание и сортировка руды, производится девушками и детьми; Ch. E. Rept. называет эту работу очень вдоровой, потому что она производится на свежем воздухе.

На севере Англии, на границе графств Нортемберлендского и Дургамского находятся богатые Ольстонмурские свинцовые рудники. Отчет об этой местности, помещенный в Сh. Emp. Rept., составлен комиссаром Митчелем и почти вполне совпадает с отчетом о Корнуэле. И вдесь укавывается на недостаток кислорода, на большое содержание ныли, порохового дыма, углекислоты и сернистых газов в воздухе штолен. Вследствие этого рудокопы вдесь, как и в Корнуэле, малы ростом и, начиная с 30 лет, почти все страдают легочными болевнями, которые в конце концов, в особенности, если больной, как это почти всегда и бывает, продолжает работать, переходят в настоящую чахотку, вначительно понижая средний вовраст этих людей. Если рудокопы этой местности живут несколько

дольше рудокопов корнуэльских, то это объясняется тем, что они начинают работать в шахтах лишь с 19 лет, тогда как в Корнуэле, как мы видели, работа эта начинается уже с 12 лет. Но и вдесь большинство, по покаваниям врачей, умирает между 40 и 50 годами. Ив 79 рудокопов, смерть которых была занесена в официальные акты округа, 37 человек умерло от чахотки и 6 от астмы, а средний возраст всех их составлял 45 лет. В окрестных селениях, Оллендэлэ, Стэнгоне и Миддльтоне, средний возраст составлял 49, 48 и 47 лет, а смертность от легочных болевней составляла 48, 54 и 56% общей смертности. Необходимо при этом иметь в виду, что все эти покавания относятся только к рудокопам, начавшим работать в шахтах не раньше 19 лет. Сравним с этим так называемые шведские таблицы, подробные таблицы смертности, относящиеся ко всему населению Швеции, которые в Англии до сих пор считаются самым верным масштабом средней продолжительности жизни британского рабочего класса. Согласно этим таблицам, средняя продолжительность живни мужчин, перешедших ва 19-летний возраст, составляет  $57^{1}/_{2}$  лет, и, следовательно, живнь рудокопов северной Англии сокращается их трудом в среднем на десять лет. Но не следует забывать, что шведские таблицы считаются масштабом средней продолжительности живни рабочих, т. е. представляют шансы жизни в неблагоприятных условиях существования пролетариата, и значит, дают продолжительность жизни ниже нормальной. В этой местности мы находим те же ночлежные приюты и углы, с которыми мы уже познакомились при изучении больших городов. Здесь они, по меньшей мере, столь же грязны, отвратительны и тесны. Митчель видел комнату в 18 футов длиной и 15 футов шириной, в которой получали приют 42 вврослых мужчин и 14 мальчиков, всего 56 человек, в 14 кроватях, из которых одна половина была устроена *над* другой, как на кораблях. Отдушин для вентиляции не было. Хотя уже три ночи никто там не спал, запах и атмосфера в ней были таковы, что Митчель не мог оставаться в ней ни одной минуты. Каково же должно быть там в жаркую летнюю ночь, когда там ночует 56 человек! И это не междупалубное пространство американского невольничьего корабля, а жилище «свободнорожденных британцев».

Перейдем теперь к самым важным отраслям английской горной промышленности— к желевным рудникам и каменноугольным копям, которые Ch. E. Rept. рассматривает вместе, и притом очень подробно, как этого и требует важность предмета. Почти вся первая часть этого отчета касается положения рабочих, занятых в этих двух отраслях труда. Но я уже описал детально положение

промышленных рабочих вообще, и я могу здесь быть очень кратким, чтобы не выходить за пределы размеров этой книги. В каменноугольных копях и железных рудниках, эксплоати-

руемых приблизительно одними и теми же способами, работают дети 4, 5, 7-и лет, но в большинстве старше 8 лет. Работа заключается в том, что они переносят выломанный материал с места его добычи в главную шахту или в такое место, откуда он может перевозиться дальше на лошадях. Другая работа их состоит в том, что они стоят у дверей, ведущих из одной части шахты в другую, чтобы открывать и закрывать их для пропуска рабочих и материала. Для последней работы употребляются большей частью самые маленькие дети. В течение 12 часов в день они одиноко сидят в темноте, в тесном, большей частью сыром, проходе, не имея даже столько работы, сколько это необходимо, чтобы спасти их от отупляющей скуки ничегонеделания. Зато переноска угля и желевной руды очень тяжелый труд, потому что материал приходится перетаскивать в довольно больших кузовах без колес прямо по неровному полу штолен, часто по сырой глине или по воде, по крутым подъемам и проходам, иногда столь тесным, что рабочим приходится проби-раться по ним полвком. Для этой тяжелой работы употребляются дети постарше и девочки-подростки. Каждый кузов тащит или один взрослый рабочий, или двое детей, из которых один тащит корвину, а другой ее подталкивает. Откалывание руды — тоже очень утомительная работа: ею занимаются вврослые мужчины и сильные юноши 16 лет и старше. Обычный рабочий день 11 — 12 часов, часто работают и дольше, а в Шотландии работают по 14 часов. Очень часто работают двойное время, так что все рабочие проводят под вемлей 24, а нередко и 36 рабочих часов кряду. Определенного времени для еды по большей части нет, и рабочие для утоления голода должны улучать свободную от работы минуту.
С внешней стороны положение рудокопов в общем считается

С внешней стороны положение рудокопов в общем считается довольно хорошим, а заработная плата их даже высокой сравнительно с ваработной платой их соседей, сельскохозяйственных рабочих (которые, впрочем, умирают с голоду). Исключение составляют некоторые части Шотландии и ирландский каменноугольный округ, где царит большая нищета. Ниже мы вернемся еще к этому благополучию — благополучию лишь сравнительно с положением беднейшего класса всей Англии. Теперь же мы займемся рассмотрением вол, вытекающих из современного способа эксплоатации копей и рудников, и предоставим решить читателю, может ли какая бы то ни было денежная плата вознаградить рабочего за такие страдания.

Дети и молодые люди, занятые перетаскиванием угля и железной руды, жалуются на большую усталость. Ни в одном промышленном заведении, как бы беспощадно ни эксплоатировались там рабочие, нельзя найти такого общего и такого крайнего утомления. Примеры этого встречаешь на каждой странице отчета. Очень часто случается, что дети, вернувшись домой, бросаются на каменный пол у очага и тотчас же васыпают, не будучи в состоянии даже кое-как поесть, и родителям приходится умывать их сонных и укладывать в постель. Часто они от утомления падают и васыпают по дороге к дому, и родителям приходится отыскивать их ночью и сонных отводить домой. По воскресеньям эти дети большую часть дня остаются в постели, чтобы хоть до некоторой степени отдохнуть от работы ва неделю; это, повидимому, общее явление. Церковь и школа посещаются лишь немногими, и учителя жалуются, что дети, при всем их желании учиться, страшно сонны и тупы. В том же положении находятся девушки и женщины. Их самым варварским образом ваставляют работать черев силу. Эта усталость, почти всегда доведенная до крайне болезненного состояния, не остается без влияния на организм рабочих. Первым следствием такого чрезмерного труда является неравномерное развитие мышц, а именно чересчур развиваются мышцы рук и ног, спины, плеч и груди, наиболее деятельные при таскании и подталкивании грузов, между тем как остальные члены тела, страдая от недостатка питания, уродуются. Прежде всего вадерживается рост: почти все рудокопы малы ростом, за исключением тех, которые работают в уорвикширском или лейстерском округе в особо благоприятных условиях. Потом очень вадерживается как у мальчиков, так и у девочек наступление врелости; у первых она часто задерживается до 18 лет. Комиссар Саймонс встретил даже одного 19-летнего юношу, у которого были достаточно развиты только вубы, а в общем он был физически развит не более, чем мальчик 11 — 12 лет. Это удлинение периода детства есть в сущности не что иное, как результат задержанного развития, и впоследствии неизбежно приносит свои плоды. При таких условиях н при таком ослаблении организма неестественное положение, почти всегда принимаемое телом при работе, приводит к искривлению ног, выгибанию колен внутрь и голеней наружу, искривлению поввоночника и другим уродствам. Все эти уродства составляют столь частое явление, что в Иоркшире и Ланкашире, как и в Нортемберланде и Дургаме, многие, и даже врачи, утверждают, что рудокопа можно увнать среди сотни людей по его сложению. Особенно страдают, повидимому, от этой работы женщины; сложение их бывает

вполне нормальным редко, может быть даже никогда. В отчете приведены также многие доказательства того, что работа в рудниках и копях вывывает у женщин ненормальности в строении така, влекущие за собой тяжелые роды, часто даже кончающиеся смертью. Кроме этих местных уродливостей, углекопы страдают еще от целого ряда специальных болезней, которым подвержены и другие горнорабочие и которые легко объясняются особенностями их труда. Чаще всего они страдают от болевней желудка; аппетит исчевает, появляются боли в животе, тошнота и рвота, а также сильная жажда, которую приходится утолять грявной, часто тепловатой водой рудника. Деятельность пищеварительных органов задерживается, что усиливает и другие болевни. По свидетельству многих, углекопы часто страдают болезнями сердца, особенно гипертрофией его, воспалением сердца и околосердечной сумки, склеровом равличных сосудов сердца и сокращением входа в аорту, что легко объясняется чревмерным трудом. Грыжи тоже почти общее явление и являются прямым последствием чревмерного напряжения мышц. Отчасти по этой же причине, отчасти вследствие дурного воздуха, наполненного пылью и смешанного с углекислотой и рудничным гавом (чего вдесь легко было бы избежать) возникает множество тяжелых и опасных легочных болевней, в особенности астма. В некоторых округах эти болезни являются у большинства углекопов к 40 году их жизни, а в других округах даже к 30 году и очень быстро делают их неспособными к труду. У тех, кто работает в сырых штольнях, астма наступает, конечно, горавдо раньше. В некоторых местностях Шотландии она наступает у рабочих в возрасте от 20 до 30 лет. В этом возрасте пораженные легкие чрезвычайно доступны всевовможным воспалениям. Совершенно своеобразную болевнь углекопов представляет «черная мокрота» (black spittle), когда все легкие пропитываются мелкою угольной пылью; выражается эта болезнь в общей слабости, головных болях, астме и выделении черной и густой мокроты. В некоторых местностях эта болевнь встречается в очень слабой форме, а в других, в особенности в Шотландии, она совершенно неизлечима. Кроме упомянутых выше симптомов этой болезни, выступающих здесь в усиленной форме, наблюдается еще короткое свистящее дыхание, частый пульс (свыше 100 ударов в минуту) и прерывистый кашель; больной все более и более худеет и слабеет и скоро становится неспособным к труду. Эта болезнь всегда кончается смертью больного. Д-р Макеллар в Пинкэсленде (Ист-Лотиан) свидетельствует, что в копях с хорошей вентиляцией болевнь эта вовсе не встречается, а рабочие,

которые переходят из хорошо вентилируемых копей в копи с плохой вентиляцией, очень часто ваболевают ею. Таким образом, виной тому, что эта болезнь вообще существует, - корыстолюбие владельцев копей, не устраивающих шахт с хорошей вентиляцией. Ревмативм есть тоже общая болевнь углекопов, особенно часто развивающаяся в сырых шахтах; реже страдают ревматизмом углекопы Уорвикширского и Лейстерского округов. Вследствие всех этих болезней углекопы во всех без исключения округах рано старятся и после 40 лет в одних округах раньше, в других повже — становятся неспособными к труду. Углекоп, который может ваниматься своим делом в 45-летнем и даже 50-летнем воврасте, крайне редкое явление. По свидетельству всех, к 40 годам углекоп уже подходит к старости. Это относится к тем, которые откалывают уголь. Нагрувчики, которым постоянно приходится поднимать тяжелые корвины с углем, старятся уже в 28 — 30 лет, так что в каменноугольных округах существует даже поговорка: «нагрузчики делаются стариками раньше, чем успевают стать молодыми». Что такая ранняя старость углекопов влечет за собой раннюю смерть, понятно само собой, и потому 60-летние старики встречаются среди них крайне редко; даже в южном Стаффордшире, где гигиенические условия в конях сравнительно лучше, лишь немногие живут дольше 50 лет. Так как углекопы слишком рано старятся, то вполне естественно, что вдесь, как и на фабриках, очень часты случаи, когда безработные родители живут на счет своих детей, иногда еще очень молодых. Резюмируем в кратких словах, к каким ревультатам приводит работа в каменноугольных копях. Общий результат можно выразить следующими словами одного из комиссаров, д-ра Саутвуда Смита: вследствие удлинения периода детства, с одной стороны, и вследствие ранней старости с другой, значительно сокращается тот период их живни, в котором человек находится в полном расцвете своих сил, вообще сокращается продолжительность живни и наступает ранняя смерть. И это надо поставить в счет буржуазии!

Такова в общих чертах картина английских копей. Но есть не мало таких копей, где условия работы гораздо хуже. Сюда относятся те копи, в которых раврабатываются тонкие пласты угля. Если бы стали выбирать и часть прилегающих к углю пластов песку и глины, уголь обощелся бы слишком дорого, и владельцы ваставляют выкапывать уголь, оставляя песок и глину на месте. Вследствие этого ходы, которые обыкновенно бывают в 4, 5 и более футов вышиной, здесь так низки, что прямо стоять в них невозможно. Рабочий отбивает своим кайлом уголь, лежа на боку и опираясь на свой локоть.

Такое положение вызывает воспаление локтевого сустава, а в тех случаях, когда рабочему приходится работать, стоя на коленях, у него образуется воспаление коленного сустава. Женщины и дети, вытаскивающие уголь, ползут на четвереньках по низким штольням, запряженные в кузова при помощи сбруи и цепи, проходящей иногда между ног, а свади кто-нибудь другой подталкивает кузов головой и руками. Подталкивание головой вызывает местные раздражения, болезненные опухоли и нарывы. Во многих случаях штольни бывают сыры, так что рабочим приходится полэти в грязной или соленой воде в несколько дюймов глубиной, что также вызывает раздражение кожи. Не трудно представить себе, насколько такая отвратительная рабская работа усиливает болезни, и без того свойственные углекопам.

Но это далеко еще не все влоключения, выпадающие на долю углекопа. Во всей Британской империи нет отрасли труда, в которой так часты были бы несчастные случаи, как именно здесь. Каменноугольная копь является ареной множества самых ужасных случаев, и именно их следует прямо отнести на счет алчности буржуавии. Рудничный газ, часто развивающийся в копях, образует при смешении с атмосферным воздухом гремучий газ, который при соприкосновении с огнем воспламеняется и убивает всякого, кто находится побливости. Такие вврывы случаются то там, то вдесь чуть ли не ежедневно. 28 сентября 1844 года проивошел такой взрыв в Гасвельских копях (в Дургаме), убивший 96 человек. Углекислый газ, тоже часто развивающийся в копях, скопляется в более низких местах, заполняя их выше человеческого роста, и всякий, кто туда попадает, вадыхается. Двери, отделяющие друг от друга отдельные части копей, предназначены помещать распространению варывов и движению газов, но так как они находятся под наблюдением маленьких детей, которые часто засыпают или вообще небрежно относятся к своим обязанностям, то это лишь мнимая предосторожность. Если бы копи хорошо вентилировались при помощи вентиляционных шахт, это вредное действие обоих газов было бы совершенно устранено, но на это буржуа тратить денег не станет. Он предпочитает давать рабочим лампочку Дэви, которая своим слабым светом часто не приносит им никакой польвы и которую они поэтому охотно ваменяют простой свечой. Если же происходит варыв, то виноват, конечно, рабочий своей небрежностью, а между тем если бы буржуа устроил хорошую вентиляцию, взрыв стал бы почти невозможным. Очень часто случающиеся в штольнях обвалы, полные или частичные, хоронят под собой рабочих или придавливают их. В интересах буржуа выбирать уголь из горивонтальных пластов по возможности дочиста, а это вывывает обвалы. Канаты, по которым спускаются рабочие в шахту, часто бывают плохи и рвутся, и несчастные рабочие падают на дно шахты и разбиваются. Все эти несчастные случаи (я не могу останавливаться на отдельных примерах) уносят ежегодно, по подсчету газеты «Mining Journal», около 2400 человеческих жизней. Газета «Manchester Guardian» сообщает еженедельно о двух или трех случаях, происходящих в одном Ланкашире. Почти во всех округах жюри для освидетельствования умерших находится в зависимости от владельцев копей, а там, где этого нет, произносится уже в силу привычки вердикт: «смерть от случайности». Кроме того, жюри не заботится о состоянии копей, ибо ничего в этом не понимает. Но зато Ch. Е. Rept. открыто обвиняет владельцев копей в огромном большинстве этих несчастных случаев.

Что касается просвещениия и нравственности рабочих горных промыслов, то, согласно Ch. E. Rept., то и другое находится в Корнуэле в сносном, а в Ольстон-Муре даже в превосходном состоянии; вато в угольных районах и просвещение, и нравственность находятся в общем на очень низком уровне. Рабочие живут в глухих ваброшенных деревнях, и покуда они исполняют свою тяжелую работу, никто, кроме полиции, о них не заботится. Вследствие этого, а также и потому, что дети начинают работать в очень юном возрасте, духовное развитие их находится на очень низком уровне. Обыкновенных школ они не могут посещать, вечерние и воскресные школы ничего не дают, учителя никуда не годятся. Вследствие всего этого только немногие умеют читать и еще меньше писать. Единственное, что они, по показаниям комиссаров, понимают, это то, что они получают слишком ничтожное вознаграждение за свой тяжелый и опасный труд. Церкви они не посещают никогда или очень редко; все священники жалуются на необычайное отсутствие религиозности. И действительно, они обнаруживают такое невежество как в религиозных, так и в мирских вопросах, перед которым бледнеют приведенные нами выше примеры невежества промышленных рабочих. Религиозные понятия им внакомы только из ругательств. Нравственность их разрушается самим их трудом. Что переутомление всех углекопов неизбежно должно вызывать пьянство, ясно само собой. Что касается правственности их в половом отношении, то достаточно сказать, что, вследствие высокой температуры в копях, мужчины, женщины и дети работают во многих случаях совсем, а в большинстве случаев почти нагими. К каким это ведет последствиям в темных и уединенных коридорах копей, может каждый сам себе представить. Несоразмерно большое

число внебрачных детей достаточно ясно покавывает, что происходит там среди этих полудиких людей; но этим докавывается также и то, что внебрачные половые сношения вдесь не дошли еще, как в городах, до проституции. Труд женщины имеет те же последствия, какие он имеет на фабриках: он разрушает семью и делает женщин совершенно неспособными к исполнению своих обяванностей матери и ховяйки.

Когда отчет Ch. E. Commission был представлен в парламент, лорд Эшли поспешил внести билль, бевусловно вапрещающий в рудниках и копях труд женщин и очень ограничивающий труд детей. Билль прошел, но он остался в большинстве местностей мертвой буквой, потому что не были даже навначены горные инспектора, которые следили бы за его исполнением. К тому же в сельских округах, где находятся горные промыслы, обход закона и без того очень легок. Поэтому нечего удивляться тому, что в прошлом году союз углекопов официально уведомил министра внутренних дел, что в копях герцога Гамильтона в Шотландии работает свыше 60 женщин. В гавете «Мапсhester Guardian» сообщалось как-то, что, кажется, блив Вигана погибла во время вврыва копи одна девушка, и никто и внимания не обратил на то, что этот факт раскрыл нарушение закона. В некоторых отдельных случаях закон, может быть, и соблюдается, но в общем все осталось по-старому.

Но и это далеко не все, что приходится выносить углекопам. Буржуавии мало того, что она разрушает вдоровье этих людей или часто подвергает опасности их жизнь и лишает их всякой возможности получить какое-нибудь обравование: она эксплоатирует их самым наглым обравом еще и иначе. Truck-system вдесь не исключение, а правило, и практикуется самым открытым и прямым образом. Система коттэджей тоже общее правило. Большей частью она, правда, вывывается необходимостью, но и ею пользуются для более полной эксплоатации рабочих. Кроме того, рабочих надувают еще и иным обравом: продают уголь по весу, а рабочему платят большей частью померно, и если его корвина не совсем полна, он не получает никакого вознаграждения, а за излишен ему тоже не платят ни гроша. Если в корвине оказывается больше иввестного количества гравия, что вависит ведь не столько от рабочего, сколько от качества угольного пласта, он не только не получает никакого вовнаграждения, но должен еще уплатить штраф. Вообще, система штрафов в копях развита в таком совершенстве, что порой какой-нибудь бедняк, проработав целую неделю и придя ва своим вовнаграждением, увнает от надсмотрщика, - а он штрафует по собственному своему усмотрению,

даже не предупреждая рабочего, — что он не только ничего не получит, но даже должен уплатить столько-то в виде штрафа. Вообще над-смотрщик распоряжается вознаграждением рабочего, как кочет; он записывает сданную ему работу и может заплатить рабочему, сколько хочет, а тот должен ему верить. В некоторых копях, где рабочим уплачивают по весу угля, употребляются неверные десятичные весы, а проверка гирь общественными властями необявательна. В одной копи существовало даже правило, что каждый рабочий, намеревающийся жаловаться на неверность весов, должен об этом предупредить надсмотрщика за три недели вперед. Во многих местностях, особенно в северной Англии, существует обычай нанимать рабочих на целый год. Они обявуются в течение этого времени работать только для своего ховяина, но тот вовсе не обявуется давать им работу. Таким обравом, они могут целыми месяцами сидеть без работы, и если они ввдумают искать работу в другом месте, их за самовольное оставление службы посылают на шесть недель в тюрьму вертеть ножную мельницу. В других договорах им гарантируют ваработок в 26 шиллингов ва каждые две недели, но обещанного пе исполняют. В некоторых местах владельцы копей дают рабочим вваймы небольшие суммы с тем, чтобы они потом отработали, и таким образом прикрепляют их к своей копи. На севере вошло в обычай не доплачивать углекопам за одну неделю, чтобы удержать их. Чтобы довершить рабство этих прикрепленных рабочих, почти все мировые судьи каменноугольных округов — либо сами владельцы копей, либо родственники и друзья последних и пользуются почти неограниченной властью в этих бедных, малокультурных местностях, где мало газет — да и те находятся на службе у господствующего класса — и где политическая агитация мало развита. Трудно даже представить себе, как эти мировые судьи, разбирающие свои собственные дела, высасывают и тиранят несчастных углекопов.

Так обстояло дело в течение долгого времени. Горнорабочие думали, что с них должны сдирать шкуру, и иначе быть не может. Но мало-по-малу и среди них появился опповиционный дух против поворного гнета «угольных королей». Появился этот дух сначала в фабричных округах, где соприкосновение с более интеллигентными рабочими не могло не оказать известного влияния и на углекопов. Они стали объединяться в союзы и устраивать от времени до времени забастовки. В более культурных местностях они даже ревностно присоединились к чартистам. Но крупный каменноугольный округ на севере Англии, стоящий совершенно в стороне от промышленной жизни, не поддавался новым веяниям, и только в 1843 г., после многих усилий и

трудов как чартистов, так и более интеллигентных углекопов, проснулся в этом округе дух протеста. Движение настолько охватило рабочих Нортемберленда и Дургама, что они стали во главе всеобщего союза углекопов всей Великобритании и навначили своим «генеральным поверенным» (attorney general) чартиста, адвоката У. П. Робертса из Бристоля, выдвинувшегося уже в прежних процессах чартистов. «Юнион» быстро распространился на большинство округов; всюду были навначены агенты, устраивавшие собрания и вербовавшие членов. Во время первого съезда депутатов в Манчестере в январе 1844 г. союз насчитывал свыше 60 000 членов, а во время второго съезда в Глазго, полгода спустя, свыше 100 000 членов. На этих съездах обсуждались все дела углекопов и принимались решения относительно более крупных забастовок. Было создано несколько новых повременных изданий для защиты прав углекопов; наиболее важным из них был ежемесячник «The Miner's Advocate» в Ньюкэстле на Тайне.

31 марта 1844 г. кончился срок договора о найме у всех углекопов Нортемберленда и Дургама, и они поручили Робертсу составить новый договор, в котором они требовали: 1) уплаты вознаграждения по весу, а не по мере; 2) взвешивания при помощи обыкновенных весов и гирь, проверенных правительственными инспекторами; 3) полугодового срока найма; 4) отмены системы штрафов и уплаты за весь выпол-ненный труд; 5) обявательства со стороны владельцев копей давать рабочим, находящимся на службе исключительно у них, работу по меньшей мере в течение четырех дней в неделю или гарантировать им вознаграждение за четыре дня в неделю. Договор был послан угольным королям, и была избрана депутация для переговоров с ними. Те ответили, что союз углекопов для них не существует, что они имеют дело с отдельными рабочими и союва никогда не привнают. Зато, с своей стороны, они также предложили проект договора, в который, однако, вышеприведенные пункты не вошли. Рабочие, конечно, отвергли его, и война, таким образом, была объявлена. 31 марта 1844 г. 40 000 углекопов бросили свои кайлы, и все копи в обоих графствах стали. Средства союза были так значительны, что он мог гарантировать каждой семье еженедельное пособие в  $2^1/_2$  шилл. в течение нескольких месяцев. В то время как рабочие испытывали, таким образом, терпение своих хозяев, Робертс с неутомимой энергией органивовывал стачку и агитацию. Он устраивал собрания, объевдил Англию вдоль и поперек, собирал пожертвования для стачечников, увещевал соблюдать спокойствие и ваконность и в то же время начал небывалый еще в Англии поход против деспотивма

мировых судей и предпринимателей, практикующих truck-system. Открыл он этот поход уже в начале 1844 г. Как только какой-нибудь мировой судья осуждал углекопа, он тотчас же доставал себе в суде Королевской скамьи указ о Habeas согрив, привовил своего клиента в Лондон и всегда добивался его оправдания. Так, например, судья Уиллыямс оправдал 13 января в суде Королевской скамыи трех углекопов, осужденных мировым судьей в Бильстоне (в южном Стаффордшире). Преступление этих углекопов состояло в том, что они отказались работать в таком месте, которое грозило обвалом и действительно обвалилось, как только они удалились оттуда. Еще раньше судья Пэтсон оправдал шесть рабочих, так что мало-по-малу имя Робертса стало страшным лля мировых сулей, владельнев копей. раньше судья Пэтсон оправдал шесть рабочих, так что мало-по-малу имя Робертса стало страшным для мировых судей, владельцев копей. В Престоне тоже было посажено четверо его клиентов. В начале февраля он отправился туда, чтобы исследовать дело на месте, но когда он туда прибыл, оказалось, что осужденные были освобождены до истечения срока наказания. В Манчестере находилось в ваключении семь человек; Робертс добыл Наbeas согриз и добился у судьи Уайтмэна полного оправдания подсудимых. В Прескоте сидели в заключении девять углекопов, ожидавших приговора за мнимое нарушение спокойствия с Сент-Геленсе (в южном Ланкашире). Как только Робертс прибыл туда, они были немедленно освобождены. Все это произошло в первой половине февраля. В апреле Робертс таким же образом освободил из тюрьмы одного углекопа в Дерби, четырех — в Уэкфильде (в Иоркшире) и четырех — в Лейстере. Так дело продолжалось некоторое время, пока «Dogberries» — как называли этих мировых судей по имени известного персонажа из пьесы Шекспира «Много шума из-за ничего» — немного не присмирели. Так же воевал он с truck-system. Одного ва другим Робертс таскал в суд этих бесчестных владельцев копей и заставлял мировых судей, против своей воли, приговаривать их к наказаниям. Вследствие этого владельцев копей обуял такой страх перед этим быстрым, как молния, и всюду поспевающим генеральным поверенбыстрым, как молния, и всюду поспевающим генеральным поверенным, что в местности Бельпер близ Дерби, например, одна фирма, практиковавшая truck-system, как только приехал Робертс, вывесила следующее объявление:

сила следующее ооъявление:

«Извещение. Пентрическая каменноугольная копь.

«Господа Гаслам считают необходимым, во избежание всяких недоразумений, объявить, что все работающие у них углекопы будут получать свое вознаграждение сполна деньгами и могут тратить его, где и как им вздумается. — Если они будут покупать свои товары в лавке господ Гаслам, они будут получать их, как и раньше, по

оптовым ценам. Но вовсе не требуется, чтобы они покупали именно там и — будут ли они покупать в этой лавке или в какой-либо другой — они будут получать ту же работу и то же вознаграждение». Эти победы возбудили шумный восторг среди всего английского

рабочего класса и привлекли к союзу массу новых членов. Тем временем забастовка на севере продолжалась. Не работал решительно никто, и Ньюкэстль, главный порт по вывозу угля, терпел такую нужду в нем, что туда приходилось привозить уголь из Шотландии, хотя у англичан to carry coals to Newcastle (возить уголь в Ньюкэстль) имеет такое же вначение, как у греков имела пословица: «носить сов в Афины», т. е. делать нечто совершенно излишнее. Сначала, покуда у союва были еще средства, все шло хорошо. Но к лету борьба сделалась очень трудной для рабочих. Среди них царила величайшая нужда. У них не было денег, ибо взносы рабочих всех отраслей промышленности в Англии составляли слишком ничтожную сумму в сравнении с числом бастующих. Им приходилось обращаться ва кредитом к лавочникам на очень невыгодных условиях. Вся пресса, ва исключением немногих пролетарских изданий, была против них. Буржуазии, и даже тем немногим из ее числа, у которых хватило бы чувства справедливости для того, чтобы поддержать бастующих, продажные либеральные и консервативные газеты сообщали о ходе стачки одну ложь. Депутация из 12 углекопов, отправленная в Лондон, собрала среди тамошнего пролетариата некоторую сумму, но она тоже мало помогла в виду множества нуждающихся в поддержке. Несмотря на все это, углекопы оставались непоколебимыми и — что еще более характерно и важно — спокойными и мирными, несмотря на все враждебные и вывывающие выходки владельцев копей и их верных слуг. Не было ни одного акта мести, ни один ренегат не был избит и не была совершена ни одна кража. Так вабастовка продолжалась уже четыре месяца, и у владельцев копей все еще не было ни малейшей надежды на победу. В их распоряжении оставалось еще одно средство. Они вспомнили про систему коттэджей; они вспомнили, что жилища строптивых рабочих — собственность хозясв. В июле рабочим было отказано от квартир, и через неделю все 40 000 рабочих оказались на улице. Выселение производилось с возмутительной жестокостью. Больные и слабые, старики и грудные младенцы, даже рожающие женщины безжалостно вытаскивались из постелей и сталкивались в канавы вовле шоссе. Один агент доставил себе удовольствие собственноручно вытащить за волосы из постели женщину, находившуюся в последнем периоде беременности, и выкинуть ее на улицу. Тут же стояли во множестве войска и поли-

ция, готовые при первой попытке сопротивления и по первому мановению мировых судей, руководивших всей этой жестокой процедурой, броситься с оружием на рабочих. Рабочие претерпели и это, не оказав никакого сопротивления. Надеялись, что они прибегнут к насилию, и старались всеми средствами вызвать их на сопротивление, чтобы иметь повод положить конец забастовке военной силой. копы, оставшись без крова, помнили увещания своего поверенного. не прибегали к насилиям, молча перетащили свою мебель на болотистые луга или сжатые поля и продолжали терпеливо ждать. Некоторые, не имея другого места, жили в канавах возле дорог, другие оставались на чужой вемле, попадали за это под суд, присуждались к штрафу в 1 ф. ст. за то, что причинили «вред на сумму в полпенни» и, так как они этого штрафа не могли уплатить, попадали в тюрьму. Так они провели со своими семьями восемь и больше недель в дождливый конец лета прошлого года (1844) под открытым небом, без иного крова для себя и для своих малюток, кроме ситцевых занавесок своих постелей, без иной помощи, кроме скудного пособия союза и все сокращающегося кредита лавочников. Тогда лорд Лондондерри, владеющий в Дургаме значительными копями, пригровил лавочникам «своего города Сигема» своим сиятельным гневом, если они не перестанут оказывать кредит «его» строптивым рабочим. Этот «благородный лорд» стал вообще шутом всей стачки благодаря своим смешным напыщенным и нескладным «укавам», которые он издавал от времени до времени для рабочих, не достигая этим ничего, кроме увеселения всей нации. 1 Когда все это не помогло, владельцы копей привезли с большими затратами рабочих из Ирландии и отдаленных местностей Уэльса, где рабочее движение было еще неизвестно, и заставили их работать в своих копях. Когда, таким обравом, опять началась конкуренция рабочих между собой, энергия стачечников сломилась. Владельцы копей заставили их отказаться от союза, отступиться от Робертса и принять продиктованные ими условия. Так кончилась в начале сентября великая пятимесячная борьба углекопов с их хозяевами, — борьба, которая велась угнетенными с выдержкой, мужеством, совнательностью и рассудительностью, вызывающими величайшее изумление. Какую истинно человечной культуры, воодушевления и силы характера предполагает такая борьба у массы в 40 000 человек, которых еще в 1840 г. Сh. E. Rept., как мы уже видели, изобразил

¹ (1892 г.). Ничто не ново под луной, по крайней мере, в Германии. Наши «короли Штуммы» тоже лишь сколки с английских образцов, давно забытых на своей родине и ставших там невозможными.

безусловно грубыми и безнравственными! Но как тяжел должен был быть гнет, заставивший этих 40 000 человек подняться единодушно и вести борьбу, подобно армии, не только дисциплинированной, но и воодушевленной одним желанием, одной волей, и вести ее с величайшим хладнокровием и спокойствием до того момента, когда дальнейшее сопротивление стало бессмыслицей! И борьба велась не против видимых смертельных врагов, а против голода и нужды, нищеты и бесприютности, против собственных страстей, доведенных жестокостью богачей до крайних пределов безумия. Если бы они пустили в ход насилие, то их, безоружных, расстреляли бы, и через несколько дней победа владельцев копей была бы обеспечена. Эта почва законности, на которой они стояли, была не плодом страха перед палкой полицейского, а делом рассудительности, лучшим доказательством сознательности и самообладания рабочих.

Таким образом, рабочие и на этот раз были побеждены капиталистами, несмотря на всю свою беспримерную стойкость. Но эта борьба все же не была бесплодна. Прежде всего эта стачка, продолжав-шаяся 19 недель, раз навсегда вырвала рудокопов северной Англии из объятий духовной спячки, в которой они пребывали до сих пор. Они проснулись, совнали свои интересы и примкнули к культурному движению и в особенности к рабочему движению. Стачка, обнаружившая все варварство владельцев копей, раз навсегда пробудила дух протеста среди рабочих и по меньшей мере три четверти из них превратила в чартистов, а 30 000 таких энергичных и выдержанных людей представляют для чартистов не малое приобретение. Далее, продолжительность стачки, а также законное ее течение вместе с деятельной агитацией, сопровождавшей ее, все же привлекли внимание общества к положению углекопов. Воспользовавшись дебатами по поводу вывовных пошлин на уголь, Томас Денкомб, единственный чисто чартистский депутат в Нижней палате, поднял в парламенте вопрос о положении углекопов. Он заставил прочесть их петицию у стола палаты и путем одного доклада в парламенте принудил буржуазную прессу дать, по крайней мере в парламентских отчетах, верное изображение дела. Вскоре после этой стачки в Гасвеле про-изошел взрыв газов. Робертс съездил в Лондон, добился аудиенции у Пиля и в качестве представителя углекопов настаивал на тщательном расследовании всех обстоятельств взрыва. Он добился того, что на место происшествия были посланы первые в Англии внаменитости по геологии и химии, профессора Лайель и Фарадей. Вскоре после этого произошло еще несколько взрывов, и Робертс снова доставил составленные о них акты премьер-министру. Вследствие этого последний обещал Робертсу в ближайшую парламентскую сессию (т. е. в нынешнюю, 1845 г.) внести в парламент, если это будет возможно, проект необходимых для охраны рабочих мер. Всего этого не было бы, если бы углекопы не проявили себя во время стачки свободолюбивыми и достойными уважения людьми и если бы они не пригласили в свой союз Робертса.

Как только стало известно, что углекопы севера вынуждены распустить союз и отказаться от Робертса, углекопы Ланкашира числом около 10 000 объединились в союв и гарантировали своему генеральному поверенному содержание в 1 200 ф. ст. в год. Осенью прошлого года в союз поступало в месяц свыше 700 ф. ст., из которых около 200 ф. ст. тратились на жалованье, судебные издержки и т. д., а остаток шел большей частью на пособие рабочим бевработным или бастующим вследствие столкновений с ховяевами. Так рабочие с каждым днем все лучше и лучше понимают, что, объединившись, они образуют достаточно солидную силу и в случае крайней нужды могут даже вступить в борьбу с буржуазией. Вот это-то совнание, ревультат рабочих движений, создалось у всех углекопов Англии благодаря союзу и стачке 1844 г. Пройдет еще немного времени, и углекопы, уступавшие до сих пор промышленным рабочим в сознательности и энергии, сравняются с ними и станут во всех отношениях их товарищами. Так, шаг за шагом, подкапывается почва под ногами буржуазии, и очень скоро все ее государственное и общественное здание рухнет вместе с фундаментом, на котором оно стоит.

Но буржуавия не обращает внимания на предостережения. Протест углекопов только еще больше ее ожесточил. Вместо того, чтобы увидеть в нем лишь шаг вперед всего рабочего движения, вместо того, чтобы опомниться, имущий класс нашел в нем лишь повод излить свой гнев на целый класс людей, которые оказались настолько глупыми, что не соглашаются дольше терпеть прежнее обращение с ними. В справедливых требованиях неимущих буржуавия увидела лишь дервкое недовольство, безумное возмущение против «установленного богом и людьми порядка» и, в самом лучшем случае, успех «влонамеренных демагогов, живущих агитацией и слишком ленивых для того, чтобы работать», - успех, который нужно подавить всеми имеющимися налицо средствами. Она пыталась - и, конечно, безуспешно — изобравить перед рабочими таких людей, как Робертс и агенты союза, которые, конечно, должны были получать от него содержание, ловкими мошенниками, вырывающими у них, бедных рабочих, последний грош из кармана. В виду такого бевумия имущего класса, в виду такого ослепления временными

выгодами, в виду такого непонимания самых красноречивых знамений времени, приходится действительно оставить все надежды на мирное разрешение социального вопроса в Англии. Единственным возможным выходом остается насильственная революция, и она несомненно не заставит себя долго ждать.

## ЗЕМЛЕДЕЛЬЧЕСКИЙ ПРОЛЕТАРИАТ.

Мы видели уже во введении, как одновременно с мелкой буржуавией и с рабочими, жившими до этого зажиточно, было разорено мелкое крестьянство, как было уничтожено существовавшее до тех пор сочетание промышленного и вемледельческого труда, как опустевшие поля, оставленные мелкими крестьянами, побежденными конкрупных вемледельческих хозяйств. объединились куренцией в руках крупных арендаторов. Мелкие крестьяне, владевшие небольшими участками земли или арендовавшие их, были вынуждены оставить свое ховяйство и наняться в качестве батраков к крупным арендаторам и вемлевладельцам. В течение некоторого времени это новое положение их было хотя и хуже прежнего, но все же сносно. Рост населения уравновешивался развитием промышленности. с течением времени рост промышленности стал медленнее, а непрестанные усовершенствования машин делали все более и более невозможным занять излишек рабочих рук, притекавших из деревень в города. С этого момента нищета, существовавшая прежде, и то только временами, в фабричных округах, появилась также и в округах вемледельческих. Сюда присоединилось еще то обстоятельство, что прибливительно около этого же времени прекратилась 25-летняя война с Францией. Уменьшившееся производство на местах военных действий, прекращение подвова и необходимость снабжать продовольствием британские армии в Испании вызвали искусственный расцвет английского вемледелия и, кроме того, оторвали от труда массу рабочих рук. И вот эта-то задержка в подвове, необходимость вывова и недостаток в рабочих руках сразу прекратились. Неивбежным результатом явилось то, что англичане навывают agricultural distress (угнетенное состояние земледелия). Арендаторы вынуждены были продавать свой хлеб очень дешево и могли поэтому и рабочим своим платить очень мало. Чтобы поднять цены на хлеб, парламент в 1815 г. принял закон о хлебных пошлинах. Этим законом запрещался ввоз хлеба до тех пор, покуда цена на пшеницу будет ниже 80 шилл. за квартер. Впоследствии законы эти, конечно, совершенно бесплодные, не раз изменялись, но нужду в земледельческих округах они, конечно, не уменьшили. Единственным результатом их было то, что болезнь, которая при свободной иностранной конкуренции стала бы острой и имела бы свой кризис, превратилась в болезнь хроническую, производившую равномерное, но все же тяжелое давление на положение земледельческих рабочих.

В первое время после появления вемледельческого пролетариата вдесь установились патриархальные отношения, которые только что были разрушены в промышленности, — те отношения между хозяином и его рабочими, которые теперь в Германии еще встречаются почти повсеместно. Покуда существовали эти отношения, нужда среди рабочих была меньше и реже, батраки разделяли участь ховяина-фермера и увольнялись лишь в случае самой крайней необходимости. Теперь все это изменилось. Рабочие — почти все поденщики: они получают работу у фермера, когда он в них нуждается, и потому они часто неделями, в особенности вимой, остаются совсем без работы. При патриархальных отношениях, когда рабочие жили со своими семьями во дворе арендатора и дети их вырастали тут же, причем арендатор старался, конечно, найти какую-нибудь работу для этого подрастающего поколения, а поденщики были исключением, а не правилом, — в каждом ховяйстве бывало больше рабочих, чем было, строго говоря, необходимо. Поэтому арендаторы старались в собственных интересах разрушить эти патриархальные отношения, прогнать батрака со двора и превратить его в поденщика. Это проивошло почти по всей Англии к концу двадцатых годов XIX столетия. Результатом этого было то, что излишек населения, бывший до этого времени — употребляя выражение физики — в скрытом состоянии, теперь освободился, заработная плата упала и налог в пользу бедных очень повысился. С этого времени земледельческие округа сделались очагами хронического пауперизма, а фабричные округа — очагами перемежающегося пауперизма, и реформа ваконов о бедных была первой мерой, к которой вынуждена была прибегнуть общественная власть против все возрастающего обеднения сельских общин. К тому же, с непрестанным развитием системы крупного хозяйства, были введены молотилки и другие машины, работа верослых мужчин была заменена работой женщин и детей, которая в настоящее время стала таким распространенным явлением, что его последствия недавно были даже предметом исследования специально для этого навначенной официальной комиссии. Итак, мы видим, что система промышленного производства проникла и сюда при посредстве крупных хозяйств, разрушения патриархальных отношений — имевшего именно здесь величайшее значение — и введения машин, паровой силы и работы женщин и детей, а, проникнув сюда, она вовлекла и последнюю, наиболее консервативную часть трудящегося человечества в революционное движение. Но чем дольше вемледелие сохраняло свою прежнюю устойчивость, тем большей тяжестью пало на плечи рабочих разрушение этой устойчивости, тем разрушительнее оказалась вдесь дезорганизация старых социальных связей. «Избыток населения» сразу выступил на свет божий и его нельзя было устранить расширением производства, как в промышленных округах. Раз только есть куда сбывать продукты, можно всегда устроить новые фабрики, но новую вемлю совдать нельвя. Обработка пустующих общинных вемель была слишком рискованной спекуляцией, чтобы после заключения мира многие пожелали вложить в нее свои капиталы. Неизбежным последствием этого было чреввычайное усиление конкуренции рабочих между собой и падение ваработной платы до минимума. Пока существовал старый вакон о бедных, рабочие получали кое-какие прибавки к своему вознаграждению из кассы для бедных. Само собой разумеется, что это только еще больше понижало заработную плату, так нак арендаторы старались возможно большую часть ее свалить на нассу для бедных. Повышение налога в пользу бедных, ставшее необходимым вследствие появления ивбыточного населения, пошло еще далее благодаря этой тенденции арендаторов, что и привело к изданию нового закона о бедных, о котором у нас еще будет речь впереди. Но вакон этот делу не помог. Заработная плата не повышалась, избыточное население не исчевало, и жестокость нового вакона лишь до крайности овлобила народ. Даже налог в пользу бедных, сначала уменьшившийся, достиг по истечении нескольких лет прежней высоты. Единственным результатом нового вакона было то, что если раньше насчитывалось 3 — 4 миллиона полунищих, то теперь оказался миллион совершенно нищих, а остальные оставались полунищими и лишались всякой поддержки. Бедность в вемледельческих округах с каждым годом возрастает. Люди живут в величайшей нищете, целые семьи должны прожить на 6, 7 или 8 шиллингов в неделю, а по временам и этого не имеют. Послушаем, как изображал положение этого населения уже в 1830 г. один либеральный член парламента: «Английский крестьянин (т. е. сельскоховяйственный рабочий) и английский паупер (нищий) — эти слова синонимы. Отец его был паупером, и молоко матери не имело питательной силы. С детских лет он плохо питался, никогда не наедался досыта и теперь еще он почти всегда испытывает муки неудовлетворенного голода,

если только не спит. Он полуодет, топлива у него еле хватает для приготовления скудной пищи, холод и сырость постоянные его гости, появляющиеся вместе с непогодой и исчевающие только вместе с нею. Он женат, но радости отца и мужа ему незнакомы. Жена его и дети, голодные, озябшие, часто больные и беспомощные, вечно такие же овабоченные и унылые, как он сам, разумеется, жадны, эгоистичны и надоедливы. Поэтому ему, выражаясь его собственными словами, ненавистен самый вид их (hates the sight of them), и он возвращается в свою лачугу только потому, что она все же является лучшей защитой от дождя и непогоды, чем забор. Он должен содержать семью, а сделать этого не может; он прибегает поэтому к нищенству, к неблаговидным проделкам всякого рода и делается настоящим жуликом. Будь у него даже желание, у него нехватает смелости сделаться, подобно другим, более энергичным людям своего класса, настоящим браконьером или контрабандистом; он ворует при случае и учит своих детей лгать и воровать. Его раболенное отношение к более богатым соседям понавывает, что они обращаются с ним грубо и подозрительно; поэтому он боится и ненавидит их, но никогда не решится совершить над ними насилие. Он испорчен до мозга костей и настолько унижен, что неспособен даже проявить энергию отчаяния. Его несчастная живнь коротка, ревматизм и астма приводят его в работный дом, где он испустит последний дух без единого приятного воспоминания о прошлом и очистит место для другого несчастного, который так же жил и так же умрет, как он». Автор наш прибавляет, что кроме этого класса поденных сельскоховяйственных рабочих есть еще и другой класс, состоящий из людей более энергичных и лучше развитых в физическом, умственном и нравственном отношениях; эти люди так же бедно живут, как и первые, но они родились в лучших условиях. Они больше любят семью, но они-контрабандисты и браконьеры, часто вступают в кровавые стычки с лесной и береговой таможенной стражей. В тюрьмах, куда они часто попадают, они еще больше озлобляются против общества и в ненависти своей против имущих не уступают первому классу. «И из вежливости (by courtesy), — кончает, он — весь этот класс навывается храбрым английским крестьянством (bold peasantry of England)» по Шекспиру.1

Это описание может быть признано и в настоящее время верным для большей части рабочих в земледельческих округах Англии.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. G. Wakefield. M. P. «Swing unmasked, or the Cause of Rural Incendiarism», London 1831. Памфлет. Приведенные выше цитаты находятся на стр. 9—13: в переводе мы опустили места оригинала, которые касаются еще существовавшего тогда старого закона о бедных.

В июле 1844 г. гавета «Тіmes» послала в эти местности корреспондента для исследования их положения, и отчет, который тот представил, вполне совпадает с этим описанием. В некоторых местностях вознаграждение не превышало 6 шилл. в неделю, т. е. было не выше, чем во многих местностях Германии, а между тем цены на съестные при-пасы в Англии по меньшей мере вдвое выше, чем в Германии. Не трудно представить себе, какова живнь этих несчастных. Питаются они плохо и скудно, одежда состоит из одних лохмотьев, жилище тесно и убого, представляя собой жалкую лачугу без всякого комфорта, а молодые люди живут в общих помещениях, где мужчины и женщины почти не отделены друг от друга, что приводит к неваконным сожительствам. Если они несколько дней в течение месяца остаются без заработка, они впадают в крайнюю нищету. Объединяться в союзы для повышения заработной платы они не могут, потому что живуг разровненно. Стоит кому-нибудь из них отказаться работать за слишком низкую плату, чтобы на его место нашлись десяти: безработных и выходцев из дома для бедных, которые рады получить хотя бы и самый ничтожный ваработок, а отказавшийся от работы в качестве лентяя и бездельника уже не получит от попечительства иной поддержки, кроме отсылки в тот же ненавистный дом для бедных. В попечительстве о бедных заседают те же фермеры, у которых или у их соседей и знакомых он только и может получить работу. И таково положение дела не только в том или другом из вемледельческих округов Англии. Нет, нужда одинаково велика на юге и востоке, севере и западе. Положение рабочих в Сеффольке и Норфольке ничем не отличается от положения их в Девоншире, Гамшире и Сессексе; ваработная плата в Дорсетшире и Оксфордшире столь же нивка, как в Кенте, Серри, Бекингамшире и Кембриджшире.

Законы об охоте нигде так не строги, как в Англии, хотя дичи там так много, что трудно себе представить. Законы эти являются крайним варварством по отношению к вемледельческому пролетариату; на этом стоит остановиться особо. Английский крестьянин с давних пор привык видеть в браконьерстве лишь вполне естественное благородное проявление мужества и смелости, и еще более побуждает его к этому занятию контраст между собственной нищетой и сат tel est notre plaisir (так нам угодно) лорда, разводящего в парках для собственного своего удовольствия тысячи зайцев и пернатой дичи. Крестьянин ставит силки, иногда и подстрелит какую-нибудь дичь; лорду он в сущности ничуть не вредит этим, ибо дичи у того слишком много, а крестьянину это дает жаркое

для голодающей семьи. Если его поймают, его сажают в тюрьму, а при повторении дают ему, по меньшей мере, семь лет ссылки. Такая строгость наказания ведет к частым кровавым стычкам с лесными сторожами, так что ежегодно происходит целый ряд убийств. Должность лесного сторожа становится поэтому не только опасной, но и пользуется дурной репутацией. В прошлом году два лесных сторожа пустили себе пулю в лоб, чтобы не заниматься своим ремеслом. Такова дешевая цена, которою вемельная аристократия покупает себе благородную забаву охоты! Но какое дело до этого благородным «lords of the soil? (господам вемли)»? Не все ли равно, будет ли избыточное население на несколько человек больше или меньше, а если бы даже половина этого «избыточного» населения погибла из-ва законов об охоте, — так рассуждают филантропы из имущего класса, — оставшейся половине только лучше жилось бы.

Но хотя условия деревенской жизни, разбросанность жилищ, косность среды, занятий, а следовательно и идей, очень мало благоприятствуют всякому развитию, бедность и нищета все же и вдесь приносят свои плоды. Рабочие фабрично-ваводской и горной промышленности быстро прошли первую стадию протеста против своего социального положения — стадию непосредственного протеста отдельных лиц, выражающегося в преступлениях; крестьяне же и до сих пор остались на этой стадии. Излюбленным приемом социальной войны являются поджоги. Зимой 1830 — 1831 гг., после июльской революции, поджоги эти впервые получили всеобщее распространение. Начались они еще в начале октября, когда в Сессенсе и примыкающих к нему графствах проивошли беспорядки ив-ва усиления береговой полиции (затруднившей контрабанду и раворившей, как выразился один фермер, все побережье), из-за реформы попечительств о бедных, низкой заработной платы и введения машин. Все население находилось в крайнем возбуждении. Зимой у арендаторов были подожжены скирды хлеба и сена на полях и даже риги и хлева возле самого дома. Почти каждую ночь случалось несколько таких пожаров, распространявших ужас среди арендаторов и вемлевладельцев. Преступников не находили никогда или, по крайней мере, очень редко, и народ стал приписывать эти поджоги мифическому лицу, которое он навывал «Swing». Ломали себе головы над тем, кто такой этот Суинг, откуда явился этот мятежный дух у бедного населения сельских округов; о великой движущей силе-нужове, гнете-думали очень немногие, а в самих вемледельческих округах наверное никто. С тех пор поджоги повторялись каждую зиму, так как это сезон безработицы для поденщиков. Зимой 1843—1844 гг.

они вновь чреввычайно участились. У меня под руками целый ряд номеров еженедельной газеты «Northern Star» за это время, и в каждом из них мы находим несколько отчетов о поджогах с указанием источника. Некоторых номеров в помещаемом ниже списке не хватает, но в них вероятно, было не мало сообщений о поджогах. Кроме того в такой газете не могут же быть приведены все случаи. В номере от 25 ноября 1843 г. упоминается о двух случаях и о нескольких других, имевших место раньше. В номере от 16 декабря напечатано:

— В Бедфордшире царит уже в течение двух недель всеобщее вовбуждение вследствие частых поджогов, которых в каждую ночь происходит несколько. За последние дни сгорели две большие фермы. В Кембриджшире сгорели четыре большие фермы, в Гертфордшире одна, и пятнадцать поджогов было еще в других местностях. — 30 декабря был в Норфольке один поджог, в Сеффольке — два, в Эссексе два, в Гертфордшире — три, в Чешире — один, в Ланкашире — один, в Дерби, Линкольне и на юге — двенадцать. 6 января 1844 г. упоминается в общем о десяти поджогах, 13 января — о семи и 20 января о четырех. С этого времени газета еженедельно отмечает в среднем три-четыре пожара, и это продолжается не до весны, как бывало в прежние годы, а до июля и августа. Что с приближением вимы 1844-1845 гг. преступления эти еще усилились, доказывают получаемые мною английские газеты и отчеты в немецких газетах.

Что вы скажете, читатель, о таком состоянии в идиллическимирных сельских округах Англии? Социальная это война или нет? Естественное ли это состояние? Может ли оно долго продолжаться? И тем не менее арендаторы и вемлевладельцы здесь столь же вакоснели в своем тупом упрямстве, столь же слепы ко всему тому, что не может помочь им набивать карманы, как в промышленных округах фабриканты и буржуа вообще. Если последние хотят убедить своих рабочих, что все спасение в отмене хлебных ваконов, то вемлевладельцы и значительная часть арендаторов хотят убедить своих рабочих, что все спасение в сохранении этих ваконов. Но в обоих случаях имущим не удается привлечь рабочих на свою сторону. Как фабричные, так и сельскохозяйственные рабочие относятся совершенно равнодушно как к отмене, так и к сохранению хлебных ваконов. Тем не менее вопрос этот для тех и для других очень важен. Дело в том, что с отменой хлебных ваконов свободная конкуренция и все вообще современное социальное хозяйство будут доведены до выстей степени своего развития; тогда дальнейшее развитие в пределах существующих условий сделается невозможным, и единственным возможным шагом вперед станет радикальный переворот во всем

социальном строе. Для сельскохозяйственных рабочих вопрос этот важен еще в другом отношении. Свободный ввоз хлеба обусловливает собой (почему обусловливает, на этом я здесь останавливаться не могу) эмансипацию арендаторов от вемлевладельцев, другими словами — превращение их из ториев в либералов. Лига борьбы против жлебных законов достаточно уже подготовила для этого почву, и это ее единственная заслуга. Но раз арендаторы станут либералами, т. е. совнательными буржуа, батраки должны стать чартистами и социалистами, т. е. совнательными пролетариями. Одно влечет ва собой другое. Уже и теперь начинает замечаться среди сельскоховяйственных пролетариев новое движение. Доказывает это собрание, устроенное графом *Раднором*, либеральным землевладельцем, в октябре 1844 г. возле Хайверса, где находятся его имения. Устроил он это собрание для составления резолюции против пошлин на хлеб, но рабочие, отнесшись к этому вопросу совершенно равнодушно, ваговорили совсем о других вещах, потребовали для себя мелких арендных участков ва дешевую плату и вообще наговорили графу Раднору не мало горьких истин. — Так движение рабочего класса проникает в глухие, косные, погруженные в духовную спячку вемледельческие округа и в виду царящей в них нужды скоро и эдесь укрепится и разовьется так же, как в фабричных округах.

Что насается религиозности сельскохозяйственных рабочих, то у них ее, конечно, больше, чем у промышленных рабочих, но все же и они находятся в очень натянутых отношениях с церковью (в этих округах почти исключительно господствует Высокая церковь. В газете «Morning Chronicle» были недавно помещены статьи одного корреспондента, объехавшего земледельческие округа, за подписью: «Один из тех, кто сам ходил за плугом». Передает он, между прочим, следующий свой разговор с рабочими после церковной службы: «Я спросил одного из них, постоянный ли их священник тот, кто читал сегодня проповедь. — Уез, blast him (да ну его к чорту), — да, это наш собственный поп; он вечно попрошайничает и с тех пор, как я его знаю, всегда попрошайничал (в проповеди говорилось о миссии к язычникам). — И с тех пор, как я его знаю, тоже, — прибавил другой, — я никогда и не видел попа, который бы не выпрашивал то на то, то на другое. — Да, — сказала женщина, только что выпедшая из церкви, — смотрите, как плата рабочим все падает, а ваши попы едят и пьют и ездят на охоту с этими богатыми разбойниками. Ейбогу, мы скорее пойдем в работный дом или подохнем с голоду, чем согласимся платить деньги попам, которые отправляются обращать явычников. — И почему, — сказала другая, — они не посылают

туда тех попов, которые хнычут каждый день в соборе в Сольсбери, где никто, кроме камней, их не слушает? Почему эти не отправляются к явычникам?.. — Эти туда не пойдут, — сказал старик, с которым я заговорил сначала. Они богаты, они имеют больше вемли, чем им нужно, а им нужно собрать деньги, чтобы избавиться от бедных попов. Я прекрасно внаю, что им нужно; я их слишком хорошо для этого знаю. — Что же это, друзья мои, — спросил я, — неужели вы всегда выходите из церкви с таким горькими чувствами против священника? Зачем же вы вообще ходите в церковь? — Зачем мы ходим? ответила женщина. Мы должны туда ходить, если не хотим потерять все, работу и все: конечно, мы должны. — Впоследствии я убедился в том, что если они ходили в церковь, то они получали некоторые преимущества в топливе и небольшой участок вемли под картофель, ва который они, впрочем, должны были платить». — Описав их бедность и невежество, наш корреспондент кончает свою статью следующими словами: «И я смело утверждаю, что положение этих людей, их бедность, их ненависть к церкви, их внешняя покорность и внутреннее овлобление против церковных властей составляют правило во всех сельских общинах Англии, а противоположное является лишь исключением».

Положение крестьянства собственно Англии поназало нам, каково состояние деревенских округов там, где имеется многочисленный вемледельческий пролетариат при наличии крупных ховяйств. В Уэльсе мы находим раворяющихся мелких арендаторов. Если в сельских округах Англии воспроизводится противоречие между пролетариями и крупными капиталистами, то состояние уэльских крестьян может быть сопоставлено с непрестанным разорением мелкой буржуавии в городах. В Уэльсе мы находим большей частью только мелких арендаторов, которые не в состоянии продавать свои земледельческие продукты с той же выгодой и столь же дешево, как крупные, находящиеся в лучших условиях, английские арендаторы, с которыми им приходится конкурировать на одном и том же рынке. К тому же по свойствам почвы во многих местах вовможно только скотоводство, которое приносит мало прибыли. Кроме того уэльсцы уже из-за обособленности своей национальности, которую они ревниво охраняют, еще гораздо консервативнее, чем английские арекдаторы. Но более всего их разорила конкуренция друг с другом и со своими английскими соседями и ее последствие — повышение арендной платы. Они теперь так разорены, что еле сводят концы с концами. Не понимая истинной причины своего тяжелого положения, они ищут ее во всевозможных мелочах, как высокие дорожные пошлины и т. д.,

которые, если и тормовят развитие сельского ховяйства и торговли, то принимаются ведь в расчет как постоянные расходы каждым арендатором при взятии земли в аренду, так что в конце концов они уплачиваются вемлевладельцем. К тому же новый вакон о бедных страшно ненавистен арендаторам потому, что они сами постоянно рискуют попасть под него. В феврале 1843 г. недовольство уэльсских крестьян проявилось в известном «бунте Ревекки». Мужчины надевали женские платья, мавали себе лица сажей и большими вооруженными отрядами нападали на ворота, имеющие в Англии значение застав, разбивали их при громких криках восторга и выстрелах, разрушали домики сборщиков дорожных пошлин, писали угрожающие письма от имени мифической «Ревекки» и однажды даже брали штурмом работный дом в Кермартене. Когда позже были присланы войска и усилена полиция, они с вамечательной ловкостью заводили их на ложные пути, разрушали ворота в одном месте, в то время как войска, о передвижении которых подавались с гор сигналы рожками, двигались в противоположную сторону. Когда же войска были значительно усилены, начались поджоги и даже покушения на жизнь отдельных лиц. Эти крупные преступления, как это всегда бывает, повлекли ва собой прекращение движения. Многие отстали от него вследствие недовольства приемами борьбы, другие из страха, и спокойствие восстановилось само собой. Правительство послало комиссию для расследования всей истории и ее причин, и тем дело и кончилось. Но нужда среди крестьян не прекратилась, и так как при существующих общественных отношениях она может стать лишь больше, но не меньше, то когда-нибудь она вызовет более серьезные явления, чем этот юмористический маскарад Ревенки.

Если в Англии мы видели результаты системы крупного ховяйства, а в Уэльсе результаты мелкой аренды, то в Ирландии перед нами последствия дробления вемли. Огромная масса населения Ирландии состоит из мелких арендаторов, снимающих жалкую лачугу, построенную из глины и состоящую из одной комнаты, и участок вемли под картофель, едва достаточный для того, чтобы снабдить их на зиму самым необходимым питанием. В виду сильной конкуренции, существующей между этими мелкими арендаторами, арендная плата достигла неслыханной высоты; она вдвое, втрое и вчетверо выше, чем в Англии. Каждый сельскоховяйственный рабочий старается стать арендатором, и хотя дробление земли и так уже очень вначительно, тем не менее есть еще очень много рабочих, желающих получить землю в аренду. Хотя в Великобритании обрабатывается 32 миллиона акров земли, а в Ирландии только 14 миллионов, хотя Велико-

британия производит ежегодно земледельческих продуктов на 150 миллионов ф. ст., а Ирландия только на 36 миллионов, тем не менее в Ирландии сельско-хозяйственных рабочих на 75 000 больше, чем в Великобритании. 1 Уже одно это чрезвычайное несоответствие достаточно ясно показывает, как велика должна быть конкуренция из-за земли в Ирландии. При этом необходимо иметь в виду, что и английские сельскоховяйственные рабочие живут в самой крайней нужде. При такой конкуренции арендная плата, естественно, очень высока, так высока, что арендаторы живут немногим лучше, чем поденщики. Так живет ирландский народ в ужасающей нищете, из которой он при современных социальных условиях вырваться не может. Живет он в самых жалких лачугах, едва пригодных даже для скота, и зимой еле перебивается. В цитированном выше отчете между прочим говорится, что ирландцы имеют картофеля лишь столько, чтобы тридцать недель в году быть сытыми наполовину, а на остальные 22 недели у них не остается ничего. С наступлением весны, когда вапас картофеля приходит к концу или, прорастая, становится несъедобным, жена с детьми отправляется нищенствовать и с чайным котелком в руках странствует по всей стране, а муж, посадивши картофель, отправляется искать работы или вдесь же, или в Англии, а осенью к сбору картофеля возвращается. Таково положение девяти десятых всего сельского населения Ирландии. Они бедны, как церковные мыши, одеты в жалкие отрепья и стоят на самой низкой ступени развития, какая только возможна в полуцивилизованной стране. Согласно цитированному нами отчету, из населения в  $8^{1}/_{2}$  миллионов человек 585 000 отцов семейства живут в полнейшей бедности (destitution), а по другим источникам, приводимым шерифом Алисоном, <sup>2</sup> в Ирландии насчитывается 2 300 000 человек, которые без общественной или частной помощи прожить не могут; другими словами 27% населения - пауперы!

Причина этой бедности — существующие социальные условия и именно конкуренция, которая вдесь принимает только особую форму, — форму дробления вемли. Пытались отыскивать и другие причины. Утверждают, что причиной этого является способ аренды: вемлевладелец сдает свою вемлю большими участками арендаторам, которые сдают эту вемлю более мелкими участками другим арендаторам, те в свою очередь сдают ее еще более мелкими участками третьим и т. д., так что между вемлевладельцем и арендатором,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Отчет об Ирландии комиссии по закону о бедных. Парламентская сессия 1837 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Principles of Population», II vol.

действительно обрабатывающим землю, стоит иногда до десяти промежуточных арендаторов. Затем утверждали, что причиной нищеты является действительно поворный закон, по которому землевладелец в случае неуплаты денег лицом, непосредственно арендующим у него вемлю, имеет право прогнать с вемли действительного вемлепашца, хотя бы последний уплатил арендные деньги тому арендатору, у которого он снимает вемлю. Но ведь все перечисленные здесь явления обусловливают только форму, в которой проявляется нищета. Допустим, что мелкие арендаторы сами станут вемлевладельцами; что из этого выйдет? Большинство не сможет прокормиться на своем участке, даже если ему не придется платить арендных денег, а если его положение и изменится немного, то непрестанный и быстрый прирост населения в несколько лет приведет все к прежнему уровню. У тех, которые попадут в лучшие условия, подрастут тогда дети, которые теперь вследствие нужды и лишений умирают в первые годы жизни. Утверждали также, что виной этой нищеты является позорное угнетение народа англичанами. Но этот гнет мог ускорить наступление такой бедности, но он не был причиной того, что она вообще наступила. Указывают также, как на причину бедности, на протестантскую государственную церковь, навязанную католической нации, но поделите между ирландцами все то, что она берет от них, и на наждого не придется и двух талеров. Кроме того десятина является налогом на землевладельцев, а не арендаторов, хотя уплачивали ее последние. Теперь, после акта о коммутации 1838 г., десятину платит сам землевладелец, но он на эту сумму увеличивает арендную плату, и положение арендатора не улучшилось. Приводятся еще сотни других причин, столь же мало доказательных. Бедность есть необходимое последствие современных социальных учреждений, и если с этим не считаться, можно искать лишь причин той или другой формы, в которой бедность проявляется, но не причин самой бедности. Причина же того, что в Ирландии бедность проявляется в данной, а не в какой-либо иной форме, заключается в национальном характере народа и его историческом развитии. Ирландцы по всему своему национальному характеру сродни романским народам, францувам и в особенности итальянцам. Дурные стороны этой национальности мы охарактеривовали уже выше словами Карлейля. Послушаем теперь ирландца, который все-таки более прав, чем Карлейль, питавший особые симпатии к германскому национальному характеру. «Они беспокойны и тем не менее ленивы (indolent), смышлены и несдержанны, вспыльчивы, нетерпеливы и непредусмотрительны; они храбры от природы, необдуманно великодушны; по первому же

побуждению мстят за обиды или прощают их, заключают дружбу и порывают ее; они щедро одарены способностями, но скупо — способностью рассуждать». 1 У ирландцев чувство и страсти бевусловно преобладают; разум должен им подчиняться. Их чувственный, легко возбудимый характер не дает развиться рассудительности и мешает спокойной выдержанной деятельности. Такой народ не годится для промышленной деятельности, какая требуется в настоящее время. Вот почему он остался вемледельческим народом, и притом на самой низкой ступени развития. При небольших участках земли, существовавших вдесь искони, не так, как во Франции и на Рейне, где они явились искусственно путем раздробления крупных поместий, 2 нечего было и думать об улучшении почвы путем затраты капитала. По вычислениям Алисона, потребовалось бы 120 миллионов ф. ст. для улучшения почвы Ирландии настолько, чтобы она была так же производительна, как в Англии, где производительность вовсе не так уж высока. Английские эмигранты, которые могли бы поднять культурный уровень ирландского народа, ограничились самой жестокой эксплоатацией его, и в то время как ирландские эмигранты внесли в Англию элемент брожения, который современем принесет свои плоды, английская эмиграция принесла Ирландии мало пользы.

Попытки ирландского народа найти выход из теперешнего отчаянного положения проявляются, с одной стороны, в преступлениях, составляющих обычное явление в сельских округах и особенно часто встречающихся на юге и западе Ирландии. Почти все эти преступления выражаются в убийствах ближайших врагов — агентов и верных слуг землевладельцев, протестантских переселенцев, крупных арендаторов, владения которых составились из картофельных участков сотен прогнанных семейств и т. д. С другой стороны, они состоят в агитации за отмену (Repeal) унии с Великобританией. После всего сказанного ясно, что необразованные ирландцы должны видеть в англичанах своих ближайших врагов; они думают, что первый их шаг вперед заключается в достижении национальной независимости. Но столь же ясно, что бедность не может быть уничтожена никакой «отменой» (Repeal); она может лишь показать, что

<sup>1 «</sup>The State of Ireland». London 1807; 2-nd edition. 1821. Памфлет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (1892 г.). Это ошибка. Мелкое хозяйство было господствующей формой хозяйства в земледелии, начиная с средних веков. Мелкие крестьянские хозяйства существовали еще до революции. Последняя изменила только владельцев собственности: она отняла собственность у феодалов и, прямо или косренно, мередала ее в руки крестьян.

причину бедности следует искать не вне Ирландии, как это делается теперь, а внутри ее. Я, впрочем, не стану разбирать эдесь, действительно ли нужно осуществление ирландской независимости для того, чтобы ирландцы это поняли. До сих пор в Ирландии не пользовались особым успехом ни чартизм, ни социализм.

На этом я вакончу мои вамечания об Ирландии, тем более, что агитация за Repeal в 1843 г. и процесс О'Коннеля привлекли внимание немцев к бедствиям Ирландии.

Мы рассмотрели положение пролетариата Британских островов во всех отраслях его деятельности и повсюду нашли нищету, нужду и совершенно невозможные условия жизни. Мы видели, как вместе с ростом пролетариата возникло и росло недовольство, как оно развивалось; мы видели открытую кровавую и бескровную борьбу пролетариата с буржуазией. Мы исследовали принципы, определяющие судьбу, надежды и опасения пролетариев, и нашли, что нет никаких надежд на улучшение их положения. Мы имели случай наблюдать кое-где поведение буржуазии по отношению к пролетариату и убедились в том, что она заботилась только о себе, только о своих собственных интересах. Но чтобы не быть несправедливым по отношению к ней, мы поближе рассмотрим ее образ действия.

#### XI.

### ОТНОШЕНИЕ БУРЖУАЗИИ К ПРОЛЕТАРИАТУ.

Говоря в этой главе о буржуавии, я включаю сюда и так называемую аристократию, ибо она является аристократией, привилегированным классом только по отношению к буржуавии, но не по отношению к пролетариату. Пролетарий видит в обеих только имущий класс, т. е. буржуавию. Перед привилегией собственности все другие привилегии — ничто. Различие заключается лишь в том, что буржуа в тесном смысле слова противопоставляется фабричному и отчасти горнозаводскому пролетарию и в качестве арендатора — сельскохозяйственному рабочему, а так называемый аристократ приходит в соприкосновение лишь с частью горнозаводского пролетариата и с земледельческим пролетариатом.

Мне никогда не приходилось встречать класса, столь глубоко деморализованного, столь безнадежно испорченного своекорыстием, внутрение разлагающегося и совершенно неспособного к какому бы то ни было прогрессу, как английская буржуавия. И я здесь имею в виду прежде всего буржуавию в тесном смысле слова, особенно либеральную, агитирующую за отмену хлебных законов. Все, что существует в мире, существует, по ее мнению, только ради денег, и она сама не составляет здесь исключения: она живет только для того, чтобы наживать деньги, она знает только одно счастье — счастье быстрой наживы, и одно горе — горе денежной потери. При такой алчности, при такой жадности к деньгам ни одно движение души человеческой не может оставаться незапятнанным. Конечно, английские буржуа — прекрасные супруги и отцы, обладают всевовможными другими так называемыми личными добродетелями и в личных отношениях не менее почтенные и приличные люди, чем

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В своей книге «Past and Present» (Лондон 1843) Карлейль превосходно рисует английскую буржуазию и ее отвратительную алчность; часть этой книги я перевел и поместил в «Немецко-французских летописях», куда и отсылаючитателя.

все другие буржуа. В торговле они даже лучше, чем немцы, не торгуются, не придираются так, как наши аршинники, -- но что же из этого? В конце концов единственным решающим моментом остается все же личный интерес и особенно денежная нажива. Я шел однажды с таким буржуа в Манчестере и говорил с ним о дурной антисанитарной постройке рабочих кварталов, об отвратительном состоянии их и добавил, что мне никогда еще не приходилось видеть города, так скверно построенного, как Манчестер. Он все это спокойно выслушал, и прощаясь со мной на углу улицы, сказал: and yet, there is a great deal of money made here. — А все-таки вдесь зарабатывают страшно много денег. До свидания, сударь! — Для английского буржуа совершенно безразлично, умирают ли его рабочие с голода или нет, лишь бы он заработал много денег. Все измеряется деньгами и все, что не приносит денег, -- глупости, непрактичность, идеалистическая затея. Вот почему и политическая экономия, наука о способах наживания денег, любимейшая наука этих торгашей. Каждый из них политико-эконом. Отношение фабриканта к рабочему — не человеческое отношение, а чисто экономическое. Фабри-кант есть «капитал», а рабочий — «груд». И когда рабочий не желает втиснуть себя в эту абстракцию, когда он утверждает, что он не «труд», а человек, который, правда, между прочим, имеет также способность трудиться, — когда он повволяет себе думать, что он вовсе не должен покупаться и продаваться на рынке как «труд», как товар, буржуа этого понять не может. Он не может понять того, что кроме отношений купли и продажи у него существуют с рабочими еще какиедругие отношения. Он видит в них не людей, а только «руки» (hands), как он постоянно их называет в лицо; он не привнает, как выражается Карлейль, никакой другой связи между людьми, кроме одной — чистогана. Даже связь между ним и его женой в девяносто девяти случаях из ста может быть выражена той же формулой. Это позорное рабство, в котором деньги держат буржуа, в виду господства буржуазии наложило свой отпечаток даже на явык. Деньги определяют стоимость человека: этот человек стоит 10 000 ф. ст. — he is worth ten thousand pounds, т. е. он имеет столько денег. У кого есть деньги, тот «respectable» (почтенный человек), принадлежит к «лучшему сорту людей» (the better sort of people), «пользуется влиянием» (influential), и все, что он делает, составляет эпоху в его кругу. Дух торгашества проникает весь язык, все отношения выражаются в торговых терминах, в экономических понятиях. Спрос и предложение (supply and demand) — такова формула, в которую логика англичанина укладывает всю человеческую жизнь. Отсюда свобода конкуренции во всех областях жизни, отсюда режим невмешательства (laissez faire, laissez aller) в администрации, медицине, воспитании и, пожалуй, скоро и в религии, ибо господство государственной церкви все более и более падает. Свободная конкуренция не терпит никаких ограничений, никакого государственного контроля, все государство ей в тягость, для нее всего лучше отсутствие всякой государственности, — состояние, в котором каждый мог бы эксплоатировать другого, сколько ему вздумается, как, например, в «союзе» нашего друга Штирнера. Но так как буржуазия нуждается в государстве хотя бы для того, чтобы держать в узде необходимый ей пролетариат, то она и пользуется им против пролетариата и по возможности не позволяет ему вмешиваться в свои дела.

Не подумайте, однако, что «образованный» англичанин открыто признается в этом эгоизме. Напротив того, он скрывает его под маской самого постыдного лицемерия. — Как, английские богачи не ваботятся о бедных? Они, устроившие благотворительные учреждения, каких нет ни в какой стране, не заботятся о них? — О да, благотворительные учреждения! Как будто пролетарию легче от того, что вы, высосав из него последние соки, упражняетесь потом на нем в благотворительности, приятно щекочущей вашу самодовольную фарисейскую душу, и представляете себя миру необычайными благодетелями рода человеческого, возвращая эксплоатируемым вами сотую часть того, что им следует по праву! Благотворительность, более деморализующая дающего, чем берущего, благотворительность, еще более унижающая и без того униженного, требующая, чтобы лишенный сблика человеческого, отверженный обществом парий отказался от последнего, что ему осталось-от звания человека, чтобы он униженно просил милостыню, пока она не наложит на него печать отсутствия человеческого достоинства! Но к чему все это? Послушаем, что говорит сама английская буржуавия. Менее года тому назад я встретил в газете «Manchester Guardian» следующее письмо в редакцию, напечатанное без всяких комментариев, как будто это вполне естественная и понятная вешь:

## «Господин редактор!

С некоторых пор на главных улицах нашего города появилась масса нищих, пытающихся часто самым бесстыдным образом обратить на себя внимание и возбудить сострадание прохожих то своими лохмотьями, то болезненным видом, то отвратительными ранами и уродствами. Мне думается, что человек, уплативший не только налог в польву бедных, но и вносящий не мало в кассу благотворительных

обществ, сделал с своей стороны достаточно для того, чтобы иметь право на защиту от такой неприятной и бесстыдной назойливости. Зачем же мы платим такой высокий налог на содержание городской полиции, если она не может даже гарантировать нам спокойную прогулку в город или обратно? — В надежде, что опубликование этих строк в вашей широко распространенной газетелобудит городские власти принять меры к устранению этого зла (nuisance), остаюсь преданная вам одна дама».

Вот видите! Английская буржуазия занимается благотворительностью в собственных своих интересах; она ничего не дарит, а смотрит на свои подаяния, как на коммерческую сделку. Она ваключает с бедняками *сделку*, говоря им: затрачивая столько-то и столько-то на благотворительные цели, я тем самым покупаю себе право не тер-петь больше ваших приставаний, а вы тем самым обявуетесь остапеть больше ваших приставаний, а вы тем самым обязуетесь оставаться в своих темных конурах и не раздражать моих чувствительных нервов видом вашей нищеты! Вы можете приходить в отчаяние, но делайте это у себя дома. Это я ставлю условием, это я оплачиваю пожертвованиями в 20 фунтов на больницу! О, будь она проклята, эта поворная благотворительность христианина-буржуа! — И так пишет «дама!» О да, дама, именно дама! Она хорошо сделала, что подписалась таким образом. Она, к счастью, не имеет смелости назвать себя эксенщиной! И если таковы «дамы», то каковы же должны буть, чтоснова»? — Мио скамуют, пто пистмо ото в опишений опуществов. быть «господа»? — Мне скажут, что письмо это — единичный случай. Нет, оно именно выражает взгляды огромного большинства английской буржуазии, ибо иначе и редакция не напечатала бы его, иначе на него последовало бы какое-нибудь возражение, которогоиначе на него последовало оы какое-ниоудь возражение, которого я тщетно искал в последующих номерах газеты. А что касается результатов этой благотворительности, то ведь сам каноник Паркинсон говорит, что бедняки получают больше поддержки от своего брата, чем от буржуазии. К тому же поддержка честного пролетария, который сам прекрасно знает, что такое голод, который, делясь своим скудным обедом, приносит жертву, но делает это с радостью, — такая поддержка имеет совершенно другое значение, чем подачка, брошенная утопающим в роскоши буржуа.

Лицемерная буржуазия старается порисоваться своей мнимой беспредельной гуманностью и во всех других случаях, когда этого требуют ее собственные интересы. Лицемерит она и в политике, и в политической экономии. Уже пятый год она лезет из кожи, стараясь показать рабочим, что она желает отмены хлебных законов только ради них, пролетариев. В действительности же дело обстоит

так. Хлебные законы, удерживающие цены на хлеб в Англии на более высоком уровне, чем в других странах, тем самым повышают заработную плату и затрудняют фабрикантам конкуренцию с фабризаработную плату и затрудняют фабрикантам конкуренцию с фабрикантами других стран, в которых цены на хлеб, а с ними и заработная плата, ниже. Если хлебные законы будут отменены, цены на хлеб понивятся, и заработная плата, понизившись, приблизится к заработной плате остальных цивилизованных стран Европы. Все это должно быть ясно для всякого после изложенных выше принципов, регулирующих заработную плату. Фабриканту будет легче выдерживать конкуренцию, спрос на английские товары возрастет, а вместе с ним возрастет и спрос на рабочие руки. Вследствие этого усиления спроса заработная плата, правда, снова немного повысится, и безработные рабочие найдут себе занятие. Но как долго это может продолжаться? «Избыточного населения» Англии и в особенности Ирландии достаточно для того, чтобы снабдить необходимыми ра-бочими английскую промышленность, если даже ее размеры удвоятся. Не пройдет и нескольких лет, как ничтожные выгоды от отмены хлебных законов снова печезнут, наступит новый кривис, п мы не подвинемся ни на шаг вперед, а между тем первый толчок, данный промышленности, ускорил бы также прирост населения. Все это пролетарии прекрасно понимают и много раз высказывали это буржуазии. Тем не менее эта буржуазная порода, видящая только ту непосредственную выгоду, которую принесет ей отмена хлебных законов, тупая настолько, что она не понимает даже того, что и ей мера эта не принесет прочной выгоды, ибо конкуренция фабрикантов между собой быстро доведет до прежнего уровня прибыль каждого в отдельности, — эта порода продолжает и теперь уверять рабочих, что все это делается ради них одних, что только ради голодающих миллионов людей богачи-либералы жертвуют сотни и тысячи фунтов в кассу Лиги борьбы против хлебных законов. А между тем, кто же не внает того, что они жертвуют малым, чтобы выгадать большее, что они рассчитывают вернуть свои пожертвования сторицей в первые же годы после отмены хлебных законов. Но рабочие не поддаются больше на удочку буржуазии, в особенности после восстания 1842 г. От каждого, кто выдает себя ва человека, заботящегося об их интересах, они требуют, чтобы он в доказа-тельство искренности своих намерений высказался за народную хартию. Тем самым они протестуют против всякой посторонней помощи, ибо в хартии они требуют только, чтобы им дана была возможность помогать себе самим. Кто на это не соглашается, тому они не без основания объявляют войну, кто бы он ни был, открытый ли

враг или лицемерный друг. — Впрочем, Лига борьбы против хлебных законов прибегала к самой унивительной лжи, самым презренным уловкам, чтобы привлечь на свою сторону рабочих. Она пыталась внушить им, что цена на труд обратно пропорциональна цене на хлеб, что заработная плата высока, когда цена на хлеб стоит низко, и наоборот. Положение это она старалась доказать самыми смехотворными аргументами, да и само по себе оно является самым смешным положением, которое когда-либо высказал какой-либо экономист. Когда это не помогло, рабочим обещали величайшие блага, которые должно принести с собой усиление спроса на рабочие руки. Не постыдились даже носить по улицам две модели хлеба — одну большую с надписью: американский восьмипенсовый хлеб, заработная плата — четыре шиллинга в день, и другую, гораздо меньшую, с надписью: английский восьмипенсовый хлеб, заработная плата — два шиллинга в день. Но рабочие не дались в обман: они слишком хорошо знают своих ховяев.

Но если вы хотите вполне расповнать лживость этих прекрасных обещаний, обратитесь и практической жизни. Мы уже видели выше, как буржуавия всевовможными средствами эксплоатирует пролетариат в свою пользу. Но мы видели только, как отдельные буржуа в индивидуальном порядке эксплоатируют рабочих. Перейдем теперь к рассмотрению тех случаев, когда буржуавия выступает против пролетариата как партия или даже как государственная власть. — Что все ваконодательство направлено к ващите имущего от неимущих, ясно само собой. Только потому, что есть неимущие, необходимы законы. Эта мысль находит прямое выражение только в немногих законах, например в законах против бродяг и бесприютных, в которых пролетариат объявляется протпессаконным как таковой. Но враждебное отношение к пролетариату настолько вообще лежит в основе вакона, что судьи очень легко добираются до этого смысла, особенно мировые судьи, которые сами принадлежат к буржуазному обществу и с которыми пролетариат больше всего приходит в соприкосновение. Когда богач вывывается или, скорее, приглашается в суд, судья высказывает сожаление, что ему пришлось побеспокоить его, всячески старается повернуть дело в его пользу и если все-таки вынужден осудить его, он опять высказывает свои бесконечные сожаления и т. д. В результате получается незначительный денежный штраф, который буржуа с презрением бросает на стол и удаляется. Но если какому-нибудь бедняку надо предстать перед мировым судьей, он почти всегда должен провести ночь накануне суда в арестном доме с массой других, таких же, как он; на него с самого начала

смотрят как на виновного, покрикивают на него и на все его попытки оправдаться отвечают презрительно: «О, мы внаем эти отговорки!» Кончается дело штрафом, которого он уплатить не может и за который ему приходится расплачиваться несколькими месяцами принудительной работы в тюрьме. Если даже преступление его не может быть доказано, его все же отправляют в тюрьму как негодяя и бродягу (a rogue and a vagabond — эти выражения почти всегда употребляются рядом). Пристрастность мировых судей, особенно в сельских округах, действительно превосходит всякое описание и представляет собой такое обычное явление, что обо всех случаях, не выходящих из ряда вон, газеты сообщают совершенно спокойно без всяких комментариев. Да и как может быть иначе? С одной стороны, эти «Dogberries» (мировые судьи) толкуют ваконы только в том смысле, который в них ваключается, а с другой стороны, они сами — буржуа и главную основу всякого истинного порядка видят прежде всего в интересах своего класса. Каковы мировые судьи, такова и полиция. Что бы буржуа ни делал, полицейский всегда с ним вежлив и строго придерживается законов, но с пролетарием он обращается грубо и жестоко. Сама бедность уже навлекает на пролетария подозрение во всевовможных преступлениях, лишая его в то же время законных средств для ващиты от произвола властей. Поэтому закон его не охраняет; полиция без всяких околичностей врывается в его дом, арестует его и расправляется с ним, как хочет. И только тогда, когда какой-нибудь рабочий союз приглашает защитника, как углекопы пригласили Робертса, только тогда становится ясным, как мало вакон ващищает пролетариев, как часто им приходится нести на плечах своих все бремя вакона, не пользуясь предоставляемыми им выгодами.

Имущий класс и до настоящего времени не перестает бороться в парламенте с теми, кто еще не совсем впал в эгоизм, кто способен еще на лучшие чувства, и эту борьбу он ведет во имя одной цели — порабощения пролетариата. Один участок вемли за другим вырывается у общин и поступает в обработку, что, конечно, повышает культуру, но сильно вредит пролетариату. Там, где имелись общинные вемли, бедняк мог выпустить своего осла, свинью или несколькогусей, там дети и молодые люди могли играть и резвиться на свободе. Теперь это все более меняется, заработок бедняков уменьшается, и молодежь, лишившись места для игр, отправляется в кабак. В каждую сессию проходит масса парламентских актов, разрешающих обработку общинных вемель. — Когда в сессию 1844 г. правительство решило заставеть железнодорожные общества, монополизиро-

вавшие все средства сообщения, сделать путешествия по желевным дорогам доступными и для рабочих, понивив соответственно проездную плату (до 1 пенса за милю), и предложило, чтобы на всех железных дорогах курсировал ежедневно один такой поезд третьего класса, то «почтенный отец во господе» епископ лондонский сделал предложение, чтобы такой поезд не курсировал по воскресеньям, т. е. в тот единственный день, когда занятые рабочие вообще могут ездить, чтобы по воскресеньям ездили только богачи, но не бедняки. Это предложение было, однако, слишком откровенно и бесцеремонно, и потому не было принято. — У меня нет места для того, чтобы перечислить замаскированные нападки на пролетариат хотя бы в течение одной только сессии. Приведу еще только один случай из той же сессии 1844 г. Совсем малоизвестный член парламента, некий г. Майльс, внес билль, регулирующий отношения между господами и слугами и носивший как будто довольно невинный характер. Правительство одобрило билль, и он был передан на рассмотрение комиссии. Тем временем началась стачка углекопов на севере Англии, и Робертс совершал триумфальные поездки по Англии с оправданными на суде рабочими. Когда билль вернулся из комиссии, оказалось, что в него было внесено несколько крайне деспотических пунктов, из которых особенно замечателен один: на основании этого пункта хозяин имел право всякого рабочего, заключившего с ним устно или письменно договор на накую-нибудь работу, хотя бы она носила характер мелкой услуги, потащить к какому угодно (апу) мировому судье в случае отказа от работы или вообще дурного поведения (misbehaviour), и судья на основании показаний под присягой работодателя или его агентов и надсмотрщиков, т. е. на основании показания истца, мог присудить рабочего к тюрьме или принудительным работам сроком до двух месяцев. Этот билль вовбудил среди рабочих сильнейшее негодование, тем более, что как раз в это время в парламенте обсуждался десятичасовой билль и по этому поводу велась сильнейшая агитация. Были устроены сотни собраний, сотни петиций рабочих были посланы в Лондон защитнику пролетариата в парламенте, Томасу Денкомбу. Кроме «молодого англичанина» Ферранда последний был единственным энергичным оппонентом билля, но когда остальные радикалы увидели, что народ против билля, они один за другим повылезали из своих нор и пристали к Денкомбу, а так как и либеральная буржуазия в виду возбуждения рабочих не осмелилась высказаться за билль и так как вообще никто не был особенно ваинтересован в том, чтобы отстаивать его вопреки воле народа, он с треском провалился.

Но самым явным объявлением войны пролетариату со стороны буржуазии является теория народонаселения Мальтуса и построенный на ней новый закон о бедных. О теории Мальтуса нам приходилось говорить уже не раз. Повторим здесь вкратце ее главные выводы. На земле имеется всегда избыток населения и поэтому на ней всегда должны царить нужда, нищета, бедность и безнравственность. Такова судьба и вечный удел людей, что их всегда бывает слишком много, и потому они распадаются на различные классы, из которых одни более или менее богаты, образованы и нравственны, а остальные более или менее бедны, невежественны и безнравственны. остальные облее или менее бедны, невежественны и бевнравственны. Отсюда вытекает следующий практический вывод, — и этот вывод делает сам Мальтус, — что благотворительность и кассы для бедных, в сущности, лишены всякого смысла, ибо они служат лишь для сохранения избыточного населения и для его увеличения, а оно своей конкуренцией понижает ваработную плату других. Столь же бессмысленно снабжение бедняков работой попечительствами о бедных, ибо раз может быть потреблено только определенное количество продуктов труда, то вместо каждого безработного, получающего работу, лишается заработка другой рабочий, имевший до сих пор ваработок, т. е. промышленность попечительств о бедных развивается за счет частной промышленности. В виду этого дело совсем не в том, чтобы прокормить избыточное население, а в том, чтобы тем или иным образом возможно более сократить его. Мальтус без всяких околичностей называет чистой бессмыслицей до сих пор признававшееся право наждого живого человена на средства к существованию. Он цитирует слова поэта: Бедняк садится за правдничный пир природы и не находит для себя свободного прибора и — прибавляет он сам от себя — природа приказывает ему убираться (she bids him to be gone), «ибо он не спросил у общества до своего рождения, желает ли оно его принять». Теория эта в настоящее время сделалась специальной теорией всех истинных английских буржуа. И это вполне естественно: она очень для них удобна, и, кроме того, при современных условиях она заключает в себе много верного. Раз вопрос вовсе не в том, чтобы сделать «избыточное на-селение» полезной частью общества, а только в том, чтобы как можно легче дать людям умереть с голода и помещать им наплодить слишком много детей, то дело, конечно, очень упрощается. Но при этом важно одно условие: чтобы избыточное население само признало себя таковым и согласилось умереть с голода. Но на это покуда нет надежды, несмотря на самые ревностные усилия гуманной буржуавии убедить в этом рабочих. Пролетарии, наоборот, вбили

себе в голову, что именно они со своими трудолюбивыми руками полезны и нужны, а избыточными, лишними являются, в сущности, богатые господа капиталисты, которые ничего не делают.

Но покуда власть находится в руках богачей, пролетарии ничего не могут поделать против этого, и если они сами не хотят признать этого добровольно, то это делает за них закон, который и объявляет их излишними. Как раз это и делает новый закон о бедных. Старый вакон о бедных, основанный на акте 1601 г. (43-rd of Elizabeth), наивно исходил из того принципа, что забота о содержании бедных лежит на приходе. Кто не имел работы, получал вспомоществование, и с течением времени бедные совершенно справедливо стали считать приход обязанным защитить их от голодной смерти. Они требовали своего еженедельного пособия не как милости, а как права. Это буржуавии, наконец, надоело. В 1833 г., когда она благодаря биллю о реформах достигла власти и паупериям в сельских округах достиг своего высшего развития, она немедленно приступила к реформе ваконов о бедных в своих интересах. Была назначена комиссия для расследования применения законов о бедных, раскрывшая массу влоупотреблений. Оказалось, что весь рабочий класс сельских округов превратился в пауперов и всецело или отчасти вависит от касс для бедных, которые при низкой заработной плате выдавали бедным некоторую прибавку. Нашли, что система, поддерживающая безработных, получающих малое вознаграждение и многосемейных, заставляющая отца незаконных детей платить на их пропитание, признающая вообще право бедняков на защиту, - что эта система раворяет страну, «тормовит развитие промышленности, награждает за необдуманные браки, содействует увеличению населения и парализует влияние роста населения на заработную плату; что она является национальным учреждением для деморализации прилежных и честных людей и для защиты лентяев, порочных и легкомысленных людей; что она разрушает семейные увы, систематически тормовит накопление капиталов, разлагает капиталы существующие и разоряет плательщиков налогов. Кроме того, обязуя отцов незаконных детей содержать их, она назначает как бы премию ва неваконных детей» (слова отчета комиссии по закону о бедных)1.-Влияние старого вакона о бедных в общем и целом нарисовано вдесь верно. Вспомоществования развивают леность и содействуют увеличению «избыточного» населения. При современных социальных

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Extracts from Information received by the Poor Law Commissioners». Published by Authority. London, 1833.

условиях бедняк несомненно вынужден быть эгоистом, и если ему предоставляется выбор и это не может повлиять на условия его жизни, он предпочитает бездельничать, чем работать. Отсюда, однако же, следует только то, что современные социальные условия никуда не годятся, но вовсе не то, к чему приходят мальтузианцы-комиссары, а именно, что бедность — преступление и что с нею следует бороться путем устрашения.

Но эти мудрые мальтувианцы были так убеждены в непогрешимости своей теории, что они без всяких колебаний бросили бедняков на прокрустово ложе своих взглядов и обощлись с ними согласно этим взглядам с возмутительной жестокостью. Будучи вместе с Мальтусом и другими сторонниками свободной конкуренции убеждены, что лучше всего предоставить каждому самому заботиться о себе и проводить последовательно принции невмешательства (laissez faire), они охотнее всего совсем отменили бы ваконы о бедных. Но они для этого не имели ни смелости ни авторитета, и потому они придали новому вакону о бедных возможно более мальтузианский характер, что сделало его еще более варварским, чем принцип невмешательства, потому что там, где этот последний лишь пассивен, новый закон о бедных проявляет активность. Мы видели, что Мальтус объявляет бедняка или, вернее, не имеющего средств к живни лишним и потому преступником, которого общество должно карать голодной смертью. До такого варварства комиссары, правда, не дошли: прямая, грубая голодная смерть представляет собою нечто ужасное даже в главах члена комиссии по вакону о бедных. Хорошо, — сказали они, вы, бедные, имеете право существовать, но только существовать; но вы не имеете права размножаться и тем более не имеете права на *человеческое* существование. Вы — бич народный, и если мы не можем немедленно вас устранить, как всякий другой бич, то вы, по крайней мере, должны себя чувствовать таковым; вас необходимо держать в узде, лишить вас возможности производить других «излишних», законных и незаконных, обреченных на безработицу и голод людей. Вы можете жить, но только как предостережение всем тем, которые могли бы иметь повод тоже сделаться излишними.

Они предложили новый закон о бедных, принятый парламентом в 1834 г. и остающийся в силе и доныне. Все вспомоществования деньгами или продуктами были отменены; допускалась одна только помощь — прием в работные дома, которые и были немедленно повсюду построены. Эти работные дома (workhouses) или, как народ их называет, бастилии закона о бедных (poor-law-bastiles) таковы, что они должны отпугивать от себя всякого, у кого осталась хоть

малейшая надежда пробиться без этого благодеяния общества. Для того, чтобы бедняк обращался за помощью только в самых крайних случаях, чтобы он, прежде чем решиться на это, исчерпал все возможности обойтись без нее, из работного дома было сделано тавозможности обоитись оез нее, из расотного дома оыло сделано такое пугало, какое может придумать только утонченная фантазия мальтувианца. Питание в них хуже, чем питание самых бедных рабочих, а работа тяжелее: ведь иначе последние предпочли бы пребывание в работном доме своему жалкому существованию вне его. Мясо, в особенности свежее, обитатели работного дома получают очень редко, а большей частью получают картофель, хлеб самого плохого качества, овсяную кашу и немного пива, а иногда им пива вовсе не дают. Даже в тюрьмах питание в среднем лучше, так что обитатели работного дома часто нарочно совершают какой-нибудь проступок, чтобы попасть в тюрьму. Кто не исполняет назначенной ему работы, не получает и еды; если кто хочет пойти в город, должен предварительно просить разрешения, в котором инспектор может отказать, если поведение просителя было, по его мнению, неудовлетворительно. Курение табаку воспрещено. Воспрещено также принятие подарков со стороны друзей и родственников. Пауперы носят форму работного дома и совершенно зависят от произвола инспектора. Чтобы их труд не мог конкурировать с частной промышленностью, им дают большей частью совершенно бесполезную работу. Мужчин заставляют разбивать камни, и они должны разбить столько, «сколько может разбить сильный мужчина при некотором напряжении в течение дня»; женщины, дети и старики щиплют старые канаты, — не помню — для какой-то неважной цели. Для того, чтобы «излишние» не могли размножаться и чтобы «деморализованные» родители не могли влиять на своих детей, семьи разделяются: мужа поселяют в одном флигеле, жену в другом, а детей в третьем. Видеться они могут только изредка в определенное время и только с разрешения чиновника, который в случае их плохого поведения может им в этом отказать. И для того, чтобы совершенно изолировать в этих бастилиях заразу пауперизма от внешнего мира, обитатели их могут при-нимать посетителей только с разрешения начальства и в приемной, и вообще сношения с другими людьми допускаются только под надвором или с разрешения начальства.

При всем том по закону пища должна быть здоровая и обращение с обитателями человечное. Но дух закона таков, что это требование никогда не исполняется. Комиссары по закону о бедных и с ними вся английская буржуазия ошибаются, если они думают, что можно провести принции без его выводов. Обращение с обитателями работного

дома, предписанное буквой закона, противоречит всему его духу. Раз закон по существу дела рассматривает бедняков как преступников, работные дома — как исправительные тюрьмы, обитателей их — как людей, стоящих вне закона, вне человечества, как воплощение всякой скверны, то всякое декретирование иного отношения помочь не может, и на практике чиновники руководствуются в своих отношениях к беднякам не буквой, а духом закона. Приведу здесь из этой практики несколько примеров.

В работном доме в *Гринеиче* летом 1843 г. пятилетний мальчик в наказание за какой-то проступок был на три ночи заперт в мертведкую, где ему пришлось спать на крышках гробов. В работном доме в Хирне то же самое проделали с маленькой девочкой, помочившейся ночью в постель. Этот способ наказания пользуется новидимому вообще большими симпатиями. Работный дом в Хирне находится в одной из прекраснейших местностей Кента, но все окна в нем выходят внутрь, во двор, и только недавно пробили два окна, повволяющие его обитателям взглянуть на внешний мир. Журналист, описавший этот работный дом в гавете «Illuminated Magazine», заканчивает свою статью следующими словами: «Если господь бог накавывает человека за преступления так, как человек наказывает человека за бедность, то горе потомкам Адама!» В ноябре 1843 г. умер в Лейстере человек, выпущенный за два дня до этого из работного дома в Конвентри. Подробности обращения с бедняками в этом учреждении возмутительны. У человека, о котором идет здесь речь, Джорджа Робсона, была рана на плече, лечение которой было совершенно запущено. Его поставили у насоса и заставляли приводить его в движение вдоровой рукой; кормили его обычной пищей работного дома, но, истощенный запущенной раной, он не мог переварить ее. Вследствие этого он все более и более слабел; но чем больше он жаловался, тем хуже с ним обращались. Когда его жена, тоже находившаяся в работном доме, хотела отдавать ему свою маленькую порцию пива, ее ругали и заставляли выпивать это пиво в присутствии надвирательницы. Он заболел, но и тогда обращение с ним не стало лучше. Наконец он был отпущен по его просьбе с женой и оставил работный дом, напутствуемый самыми оскорбительными выражениями. Два дня спустя он умер в Лейстере, и врач, свидетельствовавший его после смерти, удостоверил, что смерть произошла от запущенной раны и от пищи, которая в виду его состояния была совершенно для него непереварима. Когда он оставлял работный дом, ему выдали денежные письма, присланные на его имя; они лежали в канцелярии работного дома шесть недель и по правилам были вскрыты начальником дома.—

В работном доме в Бирмингаме происходили такие поворные вещи, что в декабре 1843 г. туда был послан чиновник для расследования дела. Он нашел, что четыре tramper за (мы выше объяснили уже вначение этого слова) были ваперты голыми в собачью конуру (blackhole) под лестницей; их вдесь продержали 8—10 дней, ваставляли часто голодать, не давали пищи до обеда—и все это в самое суровое время года. Один маленький мальчик перебывал во всех карцерах этого дома: сначала он посидел в сырой, сводчатой и тесной кладовой, дома: сначала он посидел в сырой, сводчатой и тесной кладовой, потом два раза в собачьей конуре, причем во второй раз он оставался в ней три дня и три ночи; ватем он столько же времени посидел в старой собачьей конуре, еще худшей, чем первая, и, наконец, в комнате для tramper'ов, вонючей, отвратительной, грязной дыре с деревянными нарами для спанья, в которой чиновник при ревивии нашел еще двух оборванных скорчившихся от холода мальчиков, просидевших там уже четыре дня. В собачью конуру часто набивали до семи tramper'ов, а в отведенной для них комнате помещалось часто до двадцати. Женщин тоже сажали в собачью конуру в наказание ва то, что они отказывались итти в церковь. Одну из них посадили даже на четыре дня в комнату для tramper'ов, где она нашла, конечно, бог внает какое общество. К тому же она тогда была больна и принимала лекарства. Другая женщина была в наказание отправлена в больницу для умалишенных, хотя она была в полном уме. В бэктонском работном доме в Сеффольке в январе 1844 г. тоже было произведено дознание, обнаружившее, что в качестве больничной произведено довнание, обнаружившее, что в качестве больничной сиделки служила вдесь слабоумная женщина, делавшая с больными совершенно невозможные вещи, и больные беспокойные или часто встававшие ночью привязывались на ночь веревками к постели, чтобы сиделкам не приходилось дежурить; один больной, связанный таким образом, был найден мертвым. В доме для бедных св. Панкратия в Лондоне, где шьют дешевые рубахи, один эпилептик вадохся во время припадка в кровати, и никто к нему не пришел на помощь. В том же доме спят в одной кровати четверо, шестеро, а иногда и восемь детей. В шордичском работном доме в Лондоне одного человека на ночь положили в постель вместе с больным сильнейшей горячкой, и к тому же постель была полна насекомыми. В работном доме и к тому же постель оыла полна насекомыми. В расотном доме в Бетналь Грине, в Лондоне, женщина, находившаяся на шестом месяце беременности, не была принята в работный дом; ее ваперли вместе с ее ребенком, которому не было еще двух лет, в приемной, где она оставалась от 28 февраля до 20 марта 1844 г.; постелей и мест для удовлетворения естественных нужд в приемной, конечео, не было. Муж ее тоже был приведен в работный дом, и когда он по-

просил освободить его жену, он был посажен за эту дерзость в кар-дер на 24 часа на хлеб и воду. — В работном доме в *Слоу* близ Уинд-вора один обитатель в сентябре 1844 г. лежал при смерти. Жена, узнав об этом, поехала туда и, прибыв на место в двенадцать часов ночи, поспешила в работный дом, но не была впущена. Только на ночи, поспешила в работный дом, но не была впущена. Только на следующее утро ей разрешили свидание с ним и то лишь на полчаса и в присутствии надвирательницы; та же надвирательница присутствовала и на последующих свиданиях и по истечении получаса напоминала ей, что пора уходить. — В работном доме в Миддльтоне в Ланкашире спало в одной комнате двенадцать, а иногда до восемнадцати пауперов обоего пола. Это учреждение подчинено не новому, а старому исключительному закону о бедных (акт Гильберта). Инспектор устроил в этом доме свою собственную пивоварню. В Стокпорте 31 июля 1844 г. был притащен к мировому судье из работного дома семидесятидвухлетний старик. Он был обвинен в том, что отказывался разбивать камни. Оправдывался он тем, что он слишком стар для такой работы и что у него парализовано колено. Он просил дать ему какую-нибудь иную работу, более соответствующую его силам, но напрасно: он был присужден на две недели к принудительным работам в тюрьме. — В работном доме в Басфорде была произведена ревизия в феврале 1844 г. Оказалось, что простыни не менялись в течение тринадцати недель, рубахи — в течение четырех недель, а чулки — в течение времени от двух до десяти месяцев, так что из 45 мальчиков только трое были еще в чулках, а рубахи были у всех в лохмотьях. Постели были полны еще в чулках, а рубахи были у всех в лохмотьях. Постели были полны насекомыми, а миски для еды мылись в парашках. — В работном доме западной части Лондона был швейцар, больной сифилисом. Он варазил своей болезнью четырех девушек и тем не менее не был уво-лен. Другой швейцар увел из одного отделения глухонемую девушку и в течение четырех дней держал ее у себя в постели и спал с нею. Он тоже не был уволен.

Он тоже не был уволен.

С мертвыми обращаются не лучше, чем с живыми. Бедняков вакапывают самым небрежным образом, как околевший скот. Кладбище Сент-Брайдс в Лондоне, где хоронят бедняков, представляет собою обнаженное, болотистое место, служащее кладбищем со времени Карла II и усеянное кучами костей. Каждую среду там хоронят бедняков. Их бросают в яму в 14 футов глубиной, поп торопливо бормочет свои молитвы, яма слегка засыпается вемлей, чтобы в следующую среду ее можно было снова разрыть и бросить туда новых покойников. Так продолжается до тех пор, пока яма не наполнится до отказа. Запах гниющих трупов заражает поэтому всю

окрестность. В Манчестере кладбище для бедных расположено против старого города на берегу Ирка; это—пустынная неровная местность. Года два тому назад здесь была проведена железная дорога. Будь это кладбище для «порядочных» людей, какой вопль подняли бы буржуавия и духовенство, как они кричали бы о святотатстве! Но это было кладбище для бедных, место последнего успокоения пауперов и излишнего населения — вначит было нечего стесняться. Не дали себе даже труда перенести не вполне разложившиеся трупы в другую часть кладбища. Могилы раскапывались там, где казалось удобнее провести дорогу, сваи вбивались в свежие могилы, так что вода, насыщенная продуктами разложения, выступала из болотистой почвы, наполняя окрестность самыми отвратительными и вредными газами. Я не стану описывать здесь во всех подробностях неслыханную грубость, с которой все это делалось.

Можно ли удивляться тому, что бедняки отказываются при таких условиях прибегать к общественной помощи, что они предпочитают голодную смерть этим бастилиям? Я знаю пять случаев, когда люди действительно и буквально умерли с голода. Когда за несколько дней до их смерти попечительство о бедных отказало им выдать вспомоществование и предложило поступить в работный дом, они предпочли голодать, чем пойти в этот ад. С этой стороны комиссия по вакону о бедных добилась своей цели вполне. Но зато никакая мера находящейся у власти партии не вызвала такого озлобления среди рабочего класса против имущих, большая часть которых превозносит этот новый вакон о бедных, как именно работные дома. От Нью-кэстля до Дувра этот закон вызвал единодушный крик возмущения у всех рабочих. Буржуазия так ясно выразила в нем свое мнение о своих обязанностях по отношению к пролетариату, что самый ограниченный человек должен был это понять. Никогда еще так открыто, так беззастенчиво не заявлялось, что неимущие существуют для того, чтобы имущие могли эксплоатировать их, и что они должны умирать с голоду, если они более не нужны имущим. Вот почему новый закон о бедных в такой мере ускорил развитие рабочего движения и в особенности содействовал распространению чартизма. Так как этот закон всего более применяется в сельских округах, то он и там облегчит развитие пролетарского движения.

то он и там облегчит развитие пролетарского движения.

Прибавим еще, что в *Ирландии* существует с 1838 г. такой же закон о бедных, создавший такие же убежища для 80 000 пауперов. И вдесь этот закон стал ненавистным и еще более возбудил бы против себя бедняков, если бы он мог иметь и здесь то значение, которое он получил в Англии. Но что вначит дурное обращение с 80 000 проле-

тариев в стране, где их насчитывается  $2^1/_2$  миллиона! — В Шотландии, за исключением некоторых отдельных местностей, совсем нет ваконов о бедных.

После приведенного вдесь описания нового вакона о бедных никто, я думаю, не найдет мои слова об английской буржуазии слишком резинии. В этом государственном акте, в котором она выступает in corpore, как власть, она ясно показывает, чего она собственно хочет и накое вначение имеют все более мелкие поступки против пролетариата, набрасывающие будто бы тень только на отдельных лиц. И втот акт исходит не из одной какой-нибудь группы буржуавии, а одобряется всем классом, что, между прочим, докавывают парламентские дебаты 1844 г. Издала новый закон о бедных либеральная партия; партия консервативная со своим министром Пилем во главе защищает его и вносит в него только некоторые мелкие поправки при помощи Poor Law Amendment Bill 1844 г. Либеральное большинство издало этот закон, консервативное большинство его подтвердило и благородные лорды оба раза дали на него свое «согласие». Так пролетариат поставлен вне государства и общества; так открыто ваявлено, что пролетарии — не люди и не заслуживают человеческого обращения. Но мы можем спокойно предоставить пролетариям Британской империи самим восстановить свои человеческие права. 1

\* \*

Таково положение рабочего класса Великобритании, насколько я успел изучить его в течение двадцати одного месяца как путем собственных наблюдений, так и по официальным и иным достоверным отчетам. И если я не раз на предыдущих страницах называл это положение совершенно невыносимым, то этого взгляда придерживаюсь не я один. Еще в 1833 г. Гаскелль заявил, что он отчаялся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во избежание всяких недоразумений и могущих возникнуть отсюда возражений, я должен еще заметить, что я говорил о буржуазии как о классе, и все рассказы мои о поступках отдельных лиц я приводил только для характеристики образа мысли и поведения класса. По этой причине я не мог также вдаваться в разбор различий между отдельными секциями и партиями буржуазин, имеющими только историческое и теоретическое значение. Поэтому также я только вскользь могу упомянуть о немногих представителях буржуазии, являющихся достойными уважения исключениями. К этим исключениям относятся, с одной стороны, более решительные радикалы, почти чартисты, каковы члены Нижней палаты фабриканты Гиндли из Аштона и Фильден из Тодмордена (в Ланкашире) и, с другой стороны, гуманные тории, которые недавно сорганизовались в «Молодую Англию»; из них особенно замечательны члены парламента Дизраэли, Бортвик, Ферранд, лорд Джон Маннерс и др. Бливко к ним стоит и лорд Эшли. — Цель «Молодой Англии» — восстановление старой

в мирном исходе и что вряд ли удастся избежать революции. В 1838 г. Карлейль объясняет чартизм и революционное настроение рабочих нищетой последних и только удивляется, что они могли в течение долгих восьми лет спокойно сидеть ва столом Бармекидов, позволяя либеральной буржуазии кормить их пустыми обещаниями. В 1844 г. он заявляет, что необходимо немедленно приступить к организации труда, если Европа или, по крайней мере, Англия «не желает превратиться в необитаемую пустыню». Газета «Тітез», «первая газета Европы», в июне 1844 г. прямо заявляет: «Война — дворчам, мир — хижинам, — вот ужасный боевой клич, который может еще раз прозвучать в нашей стране. Остерегайтесь, богатые люди!»

Рассмотрим, однако, еще раз шансы английской буржуавии. В худшем случае иностранной и, в особенности, американской промышленности удастся выдержать английскую конкуренцию и после отмены хлебных законов, которая черев несколько лет окажется необходимой. Германская промышленность делает теперь большие усилия, а развитие американской промышленности идет гигантскими шагами. Со своими неисчерпаемыми природными богатствами, огромными валежами угля и желевной руды, с беспримерным ивобилием водяной силы и судоходных рек, но в особенности со своим энергичным и деятельным населением, в сравнении с которым и англичане — флегматичные колпаки, Америка менее чем в десять лет совдала промышленность, конкурирующую уже теперь с Англией своими более грубыми хлопчатобумажными ивделиями (главным продуктом английской промышленности), вытеснила ее из северо-американского и южноамериканского рынка, а в Китае продает свои товары рядом с английскими. В других отраслях промышленности деле обстоит так же. Если какая-нибудь страна способна вахватить в свои руки промышленную монополию, то это — Америка. Раз английская промышленность окажется таким образом побежденной, - что неиз-

<sup>«</sup>теггу England» с ее старым блеском и романтическим феодализмом. Цель вта, конечно, неосуществима и даже смешна, это — сатира на все историческое развитие. Но ценны уже добрые намерения, мужество, с которым эти люди восстают против существующего строя, против существующих предрассудков, мужество, с которым они привнают всю низость существующего. Совершенно особняком стоит Томас Карлейль, бывший сначала торием и ушедший дальше, чем все упомянутые выше. Он глубже всех английских буржуа понял социальное неустройство и требует организации труда. Я надеюсь, что, найдя правильный путь, он будет в состоянии и следовать ему. Шлю ему мои и многих немцев лучшие пожелания! — (1892 г.). Февральская революция превратила его в настоящего реакционера; справедливыи гнев на филистеров сменился у него кислым филистерским брюжжанием на историческую волну, выбросившую его на берег.

бежно должно случиться в течение ближайших двадцати лет, если современные социальные условия не изменятся, — то большинство пролетариата раз навсегда сделается «излишним» и ему останется одна альтернатива: умереть с голода или — устроить революцию. Думает ли английская буржуазия об этой возможности? Ничуть не бывало. — Напротив, ее любимейший экономист Мак-Куллох проповедует ей из своего кабинета следующее: нечего и думать, чтобы такая молодая страна, как Америка, даже еще не населенная как следует, могла с успехом заниматься промышленностью и, тем более, конкурпровать с такой старой промышленной страной, как Англия. Было бы безумием со стороны американцев даже делать попытки в этом направлении, ибо они только потеряли бы свои деньги. Нет, они должны заниматься земледелием, и, когда вся страна будет заселена и обработана, тогда, пожалуй, наступит для нее пора заниматься с успехом и промышленностью. — Так говорит премудрый экономист и вся буржуазия вторит ему, а американцы, знай, завоевывают один рынок за другим, и один американский спекулянт осмелился даже недавно послать партию американских товаров в — Англию, где они и были проданы для дальнейшего вывова!

Но допустим, что англичане сохранят промышленную монополию и что фабрики их будут все воврастать в числе. К чему это приведет? Торговые кризисы останутся в силе и, по мере развития промышленности и роста пролетариата, будут все острее, все ужаснее. С непрестанным разорением мелкой буржуазии, с развивающейся в гигантских размерах централизацией капитала в руках немногих пролетариат будет возрастать в геометрической прогрессии и скоро составит всю нацию, если не считать немногих миллионеров. Но в ходе этого развития наступит момент, когда пролетариат увидит, как легко ему свергнуть существующий социальный порядок, и тогда произойдет революция.

Но не случится ни того, ни другого. Торговые кризисы, самый могущественный рычаг самостоятельного развития пролетариата, в связи с иностранной конкуренцией и все воврастающим разорением среднего класса ускорят весь процесс. Я не думаю, чтобы народ спокойно вынес еще больше одного кризиса. Уже ближайший кризис, который наступит в 1846 или 1847 г., повлечет за собой отмену хлебных законов и принятие хартии. Каким революционным движениям даст толчок хартия—неизвестно. По аналогии с предыдущими кризисами следующий кризис должен наступить в 1852 или 1853 г., но отмена хлебных законов может задержать его наступление. Другие причины, как, например, иностранная конкуренция, могут

ускорить его. И вот до наступления этого кризиса английскому народу надоест, надеюсь, оставаться предметом эксплоатации для капиталистов и умирать с голода, когда капиталисты в нем не нуждаются. Если до этого времени английская буржуавия не образумится, — по всем видимостям с ней этого не случится, — то наступит революция, с которой ни одна из до сих пор бывших революций сравниться не может. Доведенные до отчаяния пролетарии примутся ва поджоги, как им проповедывал это Стивенс; народная месть прорвется с такой яростью, перед которой события 1793 г. совершенно побледнеют. Война бедных против богачей будет самой кровавой войной, которая когда-либо велась между людьми. Не поможет даже переход части буржуазии на сторону пролетариата и даже исправление всей буржуазии. Ведь это изменение всего настроения буржуазии не может пойти дальше бледной волотой середины; более решительные, которые примкнут к рабочим, образуют новую жиронду, которая погибнет в насильственном перевороте. Предрассудки целого класса не сбрасываются как старые платья, и всего менее на это способна консервативная, преданная предрассудкам, эгоистическая английская буржуазия. Все это — выводы, которые можно делать с полной уверенностью, выводы из совершенно неоспоримых фактов исторического развития, с одной стороны, и человеческой природы — с другой. Нигде не обозначились с такой ревкостью и ясностью общественные отношения как в Англии, и потому нет страны, где предскавание грядущих событий было бы так легко, как именно вдесь. Мирный выход из создавшегося вдесь положения уже невозможен, и потому революция должна наступить. Возможно здесь только одно: что грядущая революция не примет столь жестоких форм, в каких я ее нарисовал выше. Но это будет зависеть не столько от развития буржуазии, сколько от развития пролетариата. Чем более пролетариат проникнется социалистическими и коммунистическими идеями, тем менее революция будет кровавой, мстительной и жестокой. По принципу своему коммуниям стоит выше противоречия между буржуазией и пролетариатом, признавая лишь его историческое значение для настоящего, но отрицая его необходимость в будущем. Он хочет как раз уничтожения этого противоречия. Пока это противоречие суще-ствует, коммунизм видит в озлоблении пролетариата против своих поработителей нечто необходимое, самый важный рычаг рабочего движения на его ранних стадиях, но он идет дальше этого овлобления, ибо он является делом не одних рабочих, а всего человечества. Кроме того никакому коммунисту и в голову не придет метить отдельному лицу или вообще думать, что тот или иной буржуа при существующих условиях может поступить иначе, чем он поступает. Английский социализм (т. е. коммунизм) именно исходит из принципа неответственности отдельного лица. Поэтому, чем более английские рабочие проникнутся социалистическими идеями, тем скорев потеряет значение их теперешнее озлобление, -- которое, если оно будет проявляться в таких насильственных актах, как до сих пор, все равно ни к чему не приведет, — и тем меньше в их борьбе с буржуавией будет грубости и дикости. Если бы до начала революции весь пролетариат мог стать коммунистическим, она вся носила бы очень мирный характер. Но это теперь уже невозможно: слишком поздно! Я надеюсь, однако, что до начала вполне открытой прямой войны бедных против богатых, неизбежной теперь в Англии, удастся, по крайней мере, настолько ввести в среду пролетариата ясные идеи по социальному вопросу, что коммунистическая партия, воспользовавшись событиями, будет в состоянии прочно одолеть жестокие и грубые элементы революции и предотвратить повторение девятого термидора. К тому же опыт Франции не пропадет даром, да и теперь уже большинство вождей чартистского движения — коммунисты. так как коммунизм стоит выше противоречия между пролетариатом и буржуавией, то лучшей части последней, - которая, впрочем, крайне мала и может вербоваться только среди подрастающей молодежи, — легче будет примкнуть к нему, чем к исключительно пролетарскому чартизму.

Если скажут, что эти выводы здесь недостаточно обоснованы, то я надеюсь в другом месте иметь случай доказать, что они с необходимостью вытекают из исторического развития Англии. Но я настаиваю на одном: война бедных против богатых, которая теперь ведется уже косвенно и в виде отдельных стычек, получит в Англии всеобщий и прямой характер. Мирный выход из создавшегося положения уже невозможен: слишком поздно! Общественные классы все резче и резче обособляются друг от друга, дух протеста все более и более охватывает рабочих, ожесточение растет, отдельные партизанские стычки разрастаются в более крупные сражения и демонстрации, и скоро достаточно будет небольшого толчка для того, чтобы привести лавину в движение. Тогда действительно раздастся по всей стране боевой клич: «война дворцам, мир хижинам!»—но тогда для богатых будет слишком поздно принимать меры предосторожности.

# ОДНА ИЗ АНГЛИЙСКИХ ЗАБАСТОВОК (TURNOUT)

## ОДНА ИЗ АНГЛИНСКИХ ЗАБАСТОВОК (TURNOUT).

(Дополнение к книге «Положение равочего класса в Англии».)

В моей книге по названному в заголовке вопросу я не имел возможности привести фактических доказательств по отдельным пунктам. Чтобы не сделать книгу слишком толстой и неудобочитаемой, я должен был в своих рассуждениях довольствоваться тем, что приводил в их подтверждение доказательства из официальных источников, из незаинтересованных писателей или из сочинений сторонников тех партий, против интересов которых я выступал. Этого было достаточно, чтоб оградить себя от возражений в тех случаях, когда я не основывался на собственных наблюдениях, - поскольку мне приходилось вдаваться в изображение отдельных случаев из жизни. Но этого было недостаточно, чтобы породить в читателе ту непоколебимую уверенность, которая может быть создана лишь яркими неопровержимыми фактами и которая в наш век, доведенный бесконечной «мудростью отцов» до скептицизма, не может быть вызвана одними лишь рассуждениями, на какие бы авторитеты они ни опирались. Особенно это относится к тем случаям, когда дело идет о крупных выводах, когда факты подымаются до степени принципов, когда приходится изображать положение не отдельных маленьких групп, а взаимоотношение целых классов. Но по вышеуказанным соображениям я в своей книге не всюду мог приводить факты. Здесь я хочу исправить этот неизбежный недостаток, приводя время от времени факты из имеющихся в моем распоряжении источников. Но чтобы доказать в то же время, что нарисованная мной картина верна еще и теперь, я останавливаюсь только на таких фактах, которые произошли после моего отъезда из Англии в прошлом году и стали мне известны только после напечатания моей книги.

Читатели моей книги должны помнить, что меня главным обравом интересовало изображение взаимоотношений буржуазии и пролетариата и неизбежности борьбы между обоими этими классами; особенно мне важно было доказать полную правомерность этой борьбы пролетариата и противопоставить прекрасным словам английской буржуазии ее отвратительные деяния. Книга моя, от первой страницы до последней, — обвинительный акт против английской буржуазии. Здесь я приведу еще некоторые обвинительные материалы. Но я уже достаточно попортил себе крови из-за английской буржуазии; теперь в этих дополнительных заметках я не намерен еще раз волноваться и постараюсь, поскольку это зависит от меня, сохранить душевное спокойствие.

Прежде всего мы встречаемся с почтенным гражданином и славным отцом семейства, -- одним старым нашим приятелем или даже с двумя приятелями. Господа Полинг и Генфри уже в 1843 г. бог знает в который раз — имели стычку со своими рабочими, которые, несмотря ни на какие доводы, непременно хотели получать за увеличенный труд увеличенную плату п поэтому прекратили работу. Господа Полинг и Генфри — крупные подрядчики по постройкам, и у них работало много плотников, обжигальщиков кирпича и т. д.; они взяли других рабочих. Это вызвало стычку, а под конец и настоящее кровопролитное сражение с ружьями и дубинами на кирпичном заводе Полинга и Генфри; закончилась вся история как об этом можно подробнее прочесть в моей книге — ссылкой полудюжины рабочих в Вандименову землю. Но господа Полинг и Генфри не могут быть спокойны, если у них нет каждый год каких-нибудь столкновений с их рабочими, и вот в октябре 1844 г. они опять ватеяли ссору с ними. На этот раз подрядчики-филантропы задумали облагодетельствовать плотников. С незапамятных времен среди плотников Манчестера и окрестностей укоренился обычай не «зажигать света» от Сретения до 17 октября, т. е. в течение длинных дней работать от 6 утра до 6 вечера, а с наступлением коротких дней начинать работу, когда светает, и прекращать ее, когда темнеет. С 17 ноября зажигали свет и работали уже полное время. Полинг и Генфри, давно уже недовольные этим «варварским» обычаем, решили с помощью газового освещения уничтожить этот остаток «темных времен»; поэтому, когда однажды вечером плотники, которые из-ва недостатка света не могли работать до 6 часов, положили инструменты н стали одеваться, то заведующий мастерской зажег газ и сказал им, что они должны работать до шести часов. Плотники, которым это не понравилось, созвали общее собрание рабочих своего цеха. Страшно изумленный, господин Полинг спросил своих рабочих, что вызвало их недовольство и побудило их соввать собрание. Некоторые из рабочих ваметили, что собрание соввано не ими, а

бюро их союза. На это Полинг ответил, что ему наплевать на союз, но что он готов сделать им следующее предложение: если рабочие согласятся на зажигание света, то в субботу они будут освобождаться на три часа раньше урочного времени, и кроме того, — о, великодушие! — он разрешит им ежедневно четверть часа сверхурочной работы за особую плату. Но зато, правда, они должны, когда другие мастерские зажгут свет, работать на полчаса больше! Рабочие обдумали это предложение и рассчитали, что таким путем господа Полинг и Генфри за период коротких дней будут иметь ежедневно по лишнему часу, что каждый рабочий должен будет отработать безвозмездно в общем 92 часа, т. е. 91/4 дней, и что экономия на ваработной плате всех занятых у фирмы рабочих составит на вимние месяцы для господ предпринимателей 400 ф. ст. (2 100 талеров). Рабочие созвали собрание и растолковали своим товарищам, что если одной какой-нибудь фирме удастся провести этот план, то ва ней последуют и другие; в результате получится всеобщее косвенное понижение заработной платы, которое обойдется плотпикам их округа прибливительно в 4 000 ф. ст. ежегодно. Было поэтому решено, что в ближайший понедельник все плотники фирмы Полинг и Генфри ваявят о своем отказе от службы через три месяца и, если хозяева будут упорствовать, то прекратят работу по истечении этого срока. За это профессиональный союз обещал—в случае безработицы — поддержать их путем всеобщего обложения.

В понедельник 21 октября рабочие пошли и сделали свое заявление. На это им ответили, что они могут сейчас же уходить, что они, конечно, и сделали. В тот же вечер произошло другое собрание всех строительных рабочих, на котором все отрасли труда, занятые на постройках, обещали поддержку безработным. В среду и четверг все плотники в окрестности, занятые на работе у Полинга и Генфри, также прекратили работу, и, таким образом, забастовка пошла полным ходом.

Внезапно оказавшись на мели, хозяева немедленно разослали своих людей по всем направлениям — даже в Шотландию — нанимать рабочих, так как в окрестностях нельзя было найти ни одной души, готовой наняться к ним. Через несколько дней из Стаффордшира прибыло ровно тринадцать человек. Но когда стачечникам представился случай поговорить с ними и объяснить, почему была прекращена работа, то некоторые из новоприбывших отказались работать. Против этого у хозяев оказалось практическое средство: отказавшихся работать они вкупе с «соблазнителем» притянули к мировому судье Даниэлю Моду, эсквайру. Но, прежде чем

мы последуем туда за ними, мы обязаны достодолжным образом описать добродетели Даниэля Мода, эсквайра.

Даниэль Мод, эсквайр, является «stipendiary magistrate», т.е. судьей на жалованьи» в Манчестере. Обыкновенно «мировым английские мировые судьи — это богатые буржуа или помещики, а иногда и священники, назначаемые министерством. Но так как эти догберри ни аза не смыслят в законах, то они впадают в грубейшие ошибки, срамят буржуазию и вредят ей: если рабочего защищает ловкий адвокат, они очень часто попадают впросак и при осуждении нарушают законные формы, что дает повод к успешной аделляции, а иногда даже бывают вынуждены вынести оправдательный приговор. К тому же богатые фабриканты больших городов и промышленных округов вовсе не имеют времени ежедневно скучать в суде и предпочитают ставить вместо себя заместителей. Поэтому в таких городах, по большей части, по желанию самих этих городов назначаются оплачиваемые мировые судьи, ученые юристы, которые умеют использовать в пользу буржуазии все тонкости и крючкотворства английского права, в случае надобности со своими дополнениями и улучшениями. Как они себя при этом держат, можно судить по описываемому нами вдесь примеру.

Даниэль Мод, эсквайр, — один из тех либеральных мировых судей, которые в большом количестве были назначены при министерстве вигов. Из его подвигов на арене манчестерского городского суда (Borough Court) и вне ее мы упомянем только о двух. В 1842 г. фабрикантам удалось довести рабочих южного Ланкашира до восстания, разразившегося в начале августа в Стэлибридже и Аштоне; 9 августа около 10 000 рабочих во главе с чартистом Ричардом Пиллингом тронулись оттуда в Манчестер, «чтобы вступить в переговоры с фабрикантами на манчестерской бирже и увидеть, как обстоит дело на тамошнем рынке». У входа в город их встретил Даниэль Мод, эсквайр, со всей достославной полицпей, с отрядом кавалерии и со взводом стрелков. Но это было только для проформы, так как в интересах фабрикантов и либералов было дать восстанию распространиться и привести к отмене хлебных законов. Даниэль Мод, эсквайр, в этом пункте был вполне солидарен со своими достойными коллегами; он вступил в переговоры с рабочими и разрешил им войти в город под условием «соблюдать тишину» и итти определенной дорогой. Он отлично знал, что инсургенты не исполнят этого, да он этого и не желал: при малейшей настойчивости он в корне подавил бы спровоцированное восстание, но это было бы не в интересах его друзей, работавших над отменой хлебных законов, а в ин-

тересах господина Пиля; поэтому он распорядился об уводе войск, впустив в город рабочих, которые немедленно приостановили работу на всех фабриках. Но когда восстание стало решительно направляться против либеральной буржуазии и совершенно были забыты «адские хлебные законы», Даниэль Мод, эсквайр, вспомнил о своем судейском сане и стал без сожаления арестовывать дюжинами и отправлять в тюрьму рабочих за «нарушение мира»; сначала спровоцировав нарушение мира, он потом наказывал за него.

А вот другая характерная черта из карьеры этого манчестерского Соломона. После того как Лига борьбы с хлебными законами в Манчестере испытала не раз неприятности при своих публичных выступлениях, она стала устраивать закрытые собрания, вход на которые допускался лишь по билетам; но резолюции и петиции этих закрытых собраний выдавались перед широкой публикой за постановления публичных митингов, за выражение «общественного мнения» Манчестера. Чтобы положить конец этому лживому фанфаронству либеральных фабрикантов, три или четыре чартиста — среди них мой добрый приятель Джемс Лич — раздобыли себе билеты на одно такое собрание. Когда господин Кобден поднялся, чтоб говорить, Джемс Лич задал председателю собрания вопрос, является ли собрание публичным. Вместо всякого ответа председатель позвал полицию и при-казал попросту арестовать Лича! Тот же вопрос задал второй чартист, за ним третий, четвертый, и все они были схвачены «неваре-ными раками» (полицейскими), толпившимися у дверей, и отосланы в городскую думу. На следующее утро они предстали пред очи Даниаля Мода, эсквайра, который уже был осведомлен обо всем. Им предъявили обвинение в том, что они нарушили порядок на собрании; им едва дали вымолвить несколько слов, а затем они услышали торжественную речь Даниэля Мода, эсквайра, заявившего, что он энает их, что они политические бродяги, которые только тем и занимаются, что скандалят на всех собраниях, беспокоя порядочных людей, и что этому должен быть положен конец. Даниэль Мод, эсквайр, отлично знал, что он не может приговорить их к настоящему штрафу, и поэтому он на этот раз присудил их к уплате издержек.
К суду этого-то Даниэля Мода, эсквайра, буржуазные доблести

К суду этого-то Даниэля Мода, эсквайра, буржуазные доблести которого мы только что нарисовали, и были привлечены непокорные рабочие Полинга и Генфри. Но из предосторожности они привели с собой адвоката. Прежде всего суд принялся за новоприбывшего рабочего, который отказался работать там, где другие, в целях самоващиты, прекратили работу. Господа Полинг и Генфри принесли с собой письменное обязательство прибывших из Стаффордшира

рабочих <sup>1</sup> и передали его мировому судье. Защитник рабочих указал на то, что этот контракт подписан в воскресенье и, следовательно, не имеет силы. Даниэль Мод, эсквайр, с достоинством согласился, что «деловые договоры», заключенные в воскресенье, не имеют силы; но он не может поверить, чтобы господа Полинг и Генфри считали эту бумагу «деловым договором»! Поэтому он объяснил беднягерабочему (не интересуясь его мнением, «считает» ли он эту бумагу ва «деловой договор»), что он должен или стать на работу, или плясать три месяца на ножной мельнице. — О, манчестерский Соломон!— Покончив с этим, господа Полинг и Генфри обратились к другому обвиняемому. Он назывался Салмоном; это был один из старых рабочих фирмы, прекративших работу. Его обвиняли в том, что он застращивал новых рабочих, подстрекая их тоже прекратить работу. Свидетель — один из этих новоприбывших — сказал, что Салмон схватил его за руку и говорил с ним. Даниэль Мод, эсквайр, вадал вопрос, не употреблял ли обвиняемый угров, не прибегал ли он к насилию. — Нет, сказал свидетель. — Даниэль Мод, эсквайр, обрадовавшийся случаю проявить свое беспристрастие (после того как он уже исполнил свою обяванность относительно буржуазии), объявил, что он не может ничего инкриминировать обвиняемому. Обвиняемый имеет полное право гулять по улицам и говорить с другими, пока он не прибегает к застращиванию словом или поступком поэтому он свободен. Но господа Полинг и Генфри все же получили удовольствие продержать Салмона одну ночь в кутувке за неуплату судебных издержек — все-таки это лучше, чем ничего! Впрочем, радость Салмона длилась недолго. Освобожденный в четверг 31 октября, он во вторник 5 ноября стоял уже снова перед Даниэлем Модом, эсквайром, по обвинению в нападении на улице на господ Полинга и Генфри. Дело было так. В тот самый четверг, в который Салмон был оправдан, в Манчестер прибыла партия шотландцев, которую заманивали уверениями, что недоразумение уже улажено и что Полинг и Генфри не могут найти в своей местности достаточно рабочих для выполнения принятых ими на себя обширных обявательств. В пятницу к приезжим пришло несколько шотланд-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Контракт этот гласил следующее: рабочий обязывается работать шесть месяцее для Полинга и Генфри и довольствоваться платой, которую они ему дадут, но Полинг и Генфри не обязаны держать его шесть месяцев и могут в любое время рассчитать его, предупредив за неделю. Полинг и Генфри, правда, оплачивают его путевые издержки от Стаффордшира до Манчестера, но возвращают их себе путем еженедельных вычетов из его жалования в 2 шилл. (20 зильбергрошей). — Как вам нравится такой контрактед?

ских столяров, давно работавших в Манчестере, чтоб объяснить своим вемлякам истинное положение вещей. Около трактира, где помещались шотландцы, собралась большая толпа рабочих, человек 400. Но шотландцев там держали как заключенных, поставив у двери, в виде стражи, одного ваведующего мастерской. Через некоторое время появились господа Полинг и Генфри, желавшие лично проводить своих новых рабочих к мастерским. Когда шествие двинулось, толившиеся на улице рабочие стали убеждать шотландцев не работать вопреки профессиональным правилам Манчестера и не поворить тем своих вемляков. Тогда двое из шотландцев отстали, и господин Полинг сам подбежал к ним, чтоб потащить их вперед. Толпа держала себя спокойно, мешая только быстрому движению шествия. Рабочие убеждали шотландцев не вмешиваться в чужие дела, вернуться домой и т. д. Под конец это равозлило господина Генфри. Он заметил нескольких своих старых рабочих, среди них Салмона. Желая положить конец истории, он схватил его за руку; господин Полинг схватил его за другую, и оба они изо всех сил стали звать на помощь полицию. Подошел полицейский комиссар и спросил, в чем они обвиняют Салмона? Этот вопрос поставил в тупик обоих компаньонов; но, сказали они, «мы знаем этого человека». О, ответил комиссар, этого достаточно, а пока его можно отпустить. Господин Полинг и Генфри, вынужденные предъявить какое-нибудь обвинение Салмону, ломали себе голову над этим несколько дней, пока, по совету своего адвоката, не остано-вились на указанной выше жалобе. Когда были выслушаны все свидетели, говорившие против Салмона, внезапно поднялся в защиту его У.-П. Робертс, «генеральный поверенный», гроза всех мировых судей, и спросил, не привести ли и ему своих свидетелей, так как против Салмона не выставлено никакого обвинения. Даниэль Мод, эсквайр, разрешил ему выставить своих свидетелей, которые покавали, что Салмон держал себя спокойно, пока господин Генфри не схватил его за руку. Когда окончились все речи за и против, Даниэль Мод, эсквайр, заявил, что приговор он объявит в субботу. Очевидно, присутствие «генерального поверенного» Робертса заставило его отказаться от торопливого решения и дважды подумать, прежде чем произнести приговор.

В субботу Полинг и Генфри выставили еще новое, уголовное,

В субботу Полинг и Генфри выставили еще новое, уголовное, обвинение в заговоре и застращивании против трех своих старых рабочих, Салмона, Скотта и Меллора. Они хотели нанести таким образом смертельный удар профессиональному союзу, а чтобы обезопасить себя от страшного Робертса, они вызвали из Лондона

видного юриста, господина Монка. Господин Монк выставил в качестве свидетеля одного из новонанятых шотландцев, Гибсона, который выступал свидетелем против Салмона уже в прошлый вторник. Гибсон заявил, что когда в пятницу 1 ноября он с товарищами вышел из трактира, то их окружила толпа людей, тащившая и толкавшая их в разные стороны; в этой толпе он заметил трех обвиняемых. Тогда к допросу этого свидетеля приступил Робертс; он устроил Гибсону очную ставку с другим рабочим и задал ему вопрос, не сказал ли он, Гибсон, вчера вечером этому рабочему, что в прошлый вторник он при своем покавании не внал, что его допрашивали под присягой и что он вообще не знал, как ему быть на суде и что там говорить. Гибсон ответил, что он не знает этого человека; вчера вечером он был с двумя людьми, но так как было темно, то он не может сказать, был ли этот человек один из них; но возможно, что он сказал нечто подобное, ибо форма присяги в Шотландии иная, чем в Англии, хотя он не помнит ее в точности. — Тут поднялся господин Монк и заявил, что господин Робертс не в праве задавать подобные вопросы; на это господин Робертс возразил, что такой упрек вполне уместен, когда защищаешь дурное дело, но что он имеет право вадавать какие угодно вопросы, не только о том, где родился свидетель, но и о том, где он провел с тех пор каждый день и что он ел каждый день. Даниэль Мод, эсквайр, подтвердил, что господин Робертс имеет это право, но дал ему отеческий совет держаться возможно ближе к делу. После того, как господин Робертс установил, на основании слов свидетеля, что он начал работать у Полинга и Генфри лишь на следующий день после инкриминируемого собы-тия, т. е. 2 ноября, тот его отпустил. Тогда выступил в качестве свидетеля сам господин Генфри и расскавал об инциденте то же самое, что говорил и Гибсон. На это господин Робертс вадал ему вопрос: «Не добиваетесь ли вы несправедливого преимущества перед вашими конкурентами?» Господин Монк опять выступил с возражением против подобных вопросов. «Хорошо, — ответил Робертс, я их сформулирую более точным образом. Не знаете ли вы, господин Генфри, что рабочий день плотников регулируется в Манчестере определенными правилами?»

 $Focnoduh\ Fehdpu$ . Мне нет дела до этих правил, я имею право устанавливать собственные правила.

Господин Робертс. Отлично. Но, господин Генфри, скажите под присягой, не требуете ли вы от своих рабочих более продолжительного рабочего дня, чем прочие подрядчики по постройкам?

Господин Генфри. Да.

Господин Робертс. На сколько часов примерно?

 $\Gamma$ осподин  $\Gamma$ енфри не внал этого в точности, но вынул свою валисную книжку, чтобы произвести необходимый расчет.

Даниэль Мод, эсквайр. Вам нечего ваниматься длинным подсчетом; скажите нам только прибливительные цифры.

Господин Генфри. Приблизительно час утром и час вечером в течение шести недель до того времени, когда обыкновенно зажигают свет, и столько же часов в течение шести недель после того дня, когда перестают зажигать свет.

Даниэль  $Mo\partial$ , эсквайр. Значит, каждый рабочий должен добавочно работать 72 часа до того времени, когда зажигают свет, и 72 часа после того, т. е. 144 часа за 12 недель.

Господин Генфри. Да.

Это ваявление было встречено цубликой привнаками сильного неудовольствия. Господин Монк взглянул яростно на господина Генфри, а господин Генфри смущенно на своего адвоката; господин Полинг стал дергать господина Генфри за полы его сюртука, но уже было поздно. Данивль Мод, эсквайр, понявший, что сегодня ему придется разыгрывать роль беспристрастного судьи, уже принял к сведению заявление предпринимателя и объявил его во всеуслышание.

После того как были допрошены еще два незначительных свидетеля, господин Монк сказал, что этим исчерпываются его материалы против обвиняемых.

Тогда Даниэль Мод, эсквайр, сказал, что жалобщики не обосновали своего обвинения подсудимых в уголовном деянии; они не доказали, что шотландцы, против которых были произнесены угровы, поступили на службу к Полингу и Генфри до 1 ноября, ибо не было приведено доказательства, что с ними заключен договор найма или что они работали ранее второго ноября, между тем как жалоба была подана первого ноября; но в этот день шотландцы еще не были на службе у Полинга и Генфри, и обвиняемые были в праве склонять их всеми законными средствами не поступать к тем на службу. На это господин Монк ответил, что шотландцы должны считаться нанятыми с того момента, когда они покинули Шотландию и сели на пароход. Даниэль Мод, эсквайр, возравил, что хотя он и утверждал, будто бы был заключен подобный договор найма, но что соответствующий документ не был представлен. Господин Монк ответил, что этот документ находится в Шотландии и что он просит господина Мода приостановить дело, пока документы не будут представлены суду. Тут вмешался Робертс, заметив, что такая постановка вспроса для него новость, что, как было заявлено, обвинительный

материал исчерпан, а между тем жалобщик требует отложить дело до предъявления им новых документов. Он настаивает на продолжении дела. Даниэль Мод, эсквайр, заметил, что оба требования излишни, так как налицо не имеется обоснованного обвинения, — и на этом обвиняемые были отпущены.

Но и рабочие в это время не дремали. Каждую неделю устраивали они собрания в зале союза плотников или в зале социалистов, вали они соорания в зале союза плотников или в зале социалистов, обращались за поддержкой к различным профессиональным союзам, щедро отзывавшимся на эти призывы, не переставали знакомить общественное мнение с поведением Полинга и Генфри и, наконец, разослали во все концы делегатов, чтобы повсюду, где Полинг и Генфри вербовали рабочих, разъснить своим товарищам по работе причину этой вербовки и таким образом предостеречь их от поступления на службу к этой фирме. Уже несколько недель спустя после начала забастовки в пути было семь делегатов; на углах улиц во всех крупных городах были расклеены объявления, предупреждавшие безработных плотников относительно Полинга и Генфри. Девятого ноября некоторые из вернувшихся делегатов сделали доклад об исполнении ими своей миссии. Один из них, по имени Джонсон, вернувшийся из Шотландии, рассказывал, что агент Полинга и Генфри уже нанял тридцать рабочих в Эдинбурге; но, когда он им равъяснил положение вещей, они заявили, что лучше умрут с голода, чем отправятся при таких условиях в Машчестер. Другой делегат был в Ливерпуле и имел наблюдение над приходящими пароходами; но на них не прибыло ни одного человека, и ему там нечего было делать. Третий объехал Чешир, но куда он ни приезжал, делать ему было нечего, ибо «Northern Star», газета рабочих, равъяснила повсюду истинное положение вещей, и ни у кого не было охоты отправляться в Манчестер; в одном городе даже — в Меккльсфильде — плотники уже провели обложение в пользу стачечников и обещали, в случае нужды, собрать для них еще по шиллингу обращались за поддержкой к различным профессиональным союзам, и обещали, в случае нужды, собрать для них еще по шиллингу с человека. В других местах он убедил товарищей по ремеслу приступить к подобным сборам.

Ступить к подобным сборам.

Чтобы дать еще раз возможность господам Полингу и Генфри притти к соглашению с рабочими, рабочие всех видов труда, занятые в строительном деле, собрались в понедельник 18 ноября в вале союза плотников, выбрали депутацию для передачи этим господам письменного обращения и двинулись процессией со знаменами и эмблемами к помещению фирмы Полинга и Генфри. Впереди шла депутация, затем комитет по организации забастовки, затем плотники, формовщики и обжигальщики кирпича, чернорабочие,

каменщики, пильщики дров, стекольщики, штукатуры, маляры, оркестр музыки, камнетесы, мебельщики. Они проходили перед отелем, где находился их «генеральный поверенный» Робертс, и приветствовали его громким «ура». Когда процессия прибыла к помещению фирмы, то депутация осталась, а вся процессия направилась дальше, чтобы устроить публичный митинг в Стивенсон-сквере. Депутацию встретила полиция, которая, прежде чем пустить ее дальше, потребовала имена и адреса членов ее. Когда они прибыли в контору, то компаньоны, господа Шарпс и Полинг, заявили им, что они не примут никакого письменного обращения от толпы, собранной только в целях застращивания. Депутация отрицала это намерение процессии, так как последняя даже не сделала остановки, а сейчас же тронулась дальше. В то время как эта насчитывавшая 5 000 человек процессия шла вперед, депутация наконец была принята и введена в комнату в присутствии начальника полиции, одного офицера и трех газетных корреспондентов. Господин Шарпс, компаньон Полинга и Генфри, самовольно занял председательское место, заметив, что депутация должна быть осторожной в своих выражениях, ибо все сказанное ею будет официально запротоколировано и, при случае, сможет быть употреблено на суде в качестве обвинительного материала. Затем стали расспрашивать депутацию, на что она жалуется, и т. д.; предприниматели заявили, что они дадут рабочим работу согласно правилам, обычным в Манчестере. Депутация спросила, работают ли набранные в Стаффордшире и Шотландии согласно принятым в Манчестере правилам. — Нет, - гласил ответ, - с этими людьми у нас особое соглашение. — Следовательно, ваши рабочие могут начать работу на обычных условиях? — О, мы не ведем переговоров ни с какой депутацией; пусть только придут рабочие, и им скажут, на каких условиях мы желаем дать им работу. — Господин Шарпс прибавил к этому, что все фирмы, в которых он участвует, всегда обращались хорошо с рабочими и давали наибольшую ваработную плату. Депутация ответила, что фирма Полинг, Генфри и Ко, в которой, как они слышали, он является участником, резко выступила против существеннейших интересов рабочих. Одного из членов депутации, обжигательщика кирпичей, спросили, на что могут жаловаться его товарищи по профессии.

— О, в данный момент ни на что, но раньше было для этого довольно поводов. <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. выше — о кровавом сражении на кирпичном заводе Полинга и Генфри

— Неужели было довольно поводов? — сказал насмешливо господин Полинг и принялся читать длиннейшую лекцию о профессиональных союзах, забастовках и пр. и о нищете, до которой они доводят рабочих. На это один из депутатов заметил, что рабочие вовсе не склонны повволить отнять у себя по частям свои права и, например, работать, как теперь этого желает г. Полинг, даром в его пользу 144 часа ежегодно. Господин Шарпс заметил, что следует подсчитать и убытки участников процессии от потери рабочего дня, издержки на забастовку, потерю заработной платы и пр. На это один депутат ответил: «Это касается только нас, и мы не попросили из вашего кармана на это ни полушки». Вслед за тем депутация ушла, чтобы сделать обо всем доклад рабочим, собравшимся в зале союза плотников; при этом оказалось, что для участия в процессии явились не только все рабочие, работающие в этой местности на Полинга и Генфри (не плотники и потому не бастовавшие), но что в этот же день утром оставили работу и многие из прибывших шотландцев. Один маляр ваявил, что Полинг и Генфри предъявили к их цеху такие же несправедливые требования, как и к столярам, и что они тоже на-мерены оказать сопротивление. Было решено в интересах упро-щения дела и сокращения срока борьбы, что забастовать должны все строительные рабочие фирмы Полинг и Генфри. Так и случивсе строительные рабочие фирмы Полинг и генфри. так и случилось. В ближайшую субботу прекратили работу маляры, а в понедельник — стекольщики. Над новым театром, который Полинг и Генфри взялись, по контракту, выстроить, работало через несколько дней вместо 200 человек только два каменщика и четверо чернорабочих. Точно так же прекратили работу многие из приезжих. Полинг, Генфри и К<sup>0</sup> неистовствовали. Когда же еще трое из

Полинг, Генфри и К<sup>0</sup> неистовствовали. Когда же еще трое ив приехавших рабочих присоединились к стачке, то в пятницу 22 ноября их потащили к Даниэлю Моду, эсквайру. Прежние неудачи не обескуражили их. Первым обвинялся в нарушении контракта некий Рид; при этом был предъявлен контракт, подписанный обвиняемым в Дерби. Робертс, снова выступавший в защиту стачечников, сейчас же указал, что никакой связи между контрактом и обвиняемым нет, что это две совершенно различные вещи. Даниэль Мод, эсквайр, тотчас это понял, — ведь это сказал грозный Робертс, —но ему стоило не малого труда разъяснить это поверенному противной стороны. Под конец последний попросил разрешения внести кое-какие изменения и через некоторое время пришел с новой просьбой, еще менее состоятельной, чем первая. Когда он сообразил, что и это не годится, он попросил о новой отсрочке, а Даниэль Мод, эсквайр, дал ему на размышление целую неделю, до пятницы 30 ноя-

бря. Имел ли он успех на этот раз, я не могу сказать, так как у меня нехватает как раз того номера газеты, в котором должен был находиться приговор. Между тем, Робертс перешел в наступление и, с своей стороны, привлек к суду нескольких из новонанятых рабочих и одного из мастеров Полинга и Генфри по обвинению во вторжении в дом одного стачечника и в дурном обращении с его женой; в двух других случаях забастовщики подверглись нападению. Даниэль Мод, эсквайр, вынужден был, к своему прискорбию, осудить всех обвиняемых, но он постарался обойтись с ними возможно мягче, потребовав от них лишь поручительства за хорошее поведение в будущем.

Наконец, в последних числах декабря господам Полингу, Генфри и Ко удалось добиться приговора для двух из своих противников также по обвинению в насильственных действиях по отношению к одному из их рабочих. Но на этот раз судья не был так мягок; он приговорил их к месяцу тюремного заключения и к залогу в обеспечение хорошего поведения по истечении срока ареста.

С этого момента известия о стачке становятся скудными. 18 января она была еще в полном разгаре. Позднейших сведений мне не удалось найти. Вероятно, она вакончилась, как и большинство других стачек; с течением времени Полинг, Генфри и Ко набрали себе достаточное количество людей из отдаленных местностей и из отдельных перебежчиков из враждебного лагеря; большинство стачечников, пробастовав и победствовав более или менее продолжительное время (причем их должно было утешать сознание, что таким образом они не поступились своим достоинством и поддержали уровень заработной платы своих товарищей), — нашли себе занятия где-нибудь в другом месте. Что насается спорных пунктов, Полинг, Генфри и Ко должны были убедиться, что нельзя целиком настоять на своем, так как и для них стачка была связана с крупными убытками; прочие же предприниматели, после такой упорной борьбы, не скоро, вероятно, решатся делать покушения на старые правила плотничьей работы.

Брюссель.



# IIPOCHERT «GESELLSCHAFTSSPIEGEL»

#### ПРОСПЕКТ

«Gesellschaftsspiegel» («Зеркало общества»).

#### к читателям и сотрудникам.

Благородное стремление притти на помощь страждущему человечеству, которое к чести XIX столетия везде обнаруживается в настоящее время, не имеет в Германии еще центрального органа, в котором, с одной стороны, были бы указаны подлежащие устранению бедствия, с другой стороны — предлагаемые для помощи или приведенные в исполнение меры, и были бы освещены их благотворное влияние, а равно и их недостатки. Мы вдесь предлагаем публике первый номер такого органа и надеемся, что каждый друг человечества сам почувствует желание поддерживать «Gesellschaftsspiegel» соответствующими корреспонденциями.

Чтобы изыскать и применить меры для основательного и окончательного устранения разнообразных зол нашей социальной жизни, к тому же еще искусственно скрываемых, прежде всего необходимо изучить это зло. «Gesellschaftsspiegel» поэтому подвергнет своему суду все болезни общественного организма, будет помещать общие описания, монографии, статистические заметки и описания отдельных характерных случаев, которые смогут правильно осветить общественные отношения всех классов и помочь союзам, возникающим для устранения общественных зол; он будет стоять исключительно на почве фактов, помещать только факты и основанные на фактах рассуждения, выводы из которых опять-таки являются очевидными фактами.

Прежде всего нас будет интересовать положение рабочего класса, так как из всех вол современного цивилизованного общества оно является самым вопиющим. Описания, статистические данные, отдельные характерные факты из всех частей Германии, в порвую очередь из тех, где царствует необыкновенная нужда, особенно желательны нам. Точно так же желательны сведения о численном отношении нуждающихся в помощи, вообще неимущего класса, к имущему, о росте пауперивма и т. д.

Мы будем рассматривать духовное, умственное и моральное, а также и физическое положение рабочих и будем охотно принимать сообщения о состоянии их здоровья, поскольку оно вависит от общественных условий, и о состоянии образования и нравственности пролетариев. Стастптика преступлений, проституции, в особенности если с этим связано сравнение различных эпох, местностей и условий жизни, также васлуживает особенного внимания.

Самыми интересными для целей «Gesellschaftsspiegel» в этом отношении являются:

- 1) Большие города, которые не могут существовать без многочисленного, скученного на небольшом пространстве неимущего класса. Кроме обычных следствий, которые вообще влечет за собой нищета, мы будем здесь иметь в виду влияние, оказываемое этой централизацией населения на физическую, умственную и нравственную жизнь трудящихся классов. Поэтому нам желательны описания, статистические, медицинские и другие сведения, а также отдельные факты, которые проливают свет на скрываемые по большей части во мраке «дурные кварталы» наших больших и маленьких городов.
- 2) Промышленные и фабричные округа, существование которых также предполагает наличие многочисленного неимущего класса. Здесь мы хотим обратить внимание наших сотрудников, помимо других, на следующие пункты:
- а. Характер труда сам по себе; отдельные виды труда, которые, по своему характеру или по чрезмерной продолжительности. вредны для эдоровья; детский и женский труд на фабриках и его последствия, небрежное отношение к работающим и не работающим детям и женам пролетариев, разложение семьи, вытеснение труда варослых мужчин женским и детским трудом, несчастные случаи, причиняемые машинами, и т. д.
- b. Зависимость рабочих от своего работодателя. В этом пункте мы в особенности будем считать своей обязанностью взять на себя защиту интересов беззащитного рабочего класса против власти и, в частности, против, к сожалению, слишком часто происходящих влоупотреблений капиталистов. Мы будем беспощадно предавать общественному осуждению каждый отдельный случай угнетения рабочих и будем очень благодарны нашим корреспондентам за самые точные сообщения по этому пункту с указанием имени, места и даты. Если на фабриках работа продолжается слишком долго или даже происходит по ночам, если рабочие в свободные часы должны заниматься чисткой машин, если фабриканты грубо или тирани-

чески обращаются со своими рабочими, издают тиранические регламенты труда, выплачивают заработную плату вместо денег товарами, — мы в особенности будем заниматься преследованием этой бессовестной «truck-system» во всех ее формах там, где она практикуется; — если рабочие работают в нездоровых помещениях или должны жить в плохих, принадлежащих фабриканту квартирах, одним словом, если где-нибудь капиталисты проявляют по отношению к рабочим какие-нибудь несправедливые действия, то мы просим всякого, кто имеет возможность нам об этом сообщить, присылать нам возможно скорее точные сведения. Мы будем предавать гласности с мельчайшими подробностями все вообще и каждое в частности нарушения законов, изданных для защиты бедных против богатых. Только таким способом могут действительно быть проведены в жизнь законы, до сих пор существующие только на бумаге.

с. Пренебрежение рабочими со стороны общества вообще, когда они остаются без хлеба благодаря конкуренции или введению более усовершенствованных машин, применению труда женщин и детей или колебаниям в ходе торговли и иностранной конкуренции, или вследствие болезни, увечья или старости уже неспособны к труду, также как и всякое ухудшение положения рабочих вследствие падения заработной платы.

Мы будем описывать не только внутреннее и внешнее положение неимущего, но и имущего класса. Фактами мы докажем, что свободная конкуренция частных предпринимателей без организации труда и торговли ведет к обнищанию среднего класса, концентрируя собственность в руках немногих и косвенно восстанавливая таким образом монополию; что раздробление крупного вемлевладения разоряет мелкого землевладельца и косвенным образом восстанавливает опять крупное землевладение; что борьба конкуренции, в которую мы все втягиваемся, подкапывает основы общества и грубым своекорыстием деморализует все общество.

«Gesellschaftsspiegel» будет описывать материальную нужду или духовную и моральную нищету не только там, где она идет рука об руку с материальной нуждой; он будет описывать нужду во всех ее формах, следовательно также и нужду более высоко стоящих классов. В своем изложении он не будет ограничиваться только статистическими ваметками и действительными случаями из жизни, но откроет свои страницы также и художественным произведениям в прове и в стихах, конечно—лишь таким, которые верно описывают жизнь. Очерки на основании жизни ему так же желательны, как и очерки из жизни.

Те, кому такие беспощадные разоблачения состояния нашего промышленного, вемледельческого и остального населения, --- до сих пор, по большей части, лицемерно прикрашенного или скрытого, кому такое открытое изображение всего нашего общественного порядка, какое намерен дать «Gesellschaftsspiegel», причиняет слишком много душевных и сердечных страданий, чтобы они могли дружелюбно встретить наше начинание, пусть они подумают о том, что мужество, необходимое чтобы прямо смотреть в глаза влу, и успокоение, являющееся результатом ясного осознания его, в конечном счете гораздо благотворнее действуют на дух и чувство, чем трусливая идеализирующая сентиментальность, ищущая утешения от скорбной действительности в лживости своего идеала, не существующего и не могущего существовать, потому что он основан на иллюзиях. Такая идеализирующая сентиментальность лицемерно выставляет напоказ свое сочувствие страданиям человечества, когда они становятся предметом политического скандала, — как мы видели это во время силевских беспорядков, когда вдруг все газеты и журналы были полны так называемым социализмом, — но, как только беспорядки прекратились, спокойно снова предоставляет беднякам умирать с голода.

«Gesellschaftsspiegel» интересуется, наконец, также попытками положить конец общественным бедствиям и общественному беспорядку, — таким образом интересуется, с одной стороны, деятельностью возникающих теперь союзов, с другой стороны — теми принудительными мерами, которые ограничивают известные бедствия, но лишь с тем, чтобы создавать другие. Сюда относятся: пагубное действие позорящих честь приговоров, которые навсегда ставят преступника вне общества, обращение с закоренелыми преступниками в обыкновенных тюрьмах и одиначное заключение в пенсильванских тюрьмах, многочисленные убийства, сопровождающие закон о преследовании браконьерства, состояние и практика законов о бедных и санитарной полиции, характерные уголовные преступления и т. д.

Обращаясь ва дружеским содействием ко всем тем, кто имеет возможность сообщать нам подобные сведения для «Gesellschaftsspiegel», в особенности к господам священникам, школьным учителям, врачам и чиновникам, в интересах дела мы гарантируем во всех случаях, где это необходимо, сохранение в тайне имен и возлагаем на наших корреспондентов только ответственность за верность сообщаемых ими фактов. Ответственность же за опубликование берет на себя редакция.



### БОРЬБА ЯКОБИНЦЕВ С ЖИРОНДИСТАМИ.

Вместе с 10 августа 1792 года начинается междуцарствие. Бессильно Законодательное собрание, бессильно министерство, вышедшее из него. Правление переходит к народным собраниям и муниципалитетам. Последние, ставши вдруг центрами правления и будучи порождением анархии, должны были быть выразителями народного движения, ибо их властью была власть народного мнения (стр. 44, 45 и сл.).

Отсюда раскол между влиятельными партиями.

Одна партия желает восстановить рухнувший, благодаря 10 августа, строй и привести в действие существующие ваконы. Главные члены министерства и Законодательного собрания состоят вождями этой партии.

Другая партия видит в анархии единственную движущую силу событий, в вывываемом ею энтувиавме — вамену готовой организации, единственную силу сопротивления во-вне и внутри. Члены этой партии являются господами положения в Парижской коммунем почти во всех муниципалитетах Франции и имеют один голос (Дантон) в министерстве (стр. 45, 46).

Жирондисты (первая партия) не выставляют никакого реального средства против народного потока. Их теории ограничиваются на практике речами и декламациями, которые довершают их непопулярность, но не имеют ни малейшего влияния на развитие событий.

Тем временем Парижская коммуна посылает граждан на ващиту границ. Грохот пушек, не прекращающийся ни на час, возвещает об общественных опасностях. Все граждане записываются в секции, чтобы выступить против неприятеля.

Сентябрьские дни разыгрываются в это время.

Если бы они были подавлены, угасла бы всякая общественная живнь (стр. 46, 47).

В провинции клянут сентябрьские убийства, но выражают благодарность людям, которые поддерживают повстанческую лихорадку

для того, чтобы наполнить военные лагери гражданами-солдатами. Выражают преврение жирондистам, у которых нехватает смелости, чтобы погнать граждан против чужих войск, и которые совершенно не умеют оказать энергичного сопротивления преступлениям; жирондисты их проклинают, но пользуются ими как источниками для встречных обвинений против своего могущественного противника.

В это бурное время происходят выборы.

Открытие Конвента. Повстанческое движение в Париже продолжается; Коммуна всесильна.

Жирондисты первыми отделяются от монтаньяров. Как мало ищут разрыва вновь прибывающие монтаньяры, показывает почти единогласное избрание Петиона в председатели Конвента. Точно так же и другие члены Бюро избираются среди влиятельных депутатов, членов последнего Законодательного собрания. Вновь прибывшие депутаты почти все ничего не знали о внутренних разногласиях. Робеспьер и Петион, Дантон и Гадэ — одинаково пользовались их уважением.

Единственная партия, которая вступила в Конвент с готовой системой и с наперед выработанным планом (жирондисты), занимает места на правой стороне. Оставив свои прежние скамьи (на левой) и устремляясь всей массой на правую сторону, они объявляют войну вновь прибывшим республиканцам, которые бросаются на левую сторону, — традиционное место патриотизма.

Жирондисты имели большинство в Законодательном собрании и одновременно господствовали в Якобинском клубе. Ко времени событий 10 августа они считали, что Франция у них в руках. Совывая Национальный конвент, они ни на одно мгновение не предполагали, что может образоваться независимое от них большинство. Но семидневное междуцарствие изменило положение вещей и характер выборов. Законодательное собрание, — иначе говоря жирондисты, обнаружило некоторую энергию в борьбе против королевского двора. Как только им бевраздельно досталось в руки кормило правления, они обнаружили свою слабость и безволие. Они не сумели сдержать прорвавшегося 10 августа потока; они имели глупость противопоставить ему декламации. Они вооружили против себя общественное мнение, не будучи в состоянии устранить какой-либо беспорядок. Они сами лишили себя имевшихся у них в распоряжении средств для управления ходом событий. Якобинский клуб был тогда барометром общественного мнения. Некоторое время вдесь диктовали законы жирондисты. Даже перед роспуском Учредительного собрания они свергли братьев Ламет и загнали конституционалистов в непопулярные кабачки фельянов. После 10 августа они, в свою очередь, остались в хвосте; популярность их исчевла. Почти все они оставили Общество, о заслугах которого они трубили, пока оно поддерживало их взгляды; но, как только оно стало думать иначе, чем они, это Общество в их глазах стало теперь уже гнездом мятежников.

Далее, 10 августа жирондисты предоставили исполнительную власть временному совету министров. Этот совет министров, не имея опоры в нации, стал бессилен, как только партия, к которой он принадлежал, потеряла популярность. Исполнительная власть фактически была в руках Коммуны, и именно Парижской коммуны, которую составили крепкие люди из народа. Выборы в столице прошли под давлением Коммуны. Видные члены Коммуны были избраны в Конвент.

Отсюда враждебная повиция жирондистов с первых моментов Конвента. Все новые депутаты, известные сколько-нибудь своей энергией и патриотизмом, были по прибытии привлечены в Якобинский клуб, где Коммуна пользовалась большим влиянием. Эти-то депутаты заняли места на левой стороне. Достаточно было этого, чтобы отогнать жирондистов на правую сторону. Якобинцы стали их врагами, — поэтому они называли своих новых противников якобинцами. Первоначально относясь враждебно только к Парижской коммуне и парижским депутатам, они распространили свою ненависть на всех, кто сидел на той же стороне, встречался часто с якобинцами и был страстным республиканцем.

Итак, в начале сессии Конвент не был расколот; комплектная масса республиканцев была объединена одним общим чувством, но в остальном они расходились по многим пунктам. И вот внутри Конвента образовалась настойчивая клика, которая хотела навязать всему собранию свои мнения и готовилась к войне, чтобы отомстить ва раны, нанесенные ее самолюбию, и удовлетворить свою личную влобу.

Большинство жирондистов — не изменники, но среди них скрывались изменники. Гибель Республики не была их целью, но была следствием их теорий. Поэтому немногочисленные роялисты Конвента присоединились к ним. Они были нападающей стороной, «Гора» долго занимала оборонительное положение. Жирондисты не сумели пожертвовать своим самолюбием для общественного дела (стр. 47 — 59).

21 сентября 1792 г. — открытие Конвента. Петион — превидент. Дантон слагает с себя звание министра юстиции. Примирительная речь. Никакая конституция не может существовать иначе,

как при условии, что она принята большинством голосов на первичных собраниях. Декларация о неприкосновенности собственности должна быть декретирована. Оба эти проекта Дантона стали декретами (первые декреты Конвента). Дантон в своей речи рассматривает народное возбуждение как необходимое, но преходящее явление; теперь на его место должна вступить совидательная власть Конвента, излишества должны прекратиться.

Единогласная отмена королевской власти по предложению Грегуара.

По первому васеданию Конвента видно стремление Горы к общему примирению в интересах порядка и свободы. Жирондисты сейчас же обнаруживают жажду мщения.

24 сентября. Керсэн, ссылаясь на опасность, гровящую столице, предлагает вызвать значительные подкрепления из департаментов. Это — первое объявление войны со стороны жирондистов, которые были очень овлоблены против парижских депутатов: жирондисты, будучи членами Законодательного собрания, лишились всякого значения благодаря деятельности Коммуны и господству Дантона в Исполнительном совете.

Жан-Поль Марат и Жовеф Эгалите особенно доставляли случаи для враждебных обвинений против Горы в кровожадности и анархии, с одной стороны, и в честолюбии и роялизме — с другой.

24 сентября. Косвенное обвинение Парижской коммуны в стремлении к диктатуре.

25 сентября. Ребекки и Барбару называют Робеспьера кандидатом, намеченным в диктаторы. Дантон снова проповедует согласие, оправдывает Коммуну. Вневаконная власть была необходима при слабом руководстве Законодательного собрания; остается только вернуться теперь к законному порядку. Жирондисты не поддаются увещаниям Дантона, они все возвращаются к прошлому, чтобы беспрерывно искать в нем материал для встречных обвинений.

Нападки Верньо и Буало на Марата. Смелое возражение Марата. Собрание переходит к очередным делам. Но начавшиеся враждебные действия продолжаются. В ожидании решительного события и разрыва между Роланом и Дантоном предлогом для этих бесполезных стычек являются мнимые превышения власти со стороны Коммуны и плакаты Марата. Победа почти всегда склоняется, повидимому, на сторону жирондистов. Во время этих первых столкновений еще не сорганизовалось большинство; значительное число энергичных республиканцев, колеблясь в нерешительности то туда, то

сюда, долгое время голосовало с правыми: таковы Филиппо, Камбон, Камбасерес и др.

29 сентября. Ролан, избранный депутатом от департамента Соммы, заявляет в Конвенте, что он намерен сложить с себя обязанности министра внутренних дел. Правая выражает свое сожаление. Бюзо вносит предложение просить Ролана остаться на своем посту, Филиппо — о том, чтобы эту просьбу распространить на Дантона. Последний противится этому, — такое предложение было бы ниже достоинства Конвента; единственный способ удержать Ролана на его посту — аннулировать его выборы. Жирондисты принимают предложение Бюзо. Валазе заявляет, что имя Ролана для него священно. Лувэ, Барбару осыпают его похвалами. На этот раз выступают против предложения Бюзо депутаты центра Баррер, Лакруа, Тюрио, которые, не принадлежа к правым, часто доставляли им большинство.

30 сентября. Ролан пишет Конвенту письмо, в котором выражает желание остаться министром. Он очень хвалит себя в этом письме, педантически пробирает своих противников, косвенно винит Дантона. Все эти обвинения против Дантона и Коммуны основаны на фактах, предшествующих совыву Конвента, и свидетельствуют о ненависти побежденной партии к партии-победительнице.

Каждый день правая делает выпады против Коммуны; ее ващищает группа депутатов от Парижа. Наконец, издается распоряжение
о роспуске этого революционного правительства; оно вадерживалось
для представления отчета. Является новый спорный пункт. Наблюдательный комитет Коммуны заявляет о захвате важных бумаг, которые могут пролить свет на изменнические происки двора, причем
оказываются скомпрометированными некоторые депутаты. Он требуст, чтобы у него не вабирали этих документов и предоставили
ему продолжать свои функции, пока не наступит удобный момент
для использования их. Жирондисты усмотрели в этом открытое
желание Коммуны продолжать без конца свою деятельность. Монтаньяры в своих противниках видят людей, заинтересованных в том,
чтобы задушить правду. Каждая партия ведет дебаты с точки врения своих предубсждений. Наконец эти акты передеются комиссии
вз 25 представителей, среди которых нет ни членов Коммуны, ни
депутатов от Парижа, ни от Учредительного и Законодательного
собраний. Не обнаруживается ничего ни против Коммуны, ни против жирондистов. Даже доклад депутата Жовефа Делонэ (жирондист) говорит по существу в польву Коммуны. Взаимные обвинения
повторяются каждый день с новой яростью. Правая всегда начинает

атаку, опираясь на факты, предшествующие совыву Конвента. Сво-бода мнений всегда подавляется, когда хочет говорить член левой. Робеспьер криками и оскорблениями был согнан с трибуны. Марат только своим упорством добился возможности отвечать.

До сих пор правая постоянно имеет большинство. Гора голосует с нею, как только дело касается принципиальных вопросов, восстановления порядка, исполнения законов.

Ролан в своих докладах Конвенту беспрестанно повторяет, что преступления, совершенные во время междуцарствия, остались безнаказанными, примешивает сюда косвенные обзинения против Робеспьера и Дантона, против депутатов от Парижа.

Ролан — в ярости, что превосходство Дантона в Совете выявило

его ничтожество.

29 октября. Ролан подает в Конвент доклад, в котором снова назван Робеспьер. Робеспьер всходит на трибуну, чтобы защищаться, но не может закончить из-за шума жирондистов и постоянных перерывов со стороны председателя Гадэ. Нападки Лувэ на Робеспьера.

6 ноября. Ответ Робеспьера. Со всех сторон раздаются требования перехода к порядку дня; даже Верньо, Гадэ, Петион поддерживают это. С Лувэ остаются только Салл, Барбару, Ланжюинэ, Ларивьер. Переход к очередным делам принят почти единогласно. Барбару требует еще слова, чтобы поддержать обвинение. Затем он спускается вниз к решетке и хочет говорить как проситель и даже как обвиняемый. Эта неприличная сцена слишком затягивается; она кончилась по обыкновению ничем, — Собрание не приняло нижакого решения (стр. 60 — 83).

16 декабря. По предложению Тюрио провозглашается единство и нераздельность Республики. Бюзо высказывается за изгнание гер-

и нераздельность Республики. Бюзо высказывается за изгнание герцога Орлеанского и его сыновей; его поддерживают Лувэ и Ланжюинэ. Жирондисты делают таким образом попытку покончить о
Национальным собранием. Впрочем, жирондисты в тесной дружбе
с креатурами герцога — Дюмурье, Силлери, Бирон, Валанс.

Откровенное проявление министрами своей партийной приверженности к жирондистам. Когда Лувэ выступил с обвинением Робеспьера, Конвент постановил об отпечатании обвинительной и защитительной речей. Ролан распорядился широко распространить
речь Лувэ с прибавлением слов: «Печатано по распоряжению Конвента», и ограничился распространением речи Робеспьера между членами Конвента. Таким образом у широкой публики должно было
создаться впечатление, что против Робеспьера вынесено какое-то-

порицание. Та же плутня повторилась с декретом об изгнании Бурбонов. Раньше чем был прочитан протокол, который констатировал принятие декрета, — т. е. прежде чем его редакция, по общему правилу, была принята большинством, — по распоряжению Ролана были быстро проведены его печатание и рассылка по 89 департаментам; в то же время отсрочка решения судьбы Филиппа Эгалите не была обнародована таким же способом. Таким образом можно было думать, что приверженцы герцога Орлеанского благодаря своему натиску добились на другой день отсрочки направленного против него декрета.

Несогласия, которые мешали работе Национального конвента, скоро передались в лоно Исполнительного совета. Серван, оставляя пост военного министра по болевни, предложил Конвенту на свое место, — по рекомендации Ролана, — Паша, служившего в бюро министерства внутренних дел. Паш желает быть самостоятельным, притом он часто встречается с якобинцами. Паш — хороший патриот, но плохой военный министр. Выдвинув против него обвинение в ивмене, жирондисты этим удвоили контр-обвинения, которые с давнего времени подымались против Ролана. Ассигнации. Закон о выполнении культа (ср. стр. 93). Декрет о жизненных припасах (см. речь Левассера, стр. 94 и сл.).

Вскоре после декрета о *жизненных припасах* — дебаты относительно процесса Людовика XVI. По этому случаю новое озлобление.

Конец января 1793 г. Как и в начале заседаний Конвента, — бевосновательные проявления враждебности. Но заметно значительное изменение в настроениях Собрания. Гора от обороны перетила к нападению. Война партий в разгаре. Чувствуется, что отныне нельзя приступить к какой-либо организации Республики, пока не будет совершенно уничтожена одна из обеих партий.

Убийство Мишеля Лепеллетье де-Сен-Фармсо привело к объ-

Убийство Мишеля Лепеллетье де-Сен-Фарисо привело к объяснению и открытому разрыву между крайними партиями.

**Волото**, утомленное интригами, капривами и тщеславием жирондистов, часто соединяется с Горой против них. Отставка Роланапринята.

28 января. Бюзо выступает с обвинением против Комитета общественной безопасности (в котором кроме жирондистов было несколько монтаньяров: Талльен, Шабо, Бавир) из-за ареста одного члена центра и требует его освобождения. Жирондисты имели обыкновение скорее жертвовать учреждением, чем допустить его процветание в руках противников.

8 марта. Сильное возбуждение из-за военных неудач в Бельгии под начальством Дюмурье. Посланы комиссары во все секции Парижа, чтобы призвать граждан к оружию; тоже — в департаменты.

9 марта. Комиссары отдают отчет. Раздаются требования гарантий против заговоров внутри страны. Декрет об учреждении чрезвычайного трибунала без прав апелляции для суда над всеми изменниками, заговорщиками и контр-революционерами. Сильное возбуждение в столице. Типография Горзаса разрушена, он обращен в бегство. Народ был так воодушевлен, что потребовался декрет Конвента, чтобы вернуть пекарей в их булочные и почтовых чиновников в почтамт.

10 марта. Дебаты об организации революционного трибунала.

Сильное возбуждение в Париже. Вечернее заседание Конвента в 9 часов. Скамьи правых почти пусты. После полуночи собрав-шиеся в Елисейских полях толпы принимают мятежный характер. Забираются в Якобинский клуб и клуб Кордельеров и призывают к восстанию против Конвента. Эти предложения отвергаются монтаньярами.

11 марта. Декрет о революционном трибунале.
12 марта. Марат возвышает голос против покушений 10 марта.
13 марта. Жалобы и нападки жирондистов по поводу 10 марта.
Повстанческое движение 10 марта в Париже создано было всеми

Повстанческое движение 10 марта в Париже создано было всеми партиями, потому что все они принимали участие в возбуждении народа. Это возбуждение было вызвано для того, чтобы двинуть народ к грапицам. Сцены, имевшие место 10 марта, были необходимым следствием этого воодушевления. Гора, заседая одна в Собрании, в течение немногих часов успокоила волнение, имевшее грозный характер. Паш и Сантерр получили одобрение за свое усердие. Марат и Дюбуа Крансэ умиротворили оба клуба, Якобинцев и Кордельеров, и убедили их отказаться от их мрачных планов. Марат первый выступил против авторов беспорядков 10 марта; он вызвал обвинительный декрет против Фурнье Американца, одного из зачинщиков. Ласурс, экзальтированный жирондист, рассыпается в похвалах ему в заседании 12 марта. Наконец, один депутат правой, который в этом именно заседании оскорбил Марата, единогласным постановлением Конвента получил замечание с занесением в протокол, несмотря на возмутительную партийную нетерпимость, которую обыкновенно проявляли по отношению к ami du peuple («другу народа», — Мапроявляли по отношению к ami du peuple («другу народа», — Маpary).

Комитет общественного спасения при своем возникновении был в значительном большинстве составлен из жирондистов.

Несколько дней спустя после 10 марта жирондисты желают взвалить ответственность за этот день на Гору.

Бурные заседания стали обычными в Конвенте. Шумные сдены. Трибуны часто вмешиваются в эти скандальные перерывы. И вот жирондисты начинают кричать, что они уже не чувствуют себя в безопасности в Париже; они призывают к себе на помощь департаментские силы. С своей стороны, монтаньяры обвиняют своих противников в проповеди гражданской войны. Так проходят дни и ночи в этих печальных дебатах.

До сих пор всеми сторонами признавалась внешняя неприкосновенность депутатов. Правая сторона первая отступает от этого правила. По инициативе Гада было возбуждено дело против Марата. Законодательный комитет редактировал обвинительный акт, в котором предвосхищалось осуждение его. Марат был единогласно оправдан революционным трибуналом и с триумфом отведен народом обратно в Конвент. Это событие имело важные последствия. Партийные споры депутатов привели к судебным разбирательствам, и преследование Марата было непосредственным прецедентом для событий 31 мая.

18 марта. Поражение Дюмурье при Неервиндене. Его письма к Исполнительному совету содержат оскорбления Конвента (мнение Дантона о Дюмурье, стр. 133). Жирондисты аплодируют его дервким письмам.

29 марта. Новое письмо Дюмурье вывывает сильнейшее негодование. Декрет, вызывающий Дюмурье на суд и т. д. Измена Дюмурье.

З апреля. Ласурс осмеливается объявить Дантона соучастником Дюмурье (стр. 157). Дантон объявляет жирондистам войну. Огромный эффект речи Дантона. Дантон раньше пытался добиться примирения между обеими сторонами Собрания.

Несмотря на то, что он находился на вершине Горы, он до известной степени был вождем Болота. Он часто порицал страстность монтаньяров. Преодолев недоверие Робеспьера, он вел такую линию: вместо того, чтобы вести войну с жирондистами, необходимо заставить их поддержать Гору для того, чтобы общими усилиями спасти Республику. Еще за несколько дней до выпада Ласурса Дантон провел конференцию с виднейшими вождями правой, на которой пришли к соглашению об единодушной работе и о том, чтобы больше сосредоточить внимание на борьбе на военных фронтах и против

аристократов. Вся Гора любила Дантона, но большинство полагало, что он плохо разбирается в положении вещей, если он надеется добиться объединения Горы и Жиронды.

В конце апреля и в начале мая дебаты получили вначительно более серьевный характер. Это уже не словесная перебранка с трибуны, а война не на живнь, а на смерть. Каждая из обеих сторон начала искать поддержки во-вне, чтобы добиться победы. Но Гора, несмотря на эти внутренние равдоры, серьевно занималась совдавшимся положением Франции, в то время как Жиронда думала только об уничтожении своих врагов и совершенно выпустила из рук бразды правления. В течение этих восьми месяцев занимались вопросом о максимуме. Правая борется против этих мер при помощи оскорблений. Она бросила обвинение в нарушении права собственности и в угрозе живни собственников. Такие громогласные заявления имели целью поднять средний класс против Горы. Максимум был принят. Жирондисты всегда имели большинство, когда дело касалось партийных споров, — так, например, об обвинении Марата, мартовских беспорядках, петпциях от секций, о комиссии 12-ти. Гора имела большинство в важных, общего интереса вопросах, каковы: о максимуме, о средствах революционного набора, о чрезвычайном трибунале, о принудительном вайме и пр.

Во время дебатов о максимуме был такой случай. Доко на трибуне, выступая против предложенных мер, противопоставил санкюлотов средним классам. Поднялся страшный шум на одной из общественных трибун. Гадэ требует перенесения заседаний Конвента в Версаль. Громкое одобрение на правой стороне. Левассер напоминает о необходимости придерживаться регламента. Трибуны очищаются. Правые оказывают сопротивление. Филиппо, Дантон, Лакруа тщетно напоминают Собранию о его достоинстве, о его настоятельнейших обязанностях, наирасно требуют не оставлять важнейших вопросов из-за невначительного происшествия. Гнев жирондистов должен был излиться, чтобы остыть. Горячие дебаты. Нападки на парижские власти. Угровы мести со стороны провинций. Таким-то образом зазвучал набатный колокол гражданской войны в такой момент, когда вопрос шел об интересах, которые довели народ до восстания. Было желание натравить оба класса народа друг на друга. Гора шла с партией народных масс, где находились жилистые руки, энергия и преданность.

Смуты в Вандее превратились в гражданскую войну. Понадобились новые наборы и новые ватраты национальных средств. Дантон, Демулэн, Филиппо, Кутон изыскивают способы добыть их. Единственно вовможным средством удовлетворить настоятельные нужды была мобиливация национальных имуществ. Принудительный ваем (ср. стр. 162, 299), ввятый у граждан, имевших избыток средств.

Жирондисты, осуждавшие мероприятия Горы, ни разу не противопоставили им какого-нибудь другого плана. Они совсем ничего не сделали.

# ПОДГОТОВИТЕЛЬНЫЕ РАБОТЫ ДЛЯ «СВЯТОГО СЕМЕЙСТВА»

### подготовительные работы для «святого семейства».

### 1. [Частная собственность и труд.]

I ad pag. XXXVI. Субъективная сущность частной собственности, частная собственность как для-себя-сущая деятельность, как субъект, нак личность, это - труд. Поэтому ясно, что только ту политическую экономию, которая привнала в труде свой принцип,-Адам Смит, — т. е. которая уже не видела более в частной собственности только какое-то состояние вне человека, — ясно, что только такую политическую экономию приходится рассматривать и как продукт действительной энергии и движения частной собственности (она есть осознанное самостоятельное движение частной собственности, современная промышленность как самость), и как продукт современной премышленности; с другой же стороны, она ускорила и прославила энергию и развитие этой промышленности, сделала из нее <привнанную > 1 силу сознания. Поэтому фетишистами католиками кажутся этой просвещенной политической экономии, открывшей — при режиме частной собственности — субъективную сущность богатства, сторонники денежной и меркантилистской теории, видящие в частной собственности только некоторую предметную сущность для людей. Поэтому Энгельс справедливо назвал Адама Смита Лютером политической экономии. Подобно тому как Лютер привнал за сущность действительного мира религию, всру, и поетому выступил против католического явычества, подобно тому как он уничтожил внешнюю религиозность, сделав из религиозности внутреннюю сущность человека, подобно тому как он стал отрицать находящегося вне мирянина попа тем, что утвердил - внутреннего — попа в сердце мирянина, — подобно этому уничтожается и находящееся вне человека и невависимое от него (т. е. подлежащее сохранению и утверждению только внешним путем) богатство, т. е. уничтожается эта его внешняя вессмысленная предметность, благодаря тому, что частная собственность воплощается в самом человеке и сам человек признается ее сущностью; но именно поэтому же сам

 $<sup>^{1}</sup>$  Отдельные слова, фразы и целые абзацы, заключенные в скобки <>, вачеркнуты Марксом.

человек становится при определении частной собственности законом, как это было и у Лютера в случае с религией. И, вначит, политическая экономия, принципом которой является труд, прикрываясь привнанием человека, является скорее только последовательным проведением отрицания человека, поскольку сам человек не находится уже в отношении внешнего напряжения к внешней сущности частной собственности, а стал сам этой напряженной сущностью частной собственности. То, что раньше было фактом внешнего бытия относптельно себя, реальным отрешением человека, стало теперь актом отрешения, отчуждением. И подобно тому как эта политическая вкономия начинает с видимости признания человека, его самостоятельности, самодеятельности и т. д., подобно тому как она помещает пачало частной собственности в сущности самого человека и, не терпя более местных, национальных и т. д. особенностей частной собственности, как некоторой находящейся вне нее сущности, развивает всеобщую космополитическую, ломающую всякие преграды и увы энергию, чтобы утвердиться в качестве единственной политики всеобщности, — подобно этому при дальнейшем своем развитии она должна сбросить это лицемерное обличие и выступить во всем своем цинизме. Она так и поступает: не заботясь о всех кажущихся противоречиях, в которых запутывается эта теория, она выдвигает гораздо одностороннее, но поэтому ревче и последовательнее, труд, как единственную сущность богатства, подчеркивает, в противоположность указанной первоначальной концепции, пагубный для человечества характер вытекающих из этого учения выводов и, наконец, наносит смертельный удар последней, индивидуальной, «сстественной», независимо от движения труда существующей форме частной собственности и источнику богатства — именно земельной ренте, этому ставшему уже совершенно политико-экономическим, а поэтому способному сопротивляться политической экономии, выражению феодальной собственности (школа Pикар $\partial o$ ). Цинизм политической экономии растет не только относительным образом, начиная от Смита через Свя к Рикардо, Миллю и т. д., - поскольку последние могли видеть в более раввитом и противоречивом виде результаты, к которым приводит промышленность, — они и в положительном смысле пошли совнательно по пути отчуждения человека дальше, чем их предшественники, но только потому, что их наука является более последовательной и правдивой. Поскольку они превращают частную собственность в ее активной форме в субъект, т. е. поскольку они в то же время делают из человека — притом из изуродованного человека — сущность, постольку наблюдаемые в действительности противоречия вполне

соответствуют противоречивой сущности, признанной ими в качестве принципа. Разорванная действительность промышленности не только не опровергает, но, наоборот, подтверждает их разорванный в себе принцип. Ведь их принцип и является принципом этой разорванности.

Физиократическое учение доктора Кене является переходным моментом от теории меркантиливма к Адаму Смиту. Физиократическое учение является непосредственным обравом политико-экономической формой разложения феодальной собственности, но поэтому же оно является столь же непосредственным обравом политико-экономической формой преобразования, восстановления ее, и только способвыражения носит уже не феодальный, а экономический характер. Все богатство сводится вдесь к земле и к обработке земли (агрикультуре). Земля еще не есть капитал, она еще только особенная форма его, которая должна сохранять свою силу в своей естественной особенности и ради этой особенности. Но все же вемля есть всеобщий, естественный элемент, в то время как теория меркантилизма внала, в качестве формы существования богатства, только <деньги > благородные металлы. Таким образом, вдесь предмет богатства, его материя, достиг в рамках природы (поскольку это богатство, как часть  $npupo\partial u$ , является непосредственно предметным богатством) своей высшей всеобщности. И вемля существует для человека только благодаря труду, благодаря агрикультуре. Таким образом, субъективная сущность богатства уже помещается вдесь в труде, но в то же время агринультура есть единственный производительный труд. Следовательно, труд не взят еще в своей всеобщности и абстракции; он свяван еще, нак со своей материей, с особенным элементом природы. Поэтому же труд привнается только в особенной, определенной естественной форме. Поэтому труд есть пока лишь определенная особенная форма отрешения человека, подобно тому как продукт его рассматривается еще как некоторое определенное, более причастное природе, чем самому труду, богатство. Земля рассматривается вдесь еще как некоторый независимый от человека элемент природы, а не как капитал, т. е. не как момент самого труда.

Скорее, наоборот, труд является моментом земли. Но поскольку фетишизм прежнего внешнего, существующего только как предмет, богатства сведен к некоторому весьма простому элементу природы, поскольку уже сущность богатства признана — хотя частичным и особенным образом — в его субъективном существовании, постольку ва этим необходимо следует и дальнейший шаг вперед, заключающийся в том, что повнается всеобщая сущность богатства и что труд-

в его полной абсолютности, т. е. абстракции, возводится в принцип. Физиократической теории доказывают, что в экономическом, т. е. в единственно правомерном, отношении агрикультура ничем не отличается ни от какого другого вида промышленности, и, следовательно, доказывается, что сущностью богатства является не определенный вид труда, не связанная с некоторым особенным элементом особенная форма труда, а труд вообще.

Физиократическая теория отрицает особенное внешнее, только предметное богатство, объявив его сущностью труд. Но на первых порах труд есть для нее только субъективная сущность вемельной собственности (она исходит из исторически господствующего и привнанного вида собственности). У нее только вемельная собственность становится отрешенным (entäussert) человеком. Она уничтожает феодальный характер вемельной собственности, объявив ее сущностью промышленность (агрикультуру); но она относится отрицательным образом к миру промышленности; она признает феодализм, объявив агрикультуру единственной формой промышленности.

Ясно, что, поскольку рассматривается только субъективная сущность промышленности, конституирующейся в противоположность вемельной собственности (т. е. как промышленность), постольку эта сущность включает в себя свою противоположность, ибо, подобно тому как промышленность содержит в себе уничтоженную вемельную собственность, так и ее субъективная сущность содержит в себе субъективную сущность вемельной собственности.

Точно так же, как вемельная собственность является первой формой частной собственности, точно так же, как промышленность выступает исторически на первых порах против нее только в качестве особенного рода собственности, — или, вернее, в качестве вольноотпущенного раба вемельной собственности, — точно так же повторяется это и при научном сведении субъективной сущности частной собственности к  $mpy\partial y$ : труд выступает на первых порах только как земледельческий  $mpy\partial$ , но ватем выступает как  $mpy\partial$  вообще, <выступая в то же время в качестве сущности промышленного богатства >.

Всякое богатство стало промышленным богатством, богатством труда, и промышленность является завершенным трудом, подобно тому как фабричная система является завершенной сущностью промышленности, т. е. труда, а промышленный капитал — завершенной объективной формой частной собственности.

Мы видим, как частная собственность может завершить свое господство над человеком и, приняв наиболее общую форму, стать всемирно-исторической силой.

### 2. [Частная собственность и коммунизм.]

Ад рад. XXXIX. Но противоположность между отсутствием собственности и собственностью есть еще недифференцированная, нерассматриваемая в своем активном отношении к своему внутреннему положению противоположность; она не есть еще противоречие, пока она не рассматривается как противоположность между трудом и капиталом. Эта противоположность может выражаться в первой форме и без наличия прогрессивного движения частной собственности (в древнем Риме, Турции и т. д.). В этом виде она еще не кансется вытекающей из самой частной собственности, но труд, субъективная сущность частной собственности, как исключающий собственность момент, и капитал, объективированный труд, как исключающий труд момент, — такова частная собственность как развитая до степени противоречия форма указанной противоположности, а поэтому как энергичная, побуждающая к разложению форма ее.

(Ad ibid.). Снятие самоотчуждения происходит таким же обравом, нак и само самоотчуждение. Сперва частная собственность рассматривается только со своей объективной стороны, но через труд как свою сущность. Поэтому формой бытия ее является капитал, «который должен быть уничтожен как таковой» (Прудон). Либо же особенный вид труда — например, нивелированный, раздробленный и поэтому несвободный труд — рассматривается как источник всех пагубных свойств частной собственности и ее отчужденной от человечества формы существования — Фурье, который, подобно физиократам, тоже считает земледельческий труд, по крайней мере, наилучшим видом труда, в то время как, наоборот, Сен-Симон считает промышленный труд, как таковой, сущностью богатства и желает только единоличного господства промышленников и улучшения положения рабочих. Наконец, коммунизм есть положительное выражение уничтоженной частной собственности, являясь на первых порах всеобщей частной собственностью. Рассматривая частную собственность в ее всеобщности, он 1) является в своей первой форме только обобщением и завершением ее. В качестве этого вавершения он имеет двоякий вид: с одной стороны, он так переоценивает роль и господство вещественной собственности, что он хочет уничтожить все, что не может стать достоянием и частной собственностью всех; он хочет насильственным образом устранить таланты и т. д. Непосредственное физическое обладание является в его глазах единственной целью живни; форма деятельности рабочего вдесь не уничтожается, а распространяется на всех людей.

Отношение частной собственности остается отношением коллективности к миру вещей; наконец, это движение, стремящесся противопоставить частной собственности всеобщую частную собственность, выражается в совершенно животной форме, когда оно противопоставляет браку (являющемуся, конечно, известной формой исключительной частной собственности) общность женщин, когда, следовательно, женщина становится у него общественной и низкой собственностью. Можно сказать, что в этой идее об общности женщии высказана тайна этой еще совершенно грубой и бессмысленной формы коммунизма. Подобно тому как женщина покидает брак для царства всеобщей проституции, так и весь мир богатства, т. е. предметной сущности человека, переходит из состоянии исключительного брака с частным собственником ко всеобщей проституции с коллективностью. Проституция есть лишь особенное выражение всеобщей проституции рабочего, и так как проституция захватывает не только проституируемого, но и проституирующего (нивость которого еще больше), то в эту категорию попадает и капиталист, и т. д. Этот коммунизм, отрицающий повсюду личность человека, есть лишь последовательное выражение частной собственности, являющейся этим отрицанием. Всеобщая, ставшая силой, зависть есть лишь прикрытая форма того, как утверждает себя и как удовлетворяет себя алчность. Мысль каждой частной собственности, как таковой, обращена — по крайней мере, против более крупной частной собственности — стороной вависти и стремления к нивелированию, составляющих даже сущность конкуренции. Грубый коммунизм есть лишь завершенная форма этой зависти и этой жажды нивелирования, установления некоторого равного для всех минимума. У него определенная, ограниченная мера. Что это уничтожение частной собственности не есть вовсе действительное присвоение и обогащение, показывает присущее ему абстрактное отрицание всего мира, образования и цивилизации: оно есть лишь возвращение к неестественной простоте нищего и нуждающегося человека, который не только не переступил ва грани частной собственности, но даже не достиг еще **уровня** ее.

Коллективность, согласно этой теории, есть лишь общность труда и равенство sapaботной платы, которую выплачивает общинный капитал, sonnekmushocmb как всеобщий капиталист. Обе стороны отношения между трудом и капиталом возведены в степень mumo всеобщности:  $mpy \partial$  — как удел каждого члена коллективности, капитал — как признанная всеобщность и сила коллективности.

В отношении к женщине, как к добыче и объекту, служащему для удовлетворения общественной похоти, выражена бесконечная деградация человека, когда он существует сам для себя, ибо тайна отношения между человеком и человеком находит свое недвусмысленное, решительное, открытое, явное выражение в отношении между мужичной и женщиной и в подходе к этому естественному, непосредственному родовому отношению. Непосредственное, естественное, необходимое отношение человека к человеку, это - отношение мужчины к женщине. В этом естественном родовом отношении отношение человека к природе есть непосредственным образом его отношение к человеку, подобно тому как его отношение к человеку есть непосредственным образом его отношение к природе, его собственное природное свойство. Следовательно, в этом отношении проявляется в чувственном, наглядно-фактическом виде то, насколько стала для человека природой человеческая сущность или насколько природа стала человеческой сущностью человека. Поэтому на основании этого отношения можно вообще судить о степени развития человека. Из характера этого отношения видно, насколько человек стал родовым существом, стал человеком, до какой степени он это понимает. Отношение мужчины к женщине есть естественнейшее отношение человека к человеку. Следовательно, в нем обнаруживается, насколько естественное поведение человека стало человеческим или насколько человеческая сущность стала для него естественной сущностью, насколько его человеческая природа стала для него природой. В этом отношении обнаруживается также, насколько потребность человека стала человеческой потребностью, т. е. насколько другой человек стал для него, как человек, потребностью; в нем обнаруживается, насколько человек в своем индивидуальном бытии является в то же время общественным существом. Таким образом, первая положительная форма уничтожения частной собственности, грубый коммунивм, есть лишь форма проявления нивости частной собственности, желающей утвердить себя как положительная социальность.

2) Коммунизм: а) по политической своей природе демократический или деспотический, в) уничтоживший государство, но представляющий строй, еще не доведенный до конца и все еще сохраняющий частную собственность, т. е. отчуждение, человека. В обеих этих формах коммунизм является уже реинтеграцией, или возвращением человека к самому себе, уничтожением человеческого самоотчуждения; но так как он еще не понял положительной сущности частной собственности и человеческой природы потребности, то он еще находится под влиянием частной собственности. Он, правда, уже

постиг понятие частной собственности, но не понял еще сущности ее.

3) Коммуниям, в качестве положительного уничтожения частной собственности, рассматриваемой как человеческое самоотчуждение, и поэтому в качестве действительного присвоения человеческой сущности человеком и для человека, поэтому в качестве полного, происходящего совнательным обравом и с сохранением всего богатства прежнего развития, воввращения человека к себе как к общественному, т. е. человеческому, человеку. Этот коммунизм, как законченный натурализм, совпадает с гуманизмом, как законченный натурализм, совпадает с гуманизмом, как законченный гуманизм совпадает с натурализмом; он — истинное решение спора между человеком и природой и человеком и человеком, он — истинное решение спора между существованием и сущностью, между объективированием, опредмечиванием и самоутверждением, между свободой и необходимостью, между индивидом и родом. Он — решение загадки истории, и он внает, что он есть это решение.

Поэтому все движение истории есть, с одной стороны, действительный акт порождения его — акт родов его эмпирического бытия, а с другой — оно является для его мыслящего сознания постиенутым в понятии и познанным движением его становления; вышеуказанный же, еще не совершенный, коммунизм извлекает из отдельных, противостоящих частной собственности исторических образований и из настоящего историческое доказательство в свою пользу, вырывая отдельные моменты движения (особенно любят пользоваться этим коньком Кабэ, Виллегардель (!) и т. д.) и указывая на них как на доказательство своей исторической врелости; но этим он только и показывает, что несравненно большая часть исторического движения противоречит его утверждениям и что если он и существовал когданибудь, то это его прошлое бытие опровергает претензии его сущности.

Не трудно увидеть необходимость того, что в движении частной собственности дан как эмпирический, так и теоретический фундамент не только политической экономии, но и всего революционного движения.

Материальная, непосредственно чувственная частная собственность есть материальное, чувственное выражение отчужденной человеческой живни. Ее движение, производство и потребление, это — чувственное откровение движения всего прежнего производства, т. е. осуществление или действительность человека. Религия, семья, государство, право, мораль, наука, искусство и т. д. — это только особенные формы производства, подчиняющиеся его всеобщему закону. Поэтому положительное уничтожение частной собственности —

втого влемента жизни человеческой действительности — как присвоения человеческой живни, есть положительное уничтожение, снятие всякого отчуждения, т. е. возврат человека из религии, семьи, государства и т. д. к своему человеческому, т. е. общественному, бытию. Религиовное отчуждение, как таковое, происходит только в области сознания, в сфере внутреннего человека, но экономическое отчуждение, это — отчуждение действительной жизни: поэтому уничтожение его охватывает обе стороны. Само собой разумеется, что вопрос о том, когда впервые начинается движение у различных народов, зависит от того, как протекает их истинная признанная жизнь: более ли в сфере совнания или во внешнем мире, является ли она более идеальной или реальной жизнью. Коммунизм начинает сперва (Оуэн) с атеизма, но атеизм на первых порах далеко не коммунизм, как и вообще этот атеизм является скорее еще абстракцией. Поэтому филантропия атеизма есть на первых порах только философская абстрактная филантропия, филантропия же коммунивма носит с самого начала реальный характер и направлена непосредственно на действие.

Мы видели, что при допущении положительного уничтожения частной собственности человек производит человека, производит самого себя и другого человека; что предмет, который есть непосредственное осуществление его индивидуальности, есть в то же время его собственное бытие для другого человека, бытие которого есть для него. Но таким же образом и материал труда, и человек как субъект являются результатом и исходным пунктом движения (историческая необходимость частной собственности заключается именно в том, что они должны быть этим исходным пунктом). Следовательно, всеобщий характер всего движения означает его общественный характер: подобно тому, как общество производит человека как человека, так оно и производится им. Деятельность труда и дух как по своему содержанию, так и по способу возникновения общественны: это общественная дентельность и общественный дух. Человеческая сущность природы существует только для общественного человека: только в обществе природа является для него связью с человеком, бытием его для другого и другого для него, только в обществе природа является основой его собственного человеческого бытия. Только в обществе его естественное бытие есть его человеческое бытие, а природа становится для него человеком. Таким образом, общество есть ваконченное существенное единство человека с природой, подлинное воскресение природы, завершенный натурализм человека и завершенный гуманизм природы.

Общественная деятельность и общественный дух проявляются не только в форме непосредственно коллективной деятельности и непосредственно коллективного духа, хотя коллективная деятельность и коллективный дух, т. е. деятельность и дух, обнаруживающиеся и утверждающие себя непосредственно в действительном общении с другими людьми, окажутся повсюду там, где вышеукаванное непосредственное выражение общественности обосновано в сущности 

деятельности 

ее содержания и соответствует его природе.

Но даже и тогда, когда я ванимаюсь научной и т. д. деятельностью, — деятельностью, которую я могу выполнить сам, без непосредственного общения с другими, — я все же действую общественным образом, ибо действую как человек. Мне не только дан, в качестве общественного продукта, материал для моей деятельности — в том числе и сам язык, при помощи которого проявляется деятельность мыслителя, — но и мое собственное бытие есть общественная деятельность; поэтому то, что я делаю из себя, я делаю из себя для общества, совнавая себя как общественное существо.

Мое всеобщее совнание есть лишь теоретическая форма того, живой формой чего является реальная коллективность, общественное существо, между тем как в настоящее время реальное общее совнание является абстракцией от действительной живни и, как таковая, противостоит враждебно последней. Поэтому и деятельность моего всеобщего совнания, как таковая, есть мое теоретическое бытие как общественного существа.

Особенно следует избегать того, чтобы снова противопоставлять «общество», как абстракцию, индивиду. Индивид есть общественное существо. Поэтому его проявление жизни (если бы оно даже не выражалось в непосредственной форме коллективного, происходящего одновременно с другими, выражения жизни) есть проявление и выражение общественной жизни. Индивидуальная и родовая жизнь человека не отличаются друг от друга, хотя бы неизбежным образом форма бытия индивидуальной жизни была более или менее частной или всеобщей формой родовой жизни, или хотя бы родовая жизнь была более или менее частной или всеобщей индивидуальной жизнью.

Человек утверждает в качестве родового сознания свою реальную общественную эссиять и повторяет в мышлении только свое реальное бытие, как и, наоборот, родовое бытие утверждает себя в родовом совнании и существует в своей всеобщности, как мыслящее существо, для себя.

Поэтому, хотя человек и есть некоторый особенный индивид, — и именно его особенность делает из него индивида и действительное индивидуальное общественное существо, — но он есть также и целожупность, идеальная целокупность, субъективное бытие мыслимого и ощущаемого общества для себя, подобно тому как он существует и в действительности, с одной стороны, как соверцание и действительный дух общественного бытия, а с другой — как целокупность человеческого проявления жизни.

Таким образом, хотя бытие и мышление и *отличны* друг от друга, но в то же время они находятся в единстве друг с другом.

Смерть, в качестве суровой победы рода над индивидом, кажется чем-то противоречащим этому единству, но определенный индивид есть только *определенное родовое существо* и, как таковое, смертен.

4) Подобно тому, как частная собственность есть лишь чувственное выражение того, что человек становится предметным для себя и в то же время становится для себя чужим и нечеловеческим предметом, что его проявление живни становится его отрешением от жизни, что его осуществление становится его рассуществлением, чужой действительностью, - подобно этому приходится рассматривать положительное уничтожение частной собственности, т. е. чувственного присвоения человеческого существа и жизни, присвоения предметного человека, совданных человеком и для человека человеческих вещей, не в смысле непосредственного, одностороннего наслаждения, не только в смысле владения, в смысле обладания. Человек присваивает себе свою разностороннюю сущность разносторонними способами, т. е. как целостный человек. Каждое из его человеческих отношений к миру — эрение, слух, обоняние, вкус, чувство, мышление, созерцание, ощущение, хотение, деятельность, любовь, -- словом, все органы его индивидуальности, равно как и те органы, которые даны непосредственно в форме общественных органов, являются в своем предметном отношении, или в своем отношении к предмету, присвоением последнего. Присвоение человеческой действительности и его отношение к предмету, это — осуществление человеческой действительности. Поэтому оно столь же многосторонне, как многосторонни существенные свойства человека и формы деятельности его. Человеческая деятельность и человеческое страдание, рассматриваемые по-человечески, это — самонаслажление человека.

Частная собственность сделала нас столь тупыми и односторонними, что какой-нибудь предмет является нашим лишь тогда, когда иы им обладаем, т. е. когда он существует для нас как капитал, когда мы им непосредственно владеем, едим его, пьем, носим на своем теле, живем в нем и т. д., когда мы, говоря коротко, потребляем его. Но с точки врения частной собственности все эти непосредственные формы владения являются, в свою очередь, только средствами к жизни, а жизнь, для которой они служат средствами, есть жизнь частной собственности — труд и капитализирование.

Поэтому на место всех физических и духовных чувств стало простое отчуждение всех этих чувств, чувство обладания. До такой вот абсолютной нишеты должна была быть доведена человеческая сущность, чтобы она могла породить из себя свое внутреннее богатство! (О категории обладания см. Гесса в «Двадцати одном печатном листе»).

Поэтому уничтожение частной собственности представляет полное освобождение всех человеческих чувств и свойств, но оно является этим освобождением именно потому, что эти чувства и свойства стали человеческими как в субъективном, так и в объективном смысле. Глаз стал человеческим глазом, подобно тому, как его предмет стал общественным, человеческим предметом, созданным человеком для человека. Поэтому чувства стали непосредственно в своей практике теоретиками. Они имеют отношение к вещи ради вещи, но сама вещь есть предметное человеческое отношение к вещи и к человеку, и наоборот. Я могу на практике относиться к вещи только по-человечески, если вещь относится к человеку по-человечески. Поэтому потребность или наслаждение утратили свою эгоистическую природу в природе, утратили свою голую полезность, поскольку польза стала человеческой пользой.

Точно так же чувства и дух других людей стали моим собственным присвоением. Поэтому, кроме этих непосредственных органов, образуются общественные органы, в форме общества: так, например, деятельность непосредственно в обществе с другими и т. д. стала органом проявления эсизни и способом присвоения человеческой жизни.

Ясно, что человеческий глаз видит иначе, чем грубый, нечеловеческий глаз, что человеческое yxo слышит иначе, чем грубое yxo, и т. д.

Мы видели, что человек не теряется лишь тогда в своем предмете, когда последний становится для него человеческим предметом, или предметным человеком. Это возможно лишь постольку, поскольку этот предмет становится для него *сбщественным* предметом, а он сам для себя общественным существом, подобно тому как общество становится для него существом в этом предмете.

Поэтому, поскольку повсюду для человека в обществе предметная действительность становится действительностью человеческих

сущностных сил, становится человеческой действительностью, а вначит и действительностью собственных его существенных сил, постольку для него все предметы становятся опредмечиванием его самого, утверждающими и осуществляющими его индивидуальность предметами, становятся его предметами, т. е. предметами его самого. То, как они становятся его предметами, вависит от природы предмета и природы соответствующей ей сущностной силы, ибо именно определенный характер этого отношения создает особенную действительную форму утверждения. Для глаза какой-нибудь предмет имеет иной вид, чем для уха, и предмет глаза — иной, чем предмет уха. Специфический характер каждой существенной силы составляет именно ее собственную сущность, а вначит, и специфическую форму ее опредмечивания, ее предметного, действительного, живого бытия. Поэтому человек утверждается в предметном мире не только черев посредство мышления, а и через посредство всех чувств.

Выразим это иначе, с субъективной стороны: только музыка пробуждает мувыкальное чувство человека; для немувыкального уха прекраснейшая мувыка не имеет никакого смысла, она для него не есть предмет, потому что монм предметом может быть только утверждение одной из моих существенных сил, и, следовательно, предмет может существовать для меня только так, как существует для себя, в качестве субъективной способности моя, существенная сила — потому что смысл какого-нибудь предмета для меня (имеет смысл только для какого-нибудь соответствующего ему чувства) в точности соответствует моему чувству; поэтому чувства общественного человена иные, чем у необщественного; только благодаря (предметно) объективно развернутому богатству человеческой сущности получается богатство субъективной человеческой чувственности, получается мувыкальное ухо, глав, умеющий понимать красоту формы, -словом, отчасти впервые порождаются, отчасти развиваются человеческие, способные наслаждаться чувства, чувства, которые утверждаются как человеческие существенные силы. Не только обычные пять чувств, но и так навываемые духовные чувства, практические чувства (воля, любовь и т. д.), одним словом, человеческое чувство, человечность органов чувств, возникают только благодаря бытию их предмета, благодаря очеловеченной природе. Образование пяти чувств, это — продукт всей всемирной истории. Чувства, находящиеся в плену грубой практической потребности, обладают только ограниченным смыслом. Для изголодавшегося человека не существует человеческой формы пищи, а существует только ее абстрактное бытие как пищи: она могла бы с таким же успехом иметь самую грубую

форму, и невозможно сказать, чем отличается этот способ удовлетворения потребности в пище от животного способа удовлетворения ее... Нуждающийся, полный забот человек не способен понять прекраснейшей пьесы; торговец минералами видит только денежную стоимость, но не красоту и особенную природу минералов: у него нет минералогического чувства. Таким образом, необходимо было опредмечение человеческой сущности и в теоретическом, и в практическом отношении, чтобы как очеловечить чувства человека, так и совдать соответствующий человеческий смысл для понимания всего богатства сущности человека и природы.

Подобно тому как благодаря движению частной собственности и порождаемого ею богатства и бедности — или материального и духовного богатства — возникающее общество находит весь необходимый для указанного образования чувств материал, так возникшее общество производит, как свою постоянную действительность, человека со всем этим богатством его существа, производит богатого и наделенного всеми чувствами человека.>

Мы видим, что лишь в общественном состоянии субъективизм и объективизм, спиритуализм и материализм, деятельность и страдание теряют свою противоположность, а значит и свое бытие, в качестве подобных противоположностей.>

Мы видим, что решение теоретических противоположностей возможно только практическим путем, только благодаря практической энергии человека, и что поэтому решение их отнюдь не является задачей только повнания, а действительно живненной задачей, которой философия не могла решить именно потому, что она видела в ней только теоретическую задачу.

Мы видим, что история промышленности и возникшее предметное бытие промышленности есть раскрытая книга человеческих сущностных сил, чувственно предлежащая пред нами человеческая психология, которой до сих пор не рассматривали в ее связи с сущностью человека, а всегда лишь под углом врения внешнего отношения полевности, потому что, оставаясь в плоскости отчуждения, усматривали всегда во всеобщем бытии человека, в религии или истории в ее абстрактно-всеобщей сущности, как политика, искусство, литература и т. д., действительность человеческих существенных сил, человеческую родовую деятельность. В обыкновенной, материальной промышленности (которую можно рассматривать и как часть вышеуказанного всеобщего движения и как особенную часть промышленности, так как вся человеческая деятельность была до сих пор трудом, т. е. промышленностью, отчужденной от самой себя деятельностью), в

обыкновенной, материальной промышленности мы имеем под видом чувственных, чужих, полезных предметов, под видом отчуждения, опредмеченные существенные силы человека. Психология, для которой эта книга, т. е. именно чувственно-реальнейшая, доступнейшая часть истории, закрыта, не может стать действительно содержательной и реальной наукой. Что вообще думать о науке, которая высокомерно отворачивается от этой огромной части человеческого труда и не чувствует своей неполноты, когда все это богатство человеческого творчества выражается для нее лишь в таких словах, как «потребность», «общая потребность»! Естествознание развило колоссальную деятельность и накопило непрерывно растущий материал. Но философия оставалась всегда чуждой естествовнанию, подобно тому как и последнее оставалось чуждым философии. Происшедшее на момент объединение их было только фантастической иллювией. Имелась налицо воля к такому объединению, но нехватало сил для этого. Сама историография лишь случайно считается с естествовнанием, смотря на него под углом просвещения, полезности, отдельных великих открытий. Но тем более практическим образом ворвалось вато естествовнание, через посредство промышленности, в человеческую живнь, преобравовав ее и подготовив освобождение человечества, хотя непосредственным образом на первых порах оно привело к обесчеловечению его. Промышленность есть действительное историческое отношение природы, а следовательно и естествовнания, к человеку; поэтому, если рассматривать ее как экзотерическую форму раскрытия человеческих существенных сил, то можно понять также человеческую сущность природы, или естественную сущность человека; естествовнание отказывается тогда от своего абстрактно-материального или, вернее, идеалистического направления и становится основой человеческой науки, подобно тому как в настоящее время оно уже стало — хотя и в отчужденной форме — основой действительно человеческой живни; предположение, будто есть одна основа для жизни, а другая для науки, уже a priori ложно. щаяся в человеческой истории — этом акте возникновения человеческого общества — природа есть действительная природа человека; поэтому природа в том отмужденном виде, какой она принимает благодаря промышленности, есть истинная антропологическая природа. > — Чувственность (см. Фейербах) должна быть основой всякой науки. Лишь поскольку наука исходит вз чувственности, в ее двояком виде чувственного совнания и чувственной потребности, иначе говоря, лишь поскольку наука исходит из природы, постольку она есть действительная наука. Вся история является подготовительной историей, историей развития того, как «человек» становится предметом чувственного совнания и как потребность «человека как человека» становится потребностью. Сама история есть действительная часть истории природы, становления природы человеком. Впоследствии естествознание будет охватывать науку о человеке, подобно тому как наука о человеке будет охватывать естествознание собе станут одним, будет одна наука.

Человек есть непосредственный предмет естествознания, ибо непосредственной чувственной природой для человека является непосредственно человеческая чувственность (или — что то же самое — другой, чувственно данный для него человек, ибо его собственная чувственность существует для него, как человеческая чувственность, лишь через другого человека). Но природа есть непосредственный предмет науки о человеке; первый предмет человека — человек — есть природа; подобно тому как чувственность и особенные чувственные человеческие сущностные силы находят свое предметное осуществление только в естественных объектах, так они приходят к своему самоповнанию только в науке о природе. Даже основной элемент мышления, элемент, в котором выражается жизнь мысли — язык — чувственной природы. Общественная действительность природы и человеческое естествознание или естественная наука о человеке, это — тожественные выражения.

«Мы видим, как на место политико-экономического богатства и нищеты становятся богатый человек и богатая человеческая потребность. Богатый человек, это в то же время — человек, нуждающийся в выражении человеческой жизни во всей ее полноте, это — человек, в котором его собственное осуществление дано как внутренняя необходимость, как нужда. Не только богатство человека, но и бедность его получают — при наличии социализма — человеческое, а следовательно общественное, значение. Она есть пассивная связь, заставляющая человека ощущать потребность в том величайшем богатстве, каким является другой человек. Власть предметной сущности во мне, бурное чувственное проявление моей существенной деятельности, это — страсть, которая, таким образом, становится вдесь деятельностью моего существа. >

5) Какое-нибудь существо является в своих главах самостоятельным лишь тогда, когда оно стоит на своих собственных ногах, а стоит оно на своих собственных ногах лишь тогда, когда оно обявано своим бытием лишь самому себе. Человек, живущий милостью другого человека, считает себя вависимым существом. Но я живу вполне милостью другого человека, когда он не только поддерживает мою

жизнь, но когда, кроме того, он создал мою жизнь, когда он источник моей жизни; моя жизнь имеет необходимо такой источник вне себя, если она не есть мое собственное творение. Поэтому трудно вытеснить из народного сознания представление о творении. Ему непонятно чрез-себя-бытие природы и человека, потому что оно противоречит всем фактам практической жизни.

Представление о сотворении *земли* получило сильный удар со стороны *геогновии*, т. е. науки, изображающей образование вемли, становление вемли, как некий процесс, как самопорождение. Generatio aequivoca, это — единственное практическое опровержение теории творения.

Легко, конечно, сказать отдельному индивиду то, что сказал уже Аристотель: Ты рожден своим отцом и своей матерью; в твоем случае совокупление двух людей, т. е. родовой акт человека, произвел человека. Ты видишь, следовательно, что человек и в фивическом отношении обязан своим бытием человеку. Поэтому ты должен иметь в виду не одну лишь сторону, не один лишь бесконечный процесс, в силу которого ты можешь спросить дальше: кто породил моего отца? кто породил моего деда? Ты должен помнить также и круговое движение, которое дано чувственно-наглядным образом в этом поступательном движении, — круговое движение, в силу которого человек в акте рождения повторяет самого себя, и, следовательно, человек остается всегда субъектом. Но ты можещь ответить на это: Если я уступлю тебе это круговое движение, то ты должен уступить мне поступательное движение, которое непрерывно гонит меня все дальше, пока я не спрошу, кто совдал первого человека и природу вообще? На это я могу ответить тебе только следующее: Сам твой вопрос — продукт абстракции. Спроси себя, каким образом ты приходишь к этому вопросу; спроси себя, не продиктован ли этот вопрос такой точкой врения, на которую я не могу дать ответ, ибо она совершенно неправильна? Спроси себя, существует ли для разумного мышления это поступательное движение как таковое? Когда ты спрапиваешь о сотворении природы и человека, то ты абстрагируешь от человека и от природы. Ты принимаешь их небытие и все же хочешь, чтобы я доказал тебе их бытие. Я говорю тебе: откажись от своей абстракции, и ты откажешься от своего вопроса; если же ты хочешь придерживаться своей абстракции, то будь последователен, и когда ты мыслишь природу и человека как не существующих, то мысли, в качестве несуществующего, и самого себя, хотя сам ты тоже и природа, и человек. Не мысли, не спрашивай меня, ибо, лишь только ты начинаешь мыслить и спрашивать, как твое абстрагирование от

бытия природы и человека теряет всякий смысл. Или, может быть, ты такой эгоист, что признаешь небытие всего, желая в то же время спасти свое бытие?

Ты можешь мне возразить: Я не хочу утверждать небытие природы и т. д., я спрашиваю об *акте их возникновения*, подобно тому как я спрашиваю знатома об образовании костей и т. д.

Но, поскольку для социалистического человека еся история есть не что иное, как образование человека человеческим трудом, как становление природы для человека, постольку он обладает наглядным, неопровержимым доказательством своего рождения самим собою, процесса своего возникновения. Поскольку существенность (Wesenhaftigkeit) человека и природы, поскольку человек для человека как бытие природы, а природа для человека как бытие человека стали практическими, чувственными, наглядными, постольку стал практически невозможным вопрос о каком-то чужом существе, о существе, стоящем над природой и человеком, вопрос, заключающий в себе привнание несущественности (Unwesentlichkeit) природы и человека. Атеизм, как отрицание этой несущественности, не имеет больше никакого смысла, ибо атеизм есть отрицание бога, утверждающее посредством этого отрицания бытие человека; но социаливм, как социаливм, уже не нуждается в этом посредничестве: он начинает с теоретически и практически чувственного сознания человека и природы как сущности. Он есть положсительное, получающееся уже не через посредство уничтожения религии самосознание человека < не находящееся более в противоположности уничтожения религии>, подобно тому как действительная жизнь есть положительная, получающаяся уже не черев посредство уничтожения частной собственности, черев посредство коммунизма, действительность человека. Коммунизм есть положительное утверждение (Position), как отридание отрицания, являясь поэтому действительным, необходимым для ближайшего исторического развития моментом человеческого освобождения и возрождения. Коммунизм есть необходимая форма и энергический принцип блажайшего будущего. Но коммунизм не есть, как таковой, цель человеческого развития, — форма человеческого общества.

## 3. [Как нам быть с гегелевской диалектикой? ]

6) В этом пункте, может быть, уместно будет дать некоторые разъяснения по вопросу о гегелевской диалектике, в особенности об ее изложении в «Феноменологии» и в «Логике», и, наконец, об отношении к этому новейшего критического движения.

Современная немецкая критика так много занималась содержанием старого мира, так увязла в анализе этого содержания, что в результате получилось совершенно некритическое отношение к методу критикования, совершенно несовнательное отношение к отчасти формальному, но в действительности существенному вопросу о том, как же нам быть с гегелевской диалектикой? Бессовнательное отношение современной критики к гегелевской философии вообще и к диалектике в частности было так велико, что критики, как Штраус и *Бруно Бауэр*, оказались — первый совершенно, а второй в своих «Синоптиках» (где он, в противоположность Штраусу, ставит «самосовнание абстрактного человека на место субстанции забстрактной природы») и даже еще в «Раскрытом христианстве» — по крайней мере, потенциально — еще совершенно в плену гегелевской логики. Так, например, мы читаем в «Раскрытом христианстве» <1843>: «Точно самосознание, утверждая мир, утверждая различие и порождая себя самого в том, что оно порождает, ибо оно снова уничтожает отличие порожденного от самого себя, ибо оно, следовательно, является самим собою только в порождении и в движении, — точно это самосознание не имеет своей цели в этом движении, являющемся им самим (и не владеет самим собой!)» и т. д., или: «Они (францувские материалисты) не могли еще понять, что движение вселенной стало действительным для себя лишь как движение самосовнания и соединилось в одно с ним самим». Эти выражения даже по языку ничем не отличаются от гегелевских взглядов, повторяя их, наоборот, дословно. Пример Бауэра показывает, как мало сознательно было отношение к гегелевской диалектике во время акта критики (Бауэр, «Синоптики») и как мало изменилось в этом отношении дело после акта этой критики: ведь в своем «Правом деле свободы» он отделывается от ваносчивого вопроса г. Группе: «Ну что же с логикой?» тем, что отсылает его к будущим критикам.

Но и теперь, после того как Фейербах и в своих «Тевисах» в «Anecdota», и подробнее в «Философии будущего» уничтожил в вародыше старую диалектику и философию, — после того как, наоборот, вышеуказанная критика, не сумевшая выполнить это дело, заявила себя чистой, решительной, абсолютной, все выяснившей критикой, — после того как она в своем спиритуалистическом высокомерии свела все историческое движение к отношению остального мира — зачисленного ею, в отличие от себя, в категорию «массы» — к ней самой и свела все догматические противоположности к одной догматической противоположности между собственной ее мудростью и глупостью мира, между критическим Христом и человечеством как-

«толпой», — после того как она ваявила о своем превосходстве над человеческими ощущениями и над миром, над которым она возвышается в царственном одиночестве, разражаясь лишь от времени до времени саркастическим смехом олимпийцев, — после того как она ежедневно доказывала свое собственное превосходство над тупостью массы, — после того как, наконец, она возвестила критический Страшный Суд, ваявив, что бливится день, когда против нее соберется все погибающее человечество, — которое будет разбито ею на группы, причем каждая особая группа получит свое testimonium рапретаtis, — после того как умиравший в форме критики идеаливм (младогегельянство) проделал все эти забавные кривляния, он не обнаружил даже и намека на то, что надо потолковать критическим обравом с своей матерью, гегелевской диалектикой, и даже не сумел показать критическое отношение к фейербаховской диалектике. Это — вполне некритическое отношение к самому себе.

Только у Фейербаха мы наблюдаем серьезное, критическое отношение к гегелевской диалектике, только он сделал подлинные открытия в этой области и вообще по-настоящему преодолел старую философию. Величие сделанного Фейербахом и спокойная простота, с какой он выступает, находятся в поразительном контрасте с тем, что наблюдается в этом отношении у критики.

Великий подвиг Фейербаха заключается в следующем:

- 1) в доказательстве, что философия есть не что иное, как выраженная в мыслях и логически системативированная религия, не что иное, как другая форма и разновидность отчуждения человеческой сущности, и что, следовательно, она также достойна осуждения;
- 2) в основании *истинного материализма* и *реальной науки*, поскольку Фейербах делает основным принципом теории общественное отношение «человека к человеку»;
- 3) в том, что отрицанию отрицания, ваявлявшему, что оно есть абсолютно положительное, он противопоставляет покоящееся на самом себе и основывающееся положительно на самом себе положительное.

Фейербах объясняет следующим образом гегелевскую диалектику (обосновывая таким образом исход из положительного, из чувственно-достоверного):

Гегель исходит из отчуждения (логически: бесконечного, аб страктно-всеобщего), субстанции, абсолютной и неподвижной абстракции, т. е., выражаясь популярнее, он исходит из религии и теологии.

Во-вторых: он снимает бесконечное и ставит на место его действительное, чувственное, реальное, бесконечное, особенное <сущность> (философия, снятие религии и теологии).

*B-третьих:* он снова снимает положительное и снова ставит на место его абстракцию, бесконечное. Восстановление религии и теологии.

Таким образом, Фейербах рассматривает отрицание отрицания *только* как противоречие философии с самой собой, как философию, которая утверждает теологию (трансцендентность и т. д.) после того, как она подвергла ее отрицанию, т. е. которая утверждает теологию в противоположность самой себе.

Положительное утверждение, или самоутверждение и самоосуществление, заключенное в отрицании отрицания, рассматривается как неуверенное еще в самом себе и содержащее поэтому в самом себе свою противоположность, как сомневающееся в самом себе и поэтому нуждающееся в доказательстве, т. е. как недоказывающее само себя своим бытием, как непривнанное положительное утверждение, и поэтому ему противопоставляется прямым и непосредственным образом чувственно-достоверное, основывающееся на самом себе, положительное утверждение.

Но поскольку Гегель рассматривал отрицание отрицания с положительной, ваключенной в нем, стороны как единственное истинноположительное, с отрицательной, ваключенной в нем, стороны как единственно истинный акт и акт самоосуществления (Selbstbetätigung) всего бытия, постольку он нашел лишь абстрактное, логическое, спекулятивное выражение для движения истории, которая не есть еще действительная история человека как предполагаемого субъекта, а лишь акт порождения, история возникновения человека. Мы постараемся выяснить как абстрактную форму этого движения у Гегеля, так и отличие его от того же процесса у современной критики и в фейербаховской «Сущности христианства», или, вернее, мы постараемся выяснить критическую форму этого у Гегеля еще некритического движения.

Выгляд на гегелевскую систему. Нужно начинать с гегелевской феноменологии», истинного истока и тайны гегелевской философии. Феноменология. А) Самосовнание.

- Сознание. α) Чувственная достоверность, или «это», и мнение.
   Восприятие, или вещь с ее свойствами, и обман. γ) Сила и рассудок, явление и сверхчувственный мир.
- II. Самосовнание. Истина достоверности его самого: а) Самостоятельность самосовнания и его несамостоятельность, господство

и рабство. b) Свобода самосознания, стоицизм, скептицизм, несчастное сознание.

- III. Разум. Достоверность и истина равума: а) Наблюдающий равум: наблюдение природы и самосовнания. b) Осуществление разумного самосовнания посредством самого себя. Удовольствие и необходимость. Закон сердца и безумие самомнения. Добродетель и обычное течение жизни. c) Индивидуальность, реальная в себе и для самой себя. Духовное животное царство и обман или само дело. Законодательствующий разум. Законоиспытывающий разум.
  - B)  $\mathcal{I}_{yx}$ .
    - І. Истинный дух: нравственность.
    - II. Отчужденный от себя дух, образование.
  - III. Уверенный в себе дух, моральность.
- С) Религия. Естественная религия, художественная религия, откровенная религия.
  - D) Абсолютное знание.

Так как «Энциклопедия» Гегеля начинает с логики, с чистой спекулятивной мысли и кончает абсолютным внанием, самосовнательным, постигающим самого себя, философским или абсолютным, т. е. сверхчеловеческим абстрактным духом, то вся «Энциклопедия» есть не что иное, как расширенная сущность философского духа. Фейербах рассматривает еще отридание отридания, конкретное понятие. как превосходящее себя в мышлении и, в качестве мышления, желающее быть непосредственно соверданием, природой, действительностью, мышление, как его опредмечение; аналогично философский дух есть не что иное, как отчужденный дух мира, мысленно, т. е. абстрактно, постигающий себя внутри своего самоотчуждения. Логика — деньги духа, спекулятивная, выраженная в отвлеченных мыслях стоимость человека и природы, — ее, ставшая совершенно равнодушной ко всякой действительной определенности и поэтому недействительная, сущность — отрешенное (entäusserte), а поэтому абстрагирующее от природы и от действительного человека, мышление: абстрактное мышление. - Внешность этого абстрактного мышления... природа, как она есть для этого абстрактного мышления. Она внешня для духа, она его самоутрата (Selbstverlust), и он тоже постигает ее внешним образом, как абстрактную мысль, но как отрешенное, абстрактное мышление, — наконец,  $\partial yx$ , возвращающееся к своему собственному истоку мышление, которое все еще является для самого себя антропологическим, феноменологическим, психологическим, нравственным, художественным, религиозным духом, пока, наконец, он не находит себя, как абсолютное внание, в абсолютном, т. е. абстрактном, духе и не становится в отношение к самому себе, не получает свое совнательное и соответствующее ему бытие. Ибо его действительное бытие есть абстракция. — — —

У Гегеля наблюдается двоякая ошибка:

которая, во-первых, яснее всего выступает в «Феноменологии», как истоке гегелевской философии. Когда, например, он рассматривает богатство, государственную власть и т. д. как сущности, отчужденные от человеческой сущности, то он берет их только в их отвлеченной форме... они — отвлеченные сущности (Gedankenwesen) и поэтому только отчуждение чистого, т. е. абстрактного, философского мышления. Поэтому все движение заканчивается абсолютным внанием. То, от чего отчуждены эти предметы и чему они противостоят с притяванием на действительность, - это именно абстрактное мышление. Философ — сам абстрактная форма отчужденного человека — выдает себя за масштаб отчужденного мира. Поэтому вся история отрешения и все устранение отрешения есть не что иное, жак история производства абстрактного, т. е. абсолютного, мышления. логического, спекулятивного мышления. Отчуждение, образующее поэтому собственный интерес этого отрешения и снятия этого отрешения, представляет противоположность внутри самой мысли между в-себе и для-себя, между сознанием и самосознанием, объектом и субъектом, т. е. противоположность между абстрактным мышлением и чувственной действительностью или действительной чувственностью. Все иные противоположности и движения этих противоположностей суть только видимость, оболочка, экзотерическая форма этих единственно интересных противоположностей, составляющих смысл иных мирских противоположностей. В качестве полагаемой и подлежащей снятию сущности отчуждения является не то, что человеческая сущность опредмечивается нечеловечески, в противоположность самой себе, а то, что она опредмечивается в отличие и в противоположность абстрактному мышлению. Следовательно, присвоение существенных сил человека, ставших предметами, притом чужими предметами, есть прежде всего присвоение, происходящее только в сознании, в чистом мышлении, т. е. в абстракции, есть присвоение этих предметов как мыслей и движений мыслей; поэтому уже в «Феноменологии» — несмотря на весь ее отридательный и критический характер и несмотря на действительно содержащуюся в ней, часто далеко упреждающую повднейшую дедукцию, критикууже заключен в скрытом виде, в качестве зародыша, потенции, тайны, некритический позитивизм и столь некритический идеализм

повднейших гегелевских произведений, это философское разложение и воскресение наличной эмпирии.

Во-вторых: требование восстановления предметного мира для человека, — непример, познание того, что чувственное сознание не есть вовсе абстрактно чувственное сознание, а человечески чувственное сознание, что религия, богатство и т. д. являются только отчужденной действительностью человеческого опредмечивания ставших активными человеческих существенных сил и что поэтому они являются только путем к истинной человеческой действительности, — это присвоение или понимание этого процесса имеет поэтому у Гегеля такой вид, что чувственность, религия, государственная власть и т. д. являются духовными сущностями, ибо только дух есть истинная сущность человека, а истинная форма духа, это — мыслящий дух, логический спекулятивный дух. Человечность природы и созданной историческим процессом природы, продуктов человека, обнаруживается в том, что они являются продуктами абстрактного духа, а постольку также и духовными моментами, отвлеченными сущностями.

Поэтому «Феноменология» есть скрытая, не ясная еще для самой себя и мистифицирующая критика; но поскольку она привнает отчуждение человека, — хотя человек в ней появляется только в форме духа, — постольку в ней лежат в скрытом виде все элементы критики, подготовленные и разработанные часто уже в форме, далеко поднимающейся над гегелевской точкой эрения. Отделы «о несчастном сознании», о «честном сознании», о борьбе «благородного и низкого совнания» и т. д., и т. д. содержат в себе — хотя еще в отчужденной. форме — критические элементы целых областей жизни, как, например, религии, государства, гражданской живни и т. д. И точно так, как сущность, предмет, у него всегда отвлеченная сущность, так и субъект есть всегда сознание или самосознание или, вернее, предмет является всегда только как абстрактное сознание, а человек только как самосознание. Поэтому равличные имеющиеся в «Феноменологии» формы отчуждения являются только разными формами совнания и самосовнания. Подобно тому как абстрактное сознание — под видом которого рассматривается предмет — есть в себе только момент отличения самосознания, так, в качестве результата движения, получается тожество самосовнания с совнанием, абсолютное внание, пропсходящее уже не во-вне, но только в себе самом, движение абстрактного мышления, т. е. в качестве результата получается диалектика чистой мысли.

Величие гегелевской «Феноменологии» и ее конечных результатов — диалектики отрицания как движущего и порождающего прин-

ципа — ваключается в том, что Гегель рассматривает самопорождение человека как процесс, рассматривает опредмечение (Vergegenständlichung) как распредмечивание (Entgegenständlichung), как отрешение и снятие этого отрешения, в том, что он, вначит, усматривает сущность труда и понимает предметного человека, истинного действительного человека, как результат его собственного труда. Истинное, деятельное отношение человека к себе, как к родовому существу, или осуществление себя как действительного родового существа, т. е. как человеческого существа, возможно только потому, что человек действительно создает все свои родовые силы — а это опять-таки возможно лишь благодаря коллективной деятельности человечества, возможно лишь как результат истории — и относится к ним как к предметам, что опять-таки возможно сперва лишь в форме отчуждения.

Мы покажем подробно односторонность и ограниченность Гегеля в заключительной главе «Феноменологии» об абсолютном внании, в главе, являющейся резюме и квинт-эссенцией «Феноменологии» и заключающей в себе отношение «Феноменологии» к спекулятивной диалектике и взгляд Гегеля на обе и их взаимное отношение.

Предварительно мы ваметим лишь следующее. Гегель стоит на точке врения современной политической экономии. Он рассматривает труд как сущность, как подтверждающую себя сущность человека; он видит только положительную сторону труда, но не отрицательную. Труд, это — для-себя-становление человека в рамках отрешения, или труд — это есть отрешенный человек. Гегель внает и привнает только один вид труда, именно — абстрактно-духовный труд. Таким образом, Гегель признает за сущность философии то, что вообще образует ее сущность, именно — отрешение знающего себя человека или мыслящую себя отрешенную науку; он умеет поэтому собрать воедино разрозненные моменты предшествующей философии и ивобравить свою философию как единственную настоящую философию. Ив дела (Тип) философии Гегель внает то, что сделали другие философы, именно — что они рассматривают отдельные моменты природы и человеческой жизни как моменты самосовнания, притом абстрактного самосовнания; поэтому его наука абсолютна.

Перейдем теперь к вопросу об абсолютном внании, последней главе «Феноменологии».

Суть дела в том, что *предмет сознания* есть не что иное, как *самосовнание*, или что предмет есть лишь *опредмеченное самосознание*, самосовнание как предмет (человеческого самосовнания). Поэтому нужно преодолеть *предмет сознания*. *Предметность*, как таковая,

имеет силу для отчужденного, не соответствующего человеческой сущности, не соответствующего самосовнанию, отношения человека. Значит, обратное присвоение порождаемой, как чужое, под категорией (Bestimmung) отчуждения, предметной сущности человека служит не только для того, чтобы снять отчуждение, но чтобы снять и предметность, т. е. человек рассматривается как непредметное, спиритуалистическое существо.

Гегель следующим обравом описывает движение *преодоления* предмета сознания:

Предмет показывается не только как возвращающийся в самость (это по Гегелю одностороннее, т.е. замечающее лишь одну сторону понимание этого движения). Человек приравнивается самости (Selbst). Но самость есть только рассматриваемый абстрактно и порождаемый абстракцией человек. Человек — этоистичен (ist selbstisch). Его глаз, его ухо и т. д. эгоистичны; каждая из его существенных сил обладает в нем свойством эгоистичности (Selbstigkeit). Но именно поэтому совершенно неверно говорить: самосознание обладает глазом, ухом, существенной силой. Не человеческая природа есть качество самосознания, а самосознание есть качество человеческой природы, человеческого глаза и т. д.

Абстрагированная для себя и утвержденная самость, это — человек как абстрактный эгоист, это — эгоизм, поднятый в его чистой абстракции до степени мышления (ниже мы к этому вернемся).

Человеческая сущность, человек для Гегеля равновначащи самосовнанию. Поэтому всякое отчуждение человеческой сущности есть
не что иное, как отчуждение самосовнания. Отчуждение самосовнания не рассматривается как выражение, как отражающееся в внании
и мышлении выражение действительного отчуждения человеческой
сущности. Действительное, являющееся реальным отчуждение, есть
скорее по своему внутреннейшему скрытому — и раскрываемому
только философией — существу не что иное, как явление отчуждения
действительной человеческой сущности, самосовнания. Поэтому
наука, постигающая это в отвлеченных понятиях, навывается «Феноменологией». Поэтому всякое обратное присвоение отчужденной
предметной сущносты является включением в самосовнание: овладевающий своей сущностью человек есть лишь овладевающее предметной сущностью самосовнание, и поэтому возвращение предмета в
самость есть обратное присвоение предмета.

Если выразить всесторонне преодоление предмета сознания, то оно состоит в том,

- 1) что предмет, как таковой, представляется совнанию как исчевающий;
- 2) что отрешение самосовнания полагает (setzt) вещественность (Dingheit):
- 3) что это отрешение имеет не только отрицательное, но и положительное вначение;
- 4) что оно имеет его не только  $\partial$ ля нас, или в себе, но и  $\partial$ ля него самого (самосовнания);
- 5) что для него отрицание предмета, или снятие им самого себя, приобретает положительное значение благодаря тому, или оно знает эту ничтожность его потому, что оно отрешается от самого себя, ибо в этом отрешении оно полагает себя как предмет, или полагает предмет как самого себя, из-за нераздельного единства для-себя-бытия;
- 6) с другой стороны, вдесь заключен также и второй момент, именно, что оно сняло и приняло в себя это отрешение и предметность и, следовательно, находится при себе, в своем инобытии, как таковом;
- 7) это есть движение сознания, и это есть поэтому совокупность его моментов;
- 8) оно должно также относиться к предмету согласно совокупности его определений и рассматривать его с точки врения каждого из этих определений. Эта совокупность определений предмета делает его в себе духовной сущностью, и для совнания он поистине становится таковой благодаря постиганию каждого отдельного определения предмета как самости, или благодаря вышеназванному духовному отношению к ним.
- Ad 1. То, что предмет, как таковой, представляется сознанию как исчезающий, это и есть вышеупомянутое возвращение предмета в самость.
- Аd 2. Отрешение самосовнания полагает вещественность. Так как человек есть самосовнание, то его отрешенная предметная сущность, или вещественность (то, что есть для него предмет, а предметом поистине является для него только то, что есть для него существенный предмет, что, вначит, есть его предметная сущность. Так как субъектом делается не действительный человек, как таковой, и, вначит, не природа—ведь человек есть человеческая природа,—а только абстракция человека, самосовнание, то вещественность может быть только отрешенным самосовнанием), тожественна с отрешенным самосовнанием, и вещественность полагается этим отрешением. Вполне естественно как то, что живое, естественное, наделенное предметными, т. е. материальными, существенными, силами,

существо обладает действительными и естественными предметами своего существа, так и то, что его самоотрешение есть полагание некоторого действительного, но выступающего в форме внешности и, вначит, не принадлежащего к его существу и возвышающегося над ним предметного мира. В этом нет ничего непонятного и загадочного; было бы, наоборот, загадочно обратное. Но точно так же ясно, что самосознание, т. е. его отрешение, может полагать только вещественность, т. е. опять-таки только абстрактную вещь, вещь абстракции, а не действительную вещь. Ясно поэтому, далее, что вещественность не представляет ничего самостоятельного, существенного по отношению к самосовнанию, а является только его совданием, чем-то полагаемым им, и что это полагаемое не утверждает самого себя, а есть только утверждение акта полагания, закрепляющего на мгновение свою энергию в виде продукта и сообщающего ему для видимости — но опять-таки только на мгновение — роль самостоятельного, действительного существа.

Когда действительный телесный, стоящий на твердой, круглой вемле, обнаруживающий все природные силы человек полагает, благодаря своему отрешению, свои действительные, предметные существенные силы как чужие предметы, то не полагание есть субъект: им является субъективность предметных существенных сил, действие которых должно поэтому быть предметным. Предметная сущность действует предметным образом, и она не действовала бы предметным образом, если бы предметное не заключалось в его существенном определении. Она творит, полагает только предметы, потому что она полагается только предметами, потому что она есть коренным образом *природа*. Значит, в акте полагания она не переходит от своей «чистой деятельности» к творению предмета, а ее предметный продукт только подтверждает ее предметную деятельность, ее деятельность как естественной предметной сущности. Мы видим здесь, что последовательно проведенный гуманизм или натурализм отличается как от идеализма, так и от материализма, являясь объединяющей их истиной. Мы видим в то же время, что только натурализм способен понять акт всемирной истории.

Человек является непосредственно природным существом. В качестве природного существа, притом живого природного существа, он отчасти наделен естественными силами, исизненными силами, является деятельным природным существом; эти силы существуют в нем в виде вадатков и способностей, в виде инстинктов; отчасти же, в качестве естественного, телесного, чувственного, предметного существа, он, подобно животным и растениям, является страдающим,

обусловленным и ограниченным существом, т. е. предметы его инстинктов существуют вне него как независимые от него предметы; но эти предметы суть предметы, служащие для удовлетворения его потребностей; вто необходимые, существенные для утверждения и осуществления его существенных сил предметы. То, что человек есть телесное, естественное, живое, действительное, чувственное, предметное существо, означает то, что он имеет действительные и чувственные предметы предметом своего существа, своего проявления жизни, или что он может проявить свою жизнь только на действительных, чувственных предметах. Быть предметным, естественным, чувственным — это все равно, что иметь вне себя предмет, природу, чувство или быть самому предметом, природой, чувством для некоторого третьего существа. Голод есть естественная потребность; повтому для его удовлетворения и утоления ему необходима *природа* вне его, предмет вне его. Голод, это — предметная потребность одного тела в другом, находящемся вне его, необходимом для его дополнения и для проявления его жизни, предмете. Солнце есть предмет растения, необходимый для него, утверждающий его жизнь предмет, подобно тому как растение есть предмет солнца, в качестве обнаружения животворной силы солнца, как предметное существо — сила солнца.

Существо, не имеющее вне себя своей природы, не есть естественное существо, оно не причастно к сущности природы. Существо, не имеющее никакого предмета вне себя, не есть предметное существо. Существо, не являющееся само предметом для третьего существа, не имеет своим предметом никакого существа, т. е. не ведет себя предметным образом, его бытие совершенно не предметно.

Непредметное существо, это — чудовищное существо (Unvesen). Возьмите какое-нибудь существо, которое не есть само предмет и не имеет предмета. Подобное существо было бы, во-первых, единственным существом, вне его не существовало бы никакого существа, оно существовало бы одиноко, одно. Ведь поскольку существуют предметы вне меня, поскольку я не один, постольку я — другой, другая действительность, чем предмет вне меня. Значит, для этого третьего предмета я — другая действительность, чем он, т. е. я — его предмет. Таким образом, существо, не являющееся предметом другого существа, предполагает, что не существует ни одного предметного существа. Поскольку я имею предмет, этот предмет имеет меня предметом. Но непредметное существо, это — не действительное, не чувственное, только мыслимое, только воображаемое существо, это — абстрактное существо. Быть чувственным, т. е. быть действительным,

это вначит быть предметом чувства, быть *чувственным* предметом, т. е. иметь вне себя чувственные предметы, иметь предметы своей чувственности. Быть чувственным вначит быть страдающим.

Поэтому человек, как предметное, чувственное существо, есть страдающее существо; ощущая свои страдания, он является страстным существом. Страсть — это есть энергично стремящаяся к своему предмету существенная сила человека.

Но человек не только природное существо, он есть человеческое природное существо, т. е. существующее для самого себя существо, и он поэтому родовое существо. В качестве такового родового существа, он должен утвердить и осуществить себя как в своем бытии, так и в своем внании. Значит, человеческие предметы в том виде, как они непосредственно даются человеку, не являются природными предметами; и точно так же человеческое чувство в том виде, как оно есть непосредственным, предметным образом, не есть человеческая чувственность, человеческая предметность. Человеческому существу не дана непосредственно-адэкватным образом природа ни с объективной стороны, ни с субъективной стороны. > И подобно тому как все естественное должно возникнуть, так и человек имеет свой акт возникновения, историю, которая, однако, носит для него совнательный характер и является поэтому, в качестве акта возникновения, совнательно снимающим себя актом возникновения. История есть истинная естественная история человека.

*B-третьих.* Так как это полагание вещественности есть само только видимость, противоречащий сущности чистой деятельности акт, то оно должно быть снова снято, а вещественность должна быть отрицаема.

Ad 3, 4, 5, 6.

3) Это стремление совнания имеет не только отрицательное, но и положительное вначение, и 4) оно имеет это положительное вначение не только для нас, или в себе, но и для него самого, для совнания. 5) Для него отрицание предмета, или снятие им самого себя, приобретает положительное вначение, благодаря тому, или оно знает эту ничтожность его потому, что оно отрешается от самого себя, ибо в этом отрешении оно полагает себя как предмет, или полагает предмет как самого себя, из-за нераздельного единства для-себя-бытия. 6) С другой стороны, вдесь ваключен также и второй момент, именно—что оно сняло и приняло в себя это отрешение и предметность и, следовательно, находится при себе, в своем инобытии, как таковом.

Мы уже видели, что присвоение отчужденной предметной сущности, или снятие предметности под категорией отчуждения, — кото-

рое должно развиваться от безравличной чуждости до действительного враждебного отчуждения, — служит Гегелю в то же время и даже главным образом для того, чтобы снять предметность, ибо самосовнание находит соблавнительную сторону отчуждения не в определенном характере предмета, а в его предметном характере. Поэтому предмет есть нечто отрицательное, само себя снимающее, есть ничтожсность. Эта ничтожность предмета имеет для сознания не только отрицательное, но и *положительное* вначение, ибо ничтожность предмета есть самоосуществление (Selbstbetätigung) непредметности, абстракции его самого. Для самого сознания ничтожность предмета имеет вначение потому, что оно рассматривает эту ничтожность, предметную сущность, как свое самоотрешение, что оно внает, что эта ничтожность существует только благодаря его самоотрешению... Способ, каким существует совнание и каким нечто существует для него, это — знание. Знание есть его единственный акт. Поэтому нечто становится для совпания постольку, поскольку оно внает это нечто. Знание есть его единственное предметное отношение. Сознание внает ничтожность предмета, т. е. неотличимость предмета от него, небытие предмета для него, благодаря тому, что оно внает, что предмет есть его самоотрешение, т. е. оно знает себя — знание как предмет, благодаря тому, что предмет есть только видимость предмета, есть некое марево, а по сущности своей есть не что иное, как само внание, которое противопоставляет себя самого себе самому и поэтому противопоставило себе ничтожность, нечто, не имеющее вовсе предметности вне внания; иначе говоря, внание впает, что, поскольку оно относится к какому-нибудь предмету, оно есть только вне (ausser) себя, отрещается от себя (entäussert), что оно само является для себя предметом, пли же, что то, что является ему как предмет, есть лишь оно само.

С другой стороны, по словам Гегеля, вдесь имеется и второй момент, именно, что самосовнание сняло и приняло с себя это отрешение и предметность и, следовательно, находится при себе, в своем инобытии как таковом.

В этом рассуждении мы имеем собранными воедино все иллювии отвлеченного умоврения.

Во-первых: совнание, самосовнание находится при себе, в своем инобытии, как таковом. Поэтому оно, — или, если мы будем абстрагировать вдесь от гегелевской абстракции и возьмем вместо самосовнания самосовнание человека, — поэтому оно находится при себе, в своем инобытии, как таковом. В этом ваключается то, что совнание, внание как внание, мышление как мышление, выдает себя ва

нечто иное, чем оно есть, выдает себя за чувственность, действительность, жизнь. Мышление, превосходящее самого себя в мышлении (Фейербах). Эта сторона заключена здесь постольку, поскольку совнание, только как сознание, находит соблази не в отчужденной предметности, а в предметности, как таковой.

Во-вторых: вдесь ваключено то, что поскольку самосовнательный человек признал и снял, как самоотрешение, духовный мир — или всеобщее духовное бытие своего мира, - постольку он все же снова утверждает этот мир в этом отрешенном виде, выдает его за его истинное бытие, уверяет, что он находится при себе, в своем инобытии как таковом. И таким образом, после уничтожения, например, религии, после признания в религии продукта самоотрешения, он все же снова утверждается в религии как религии. Здесь ваключается корень ложного гегелевского повитивизма или его лишь мнимого критицизма то, что Фейербах называет полаганием, отрицанием, восстановлением религии и теологии, но что можно рассматривать более общим обравом. Значит, разум находится при себе в неразумии как неразумии. Человек, понявший, что в праве, политике и т. д. он ведет отрешенную жизнь, ведет в этой своей отрешенной жизни, как таковой, свою истинную человеческую живнь. Таким образом, истинным знанием и жизнью является самополагание, самоутверждение в противоречии с самим собой, в противоречии как с внанием, так и с сущностью предмета.

Таким образом, не может быть и речи о приспособлении Гегеля к религии, к государству и т. д., так как эта ложь есть ложь его принципа.

Когда я знаю, что религия есть отрешенное человеческое самосовнание, то я внаю, что в ней, как религии, утверждаются не мое самосовнание, но мое отрешенное самосовнание. Значит, я внаю, что мое, принадлежащее самому себе, своей сущности, самосовнание утверждается не в религии, но, наоборот, в уничтожсенной, снятой религии.

Поэтому у Гегеля отрицание отрицания не есть утверждение даже истинной сущности отрицанием мнимой сущности, но утверждение мнимой сущности, или отчужденной от себя сущности, в ее отрицании, или отрицание этой мнимой сущности как предметной, находящейся вне человека и невависимой от него сущности и превращение ее в субъект. Поэтому своеобразную роль играет у него снимание, в котором соединены как отрицание, так и сохранение, утверждение.

Так, например, в гегелевской философии права снятое частное право есть нравственность, снятая нравственность — семья, снятая

семья — гражданское общество, снятое гражданское общество государство, снятое государство — всемирная история. В реальной действительности частное право, нравственность, семья, гражданское общество, государство и т. д. сохраняются, но они стали моментами, формами существования человека, которые не имеют силы в изолированном виде, переходят друг в друга и порождают друг друга и т. д. Моменты движения. В их действительном существовании эта их подвижная сущность скрыта, она обнаруживается, проявляется только в мышлении, в философии, и поэтому мое истинное религиовное бытие есть мое религиозно-философское бытие, мое истинное политическое бытие есть мое философски-правовое бытие, мое истинное натуральное бытие есть мое натурфилософское бытие, мое истинное художественное бытие есть мое художественно-философское бытие, мое истинно-человеческое бытие есть мое философское бытие. Таким же обравом истинная форма существования религии, государства, природы, искусства, это — философия религии, философия природы, философия государства, философия искусства. Но если истинным бытием религии является для меня только философия религии и т. д., то поистине религиозен я лишь в качестве философа религии, благодаря чему я отрицаю действительную религиовность и действительно религиозного человека. Но в то же время я их и утверждаю, отчасти в рамках своего собственного бытия или в рамках чужого бытия, которое я им противопоставляю, ибо это есть лишь философское выражение их, отчасти же в их собственной первоначальной форме, ибо они имеют значение для меня только как мнимое инобытие, как аллегории, как скрытые под чувственными оболочками формы их собственного истинного, т. е. моего философского бытия. Точно таким же образом снятое качество есть количество, снятое количество — мера, снятая мера — сущность, снятая сущность — явление, снятое явление — действительность, снятая действительность — понятие, снятое понятие — объективность, снятая объективность — абсолютная идея, снятая абсолютная идея  $npupo\partial a$ , снятая природа — субъективный дух, снятый субъективный дух — нравственный объективный дух, снятый нравственный дух — искусство, снятое искусство — религия, снятая религия абсолютное знание.

С одной стороны, это снятие есть снятие мысленной сущности, и, вначит, мысленная частная собственность снимается в мыслях нравственности. И так как мышление воображает себе, что оно есть непосредственно инобытие себя, есть чувственная действительность, так как, вначит, его действие имеет для него вначение чувственного

реального действия, то это мыслящее снимание, оставляющее в действительности нетронутым свой предмет, полагает, что оно его действительно преодолело; с другой стороны, так как этот предмет стал для мышления мысленным моментом, то он представляется ему в его действительности самоутверждением самого себя, утверждением самосовнания абстракции.

Поэтому, с одной стороны, то бытие, которое Гегель снимаем в философии, не есть вовсе действительная религия, государство, природа, а религия, рассматриваемая уже как предмет знания, как догматика; то же самое относится к науке о государстве и к естествовнанию. С другой же стороны, он находится в противоположности как к действительной сущности, так и к непосредственной, нефилософской науке или к нефилософским понятиям этой сущности. Поэтому он противоречит их ходячим понятиям.

С другой стороны, религиозный и т. д. человек может найти у Гегеля свое последнее утверждение.

Следует теперь рассмотреть положительные моменты гегелевской диалектики в рамках категории отчуждения.

а) Снимание как предметное движение, вбирающее в себя обратно отрешение. Это — выраженная в категории отчуждения идея о присвоении предметной сущности путем снятия ее отчуждения; это отчужденный взгляд на действительное опредмечение человека, на действительное присвоение его предметной сущности путем уничтожения отчужденной категории предметного мира, путем снятия его в его отчужденном бытии, подобно тому как этеизм, в качестве снятия бога, овначает становление теоретического гуманивма, а коммунивм, в качестве снятия частной собственности, овначает требование обратно действительной человеческой жизни, как его собственности, так становление практического гуманизма, или атеизма, есть опосредствованный путем снятия религии гуманизм, а коммунизм -опосредствованный путем снятия частной собственности гуманивм. Только путем снятия этого опосредствования — являющегося, однако, необходимой предпосылкой — получается положительно начинающийся с себя самого, положительный гуманивм.

Но атеизм, коммунизм, это — вовсе не бегство, не абстракция, не утрата порожденного человеком предметного мира, его принявших предметную форму существенных сил, не возвращающаяся к неестественной, неразвитой простоте нищета. Они, наоборот, представляют действительное становление, действительно происходящее для человека осуществление его сущности, осуществление его сущности как чего-то действительного.

Таким образом, Гегель, рассматривая — хотя опять-таки в отчужденной форме — положительный смысл отнесенного к самому себе отрицания, — рассматривает вместе с тем самоотчуждение, отрешение от сущности (Wesensentäusserung), распредмечивание и дереаливацию человека как самоприобретение, обнаружение сущности (Wesensäusserung), опредмечивание, реализацию. 

Коротко говоря, он рассматривает — в рамках абстракции — труд как акт самопорождения человека, отношение к себе как к чужой сущности, и осуществление себя как чужой сущности, как становящееся родовое сознание и родовую жизнь.

b) Но у Гегеля — независимо или, вернее, под влиянием уже описанного выше искажения — этот акт, во-первых, носит только формальный характер, потому что он абстрактен, потому что человеческая сущность сама имеет значение только как абстрактная, мыслящая сущность, как самосознание, и,

во-вторых, так как эта точка врения формальна и абстрактна, то снятие отрешения становится утверждением отрешения, иначе говоря, для Гегеля это движение самопорождения, самопредмечивания— в качестве самопрешения и самопчуждения— есть абсолютное и поэтому последнее, имеющее само себя целью, успокоившееся в себе и дошедшее до своей сущности человеческое проявление жизни. Поэтому это движение в его абстрактной форме, как диалектика, рассматривается как истинно человеческая жизнь; но так как оно все же абстракция, отчуждение человеческой жизни, то оно рассматривается как божественный процесс, как божественный процесс человека, процесс, который проделывает его отличная от него, абстрактная, чистая, абсолютная сущность.

В-третьих, этот процесс должен иметь носителя, субъекта; но субъект получается лишь в качестве результата; поэтому этот результат, знающий себя как абсолютное самосознание, субъект, есть бог, абсолютный дух, знающая себя и осуществляющая себя идея. Действительный человек и действительная природа становятся просто предикатами, символами этого недействительного, скрытого человека и этой недействительной природы. Поэтому отношение между субъектом и предикатом абсолютно извращено: это — мистический субъект объект или посягающая на область объекта субъективность, абсолютный субъект как процесс, как отрешвшийся и возвращающийся к себе из этого отрешения и в то же время принимающий его в себя обратно субъект, и субъект как этот процесс, как чистое, безостановочное кружение в себе. Формальное и абстрактное понимание акта самопорождения или самоопредмечивания человека.

Так как Гегель приравнивает человека самосовнанию, то отчужденный предмет, отчужденная существенная действительность человека, есть не что иное, как сознание, как только мысль об отчуждении, его абстрактное и потому бессодержательное и недействительное выражение, отрицание. Поэтому и снятие отрешения есть тоже не что иное, как абстрактное, бессодержательное снятие этой бессодержательной абстракции, есть отрицание отрицания. Поэтому содержательная, живая, чувственная конкретная деятельность самоопредмечивания становится простой абстракцией, абсолютной отрицательностью, абстракцией, которая, в свою очередь, закрепляется как таковая и мыслится как самостоятельная деятельность, как деятельность просто. Так как эта так навываемая отрицательность есть не что иное, как абстрактная, бессодержательная форма вышеуказанного действительного живого акта, то и содержание ее может быть только формальным, может получаться путем абстракции от старого содержания. Поэтому это - общеабстрактные, присущие всякому содержанию - вначит, имеющие силу для всякого содержания, а также и бевравличные ко всякому содержанию — абстрактные формулы, формы мышления, логические категории, оторванные от действительного духа и от действительной природы (мы в дальнейшем разберем еще логическое содержание абсолютной отрицательности).

Положительная сторона сделанного здесь Гегелем в его спекулятивной логике ваключается в том, что onpedenenuse nonsmus, общие и неизменные формы мышления, представляют в их самостоятельности по отношению к природе и духу необходимый ревультат всеобщего отчуждения человеческой сущности, а вначит и человеческого мышления, и что Гегель поэтому изобравил их как моменты процесса абстранции. Так, например, снятое бытие есть сущность, снятая сущность — понятие, снятое понятие... абсолютная идея. Но что такое абсолютная идся? Она, в свою очередь, опять-таки снимает самое себя, если она не хочет опять проделать сначала весь акт абстракции и удовольствоваться тем, чтобы быть совокупностью абстракций или постигающей себя абстракцией. Но абстракция, постигающая себя как абстракцию, знает, что она есть ничто; она должна отказаться от себя, абстракции, и таким образом она приходит к сущности, являющейся прямой противоположностью ее, приходит к *природе*. Таким образом, вся логика является доказательством того, что абстрактное мышление для себя есть ничто, что абсолютная идея для себя есть ничто, что только природа есть нечто.

Абсолютная идея, абстрактная идея, которая, \*рассматриваемая под углом врения единства с собою, есть созерцание» (Hegels Enzyklo-

pädie, 3 Aus., р. 222), которая «в своей абсолютной истине решается свободно произвести из себя момент своей особенности, или первого определения и инобытия, непосредственную идею как свое отражение, решается отпустить себя на свободу как природу», вся эта столь странно кривляющаяся пдея, заставившая гегельянцев так страшно ломать себе голову, есть не что иное, как абстракция — т. е. абстрактный мыслитель, — которая, наученная опытом и уяснив себе истину его, решается, под многочисленными ложными и тоже абстрактными условиями, отказаться от себя и поставить на место своего при-себебытия, небытия, всеобщности и неопределенности свое инобытие, особенное, определенное; которая решается отпустить от себя свободно природу, скрывавшуюся в ней как абстракция, как мысленная вещь, т. е. решается покинуть абстракцию и взглянуть под конец на свободную от нее природу. Абстрактная идея, становящаяся непосредственно созерцанием, есть не что иное, как абстрактное мышление, которое отказывается от себя и решается стать соверцанием. Весь этот переход от логики к натурфилософии есть не что иное, как столь трудный для абстрактного мыслителя и поэтому столь странно описываемый им переход от абстрагирования к созерцанию. Мистическое чувство, которое гонит философа из области абстрактного мышления в сферу соверцания, это - скука, тоска по содержанию. Отчужденный от самого себя человек, это также — отчужденный от своей сущности, т. е. от своей естественной и человеческой сущности, мыслитель. Поэтому его мысли, это - какие-то находящиеся вне природы и вне человека неподвижные духи. Гегель собрал и запер в своей «Логике» всех этих неподвижных духов, рассматривая каждого ив них сперва как отрицание, т. е. как отрешение человеческого мышления, а ватем как отрицание отрицания, т. е. как снятие этого отрешения, как действительное проявление человеческого мышления; но, находясь само еще в плену отчуждения, это отрицание отрицания есть отчасти восстановление его в его отчуждении, отчасти остановка у последнего акта, отнесение себя к самому себе в отрешении, как истинном бытии этих неподвижных духов (т. е. Гегель на место этих неподвижных абстракций ставит кружащийся в себе акт абстракции); благодаря этому он смог указать источник всех этих, принадлежащих по своему первоначальному происхождению к различным философским школам и ненадлежащих понятий, смог собрать их и создать, в качестве предмета критики, на место одной определенной абстракции абстракцию исчерпывающего, всеобъемлющего типа (мы повже увидим, почему Гегель отделяет мышление от субъекта; но и теперь уже ясно, что если нет человека, то и проявление его сущности не

может быть человеческим, и, вначит, нельзя также рассматривать мышление в качестве проявления сущности человека, как человеческого, естественного, наделенного главами, ушами и т. д., живущего в обществе, мире и природе, субъекта); отчасти же — поскольку эта абстракция рассматривает самое себя и испытывает бесконечную скуку от самой себя, откав абстрактного, ограничивающего себя только в мышлении, мышления, которое существует без глав, без вубов, без ушей, без всего, является у Гегеля решением признать природу как сущность и отдаться соверцанию.

Но и npupoda, рассматриваемая абстрактно, для себя, закрепленная в своем отделении от человека, есть для человека ничто. Само собой понятно, что абстрактный мыслитель, решившийся перейти к соверцанию, соверцает природу абстрактно. Подобно тому нак прежде природа представляла в своей скрытой от самого мыслителя и загадочной форме абсолютную идею, абстракцию (Gedankending), так теперь мыслитель, отпустив природу от себя, отпустил в действительности только эту абстрактную природу, только абстракцию (Gedankending) природы, хотя и с уверенностью, что она есть инобытие мысли, что она есть действительная, соверцаемая, отличная от абстрактного мышления природа. Или, говоря человеческим языком, соверцая природу, абстрактный мыслитель узнает, что существа, которые в божественной диалектике он мнил себе совдать, как чистые продукты самодовлеющей и никогда не разглядывающей действительности работы мысли, из ничего, из чистых абстранций, он увнает, что они не что иное, как абстранции некоторых природных явлений (Naturbestimmungen). Таким образом, вся природа является для него только повторением в чувственной, внешней форме логических абстракций. Он снова анализирует ее и эти абстракции. И, вначит, его соверцание природы есть лишь акт утверждения его абстракции соверцания природы, есть лишь сознательно повторяемый им (акт) порождения.

Рассмотрим на минуту гегелевское определение природы и переход от природы к духу.

«Природа получилась, как идея, в форме инобытия. Так как идея...» > ход его абстракции. Так, например, время — это отрицательность, отнесенная к самой себе (стр. 238, 1. с.). Снятому становлению как ту-бытию (Dasein) соответствует в натурфилософии снятое движение как материя. Свет есть натурфилософская форма рефлексии в себе. Тело, как луна и комета, это — натурфилософская форма противоположености, которая, согласно «Логике», есть, с одной стороны, покоящееся на самом себе положительное, а с дру-

гой стороны, покоящееся на самом себе *отрицательное*. Земля есть натурфилософская форма логического основания, как отрицательного единства противоположностей, и т. д.

Природа как природа, т. е. поскольку она еще отличается чувственно от этого тайного, скрытого в ней смысла, природа, отделенная, отличная от этих абстракций, есть ничто, есть ничто, сохраняющее себя как ничто. Она бессмысленна или имеет только смысл внешности, которая была снята.

«В конечно-телеологической точке эрения заключается та правильная предпосылка, что природа не содержит в себе самой абсолютных целей», стр. 225. Ее цель, это — утверждение абстракции. «Природа получилась, как идея, в форме инобытия. Так как идея, таким образом, существует как отрицание самой себя или внешне для себя к себе, то природа не внешня, не только относительна по отношению к этой идее, но внешность составляет то определение, в котором она является как природа», стр. 227. Внешность следует понимать вдесь не как проявляющуюся во-вне и открывающуюся для света, для чувственного человека, чувственность; внешность надо вдесь понимать в смысле отрешения, в смысле отсутствия, недостатка, которого не должно быть. Ибо истинное все еще есть идея. Природа есть только форма ее инобытия; и так как абстрактное мышление есть сущность, то то, что внешне по отношению к ней, есть по своей сущности только внешнее. Абстрактный мыслитель познает в то же время, что чувственность есть сущность природы, есть внешность в противоположность самодовлеющему (in sich webend) мышлению. Но в то же время он выражает эту противоположность таким обравом, что эта внешность природы, ее противоположность мышлению, есть ее несовершенство, что, поскольку она отличается от абстракции, она есть несовершенное существо. Существо, несовершенное не только для меня, а несовершенное в самом себе, имеет нечто вне себя, чего ему нехватает, т. е. его сущность есть нечто иное, чем оно само. Поэтому для абстрактного мыслителя природа должна снять самое себя, ибо он и положил (gesetzt) ее как некоторую по своей потенции снятую сущность.

«Дух имеет для нас своей предпосылкой природу, представляя ее истину, а значит, и ее абсолютное первое. Природа исчевла в этой истине, и дух получился как достигшая своего для-себя-бытия идея, объектом которой, а в то же время и субъектом, является понятие. Это тожество есть абсолютная отрицательность, потому что в природе понятие имеет свою полную внешнюю объективность, но это его отречение снято, и он в ней стал тожественным с самим собой.

Таким образом, он есть это тожество только в качестве возвращения из природы», стр. 392 (§ 381).

«Обнаружение (Offenbaren), которое, в качестве абстрактной идеи, есть непосредственный переход, становление природы, есть, в качестве обнаружения свободного духа, полагание (Setzen) им природы как своего мира, — полагание, которое, в качестве рефлексии, есть в то же время предполагание (Voraussetzen) мира как самостоятельной природы. Обнаружение в понятии есть сотворение духом природы как своего бытия, в котором он дает себе утверждение и истину своей свободы» (§ 384). Абсолютное есть дух; это есть выствее определение абсолютного»...

## 4. [Потребности, производство и разделение труда.]

7. Мы видели, какое вначение имеет — при допущении наличия социализма — богатство человеческих потребностей, а вначит и ноный способ производства и также новый предмет производства. Новое проявление человеческой существенной силы и новое обогащение человеческой сущности. При господстве же частной собственности мы наблюдаем обратное отношение. Всякий человек спекулирует на том, чтобы совдать новую потребность для другого человека, чтобы толкнуть его на новую жертву, чтобы поставить его в новую зависимость и склонить его к новому способу наслаждения, а вначит и экономического раворения. Всякий стремится поставить другого человека в зависимость от чужсой существенной силы, чтобы найти в этом удовлетворение своей собственной своекорыстной потребности. Поэтому вместе с ростом массы предметов растет царство чужих существ, которым подчинен человек, и каждый новый продукт, это новая ступень вваимного обмана и взаимной эксплоатации. Вместе с тем человек становится все беднее как человек, он нуждается во все большем количестве денег, чтобы овладеть этими враждебными существами, а сила его денег убывает обратно пропорционально росту массы производства, т. е. его нужда увеличивается по мере того, как увеличивается сила денег. Поэтому потребность в деньгах есть истинная, порождаемая политической экономией потребность, есть единственная потребность, которую она порождает. Количество денег становится все больше единственным существенным качеством человека; подобно тому, как он сводил все существа к абстракциям, так и сам он в своем собственном движении все больше сводится к количественному существу. Неумеренность и отсутствие меры становятся его истинной мерой. С субъективной стороны это выражается

отчасти в том, что расширение продуктов и потребностей становится изобретательным, всегда ванимающимся расчетами, рабом нечеловеческих, утонченных, неестественных и мнимых вожделений — частная собственность не умеет превратить грубую потребность в человеческую потребность. Ее идеализм сводится к фантазиям, причудам, прихотям, и ни один евпух не льстит более низким образом своему деспоту и не старается вовбудить более гнусными способами его притупившиеся чувства, чтобы снискать себе его милость, чем это делает евнух промышленности, производитель, гоняясь за серебряными монетами, желая выманить из кармана горячо любимого ближнего денежки (каждый продукт, это — приманка, при помощи которой хотят выманить у другого человека его сущность — его деньги; каждая реальная или возможная (?) потребность, это — уловка, чтобы заманить жертву в западню — всеобщая эксплоатация общей человеческой сущности, подобно тому как каждое несовершенство человека есть некоторая свявь с небом, есть тот пункт, откуда сердце его доступно священнику; каждая нужда, это — повод подойти с любевнейшим видом к своему ближнему и сказать ему: Дорогой друг, я дам тебе все, что тебе нужно, но ты ведь знаешь conditio sine qua non; ты знаешь, на каких условиях ты запродаешь мне свою душу: я надуваю тебя, доставив тебе наслаждение), — он приспособляется к извращеннейшим его фантазиям, берет на себя роль сводника между ним и его потребностью, вывывает в нем патологические желания, подстерегает всякую слабость его, чтобы затем потребовать награду за удовлетворение ее. Отчасти же это отчуждение обнаруживается в том, что оно на одной стороне порождает утонченность потребностей и средств, служащих для их удовлетворения, а на другой стороне — оскотинение и совершенно грубое, абстрактное упрощение потребностей, или, вернее, производит только самое себя в своем противоположном вначении. Даже потребность в чистом, вольном воздухе перестает быть у рабочего потребностью. Человек поселяется снова в пещерах, которые, однако, отравлены чумным дыханием цивиливации и по отношению к которым он чувствует себя неуверенно, как по отношению к чужой силе, могущей ежедневно ускользнуть от него, и из которых его могут ежедневно выбросить, если он не уплатит ва наем их. Рабочий должен оплачивать эти покойницкие. Светлое жилище, навываемое Прометеем у Эсхила одним из величайших даров, посредством которых он превратил дикаря в человека, перестает существовать для рабочих. Свет, воздух и т. д., простейшая, присущая даже животным, чистота перестают быть потребностью для человека. Грязь, этот признак падения и деградации

человека, нечистоты (это надо понимать буквально) цивилизации становятся элементом его эксизни. Полная неектественная запущенность, гниющая природа становится элементом его жизни. Ни одно из его чувств не существует более не только в человеческом виде, но и в нечеловеческом и поэтому даже не в животном виде. Воскресают самые грубые методы (и орудия) человеческого труда, и многочисленные английские рабочие вынуждены работать на мельницах того типа, на которых работали когда-то римские рабы. Человек лишается не только человеческих потребностей, но он утрачивает животные потребности. Ирландец внает лишь потребность еды, и притом только картофельной еды, и вдобавок только худшего сорта картофеля. Но в любом промышленном городе Англии и Франции имеется уже своя маленькая Ирландия. Дикарь, животное, имеет все-таки потребность в охоте, в движении и т. д., в общении с себе подобными. — Упрощением машины, упрощением труда пользуются для того, чтобы из нераввитого, формирующегося только человека, ив ребенка сделать рабочего, подобно тому как рабочий стал осиротелым ребенком. Машина приспособляется к слабости человека, чтобы превратить слабого человека в машину.

Что умножение потребностей и средств для их удовлетворения порождает отсутствие потребностей и соответствующих средств, это политико-эконом (и капиталист: вообще, когда мы обращаемся к политико-эконому и апеллируем к его научной совести, то мы имеем в виду эмпирических деловых людей) доказывает тем, что 1) он сводит потребности рабочего к необходимейшим ваботам о поддержании физической жизни, а деятельность его к абстрактнейшему механическому движению, говоря: у человека нет вовсе потребности ни в деятельности, ни в наслаждении, ибо и эту жизнь он навывает человеческой жизнью и существованием, 2) он принимает возможно скудную живнь за масштаб, и притом ва всеобщий масштаб; последнее потому, что он применим к массе человечества. Он превращает рабочего в бесчувственное, лишенное потребностей существо, точно так же, как он превращает его деятельность в чистую абстракцию от всякой деятельности: поэтому всякая роскошь рабочего кажется ему чем-то преступным, а все, что выходит ив рамок наиабстрактнейших потребностей, — хотя бы это было пассивное обнаружение духа или деятельности, — кажется ему роскошью. Поэтому политическая экономия, вта наука о богатстве, есть в то же время наука о самоотречении, о лишениях, о бережсливости, и она действительно доходит до того, что сберегает человеку даже потребность в чистом воздухе или фивическом движении. Эта наука о чудесной промышленности

есть в то же время наука об аскетизме, и ее настоящий идеал, это аскетический, но ростовщический скряга и аскетический, но проивводящий раб. Ее моральным идеалом является рабочий, откладывающий в сберегательную кассу часть своего ваработка, и она нашла даже для этого своего излюбленного идеала нужное ей холопское искусство — на сцене ставили сентиментальные пьесы в соответствующем духе. Поэтому политическая экономия, несмотря на весь свой мирской и чувственный вид, действительно моральная наука, наиморальнейшая из наук. Ее главный догмат, это — самоотречение, отказ от жизни и от всех человеческих потребностей. Чем меньше ты ещь, пьешь, покупаешь книг, чем реже ты ходишь в театр, на балы, в кафе, чем меньше ты мыслишь, любишь, теоретивируешь, поешь, рисуешь, удищь и т. д., тем больше ты сберегаешь, тем вначительнее становится то твое достояние, которое не смогут съесть ни моль, ни ржавчина, - твой капитал. Чем меньше ты живешь (bist), чем меньше ты обнаруживаешь свое существование, тем более ты имеешь, тем больше становится твоя отрешенная живнь, тем больше ты копишь от своей отчужденной сущности. Всю ту долю жизни и человечности, которую отнимает у тебя политико-эконом, он возмещает тебе в деньгах и богатстве, и все то, чего ты не можешь, то могут твои деньги: они могут есть, пить, итти на бал, в театр, они могут путешествовать, могут приобрести себе искусство, ученость, исторические раритеты, политическую власть, словом, они могут купить все, они настоящая сила (Vermögen — состояние). Но они могут лишь создать самих себя, купить самих себя, ибо все прочее — их слуга, и раз я имею господина, то я имею и слугу и не нуждаюсь в этом слуге. Таким образом, все страсти и всякая деятельность должны раствориться в своекорыстии (Habsucht). Рабочему нужно иметь лишь столько, чтобы он хотел жить, и он должен хотеть жить только для того, чтобы иметь.

Правда, на почве политической экономии возникает особый спор. Одна сторона (Лодердаль, Мальтус и т. д.) рекомендует роскошь и проклинает бережливость; другая (Сэй, Рикардо и т. д.) рекомендует бережливость и проклинает роскошь. Но первая признает, что она хочет роскоши, чтобы производить труд (т. е. абсолютную бережливость); вторая признает, что она рекомендует бережливость, чтобы производить богатство, т. е. роскошь. Первая школа предается романтическим фантавиям, требуя, чтобы не одно только своекорыстие определяло потребление богачей, и она противоречит своим собственным законам, выдавая расточительность непосредственно ва средство обогащения; поэтому противная сторона весьма серьезно

и обстоятельно доказывает ей, что расточительностью я отнюдь не умножаю, а уменьшаю свое достояние; эта другая сторона лицемерно не хочет привнать, что именно прихоти и капривы определяют производство, она забывает «утонченные потребности», она забывает, что бев потребления не было бы производства; она забывает, что производство становится благодаря конкуренции только разностороннее и более направленным на предметы роскоши; она забывает, что согласно ей потребление определяет стоимость вещи, а мода определяет потребление; она желает, чтобы производилось только «полезное», но она забывает, что производство слишком многих полезных вещей производит слишком много бесполезного населения. Обе стороны забывают, что расточительность и бережливость, роскошь и лишения, богатство и бедность едино суть.

И ты должен быть бережливым не только в своих непосредственных потребностях, как еда и т. д., но и в том, чтобы принимать участие во всеобщих интересах, в сострадании, доверии и т. д. Ты должен быть бережливым во всем этом, если хочешь поступать согласно требованиям политической экономии и не хочешь погибнуть от иллювии. Ты должен пускать в продажу все, что твое, т. е. извлекать из него пользу. Если я вадам политико-эконому вопрос: Повинуюсь ли я экономическим законам, когда я извлекаю прибыль из продажи тела для удовлетворения чужой похоти (францувские фабричные рабочие навывают проституцию своих жен и дочерей десятым часом труда, и это истинно буквальным образом), или поступаю ли я не по правилам политической экономии, когда я продаю своего друга мароккандам (а непосредственная продажа людей в виде торговли рекрутами и т. д. существует во всех культурных странах), то политико-эконом отвечает мне: Ты не поступаеть вразрез с моими законами, но посмотри, что скажут тетка Мораль и тетка Религия; моя политикоэкономическая мораль и религия не имеют ничего против тебя. Но кому же, однако, должен я скорее верить: политической экономии или морали? Мораль политической экономии, это — нажива, труд и бережливость, треввость, но политическая экономия обещает мне удовлетворить мои потребности. — Политическая экономия морали ваключается в богатстве такими вещами, как чистая совесть, добродетель и т. д., но как могу я быть добродетельным, если я не существую, как могу я иметь чистую совесть, если я ничего не внаю? — В существе отчуждения заключается то, что каждая сфера деятельности приступает ко мне со своим особым масштабом: у морали один масштаб, у политической экономии — другой, ибо каждая из них представляет собой особую форму отчуждения людей и каждая

относится отчужденным образом к другому отчуждению, устанавливает особый круг отчужденной деятельности.

Так. г. Мишель Шевалье упрекает Рикардо в том, что он абстрагирует от морали. Но у Рикардо политическая экономия говорит на своем собственном явыке, и если она говорит не морально, то это не вина Рикардо. Поскольку Мишель Шевалье мораливирует, он абстрагирует от политической экономии, но поскольку он занимается политической экономией, он неивбежным и действительным образом должен абстрагировать от морали. Поскольку отношение политической экономии к морали не является произвольным, случайным, а поэтому необоснованным и ненаучным, поскольку оно происходит не для вида, а серьезно, постольку оно может быть только отношением политико-экономических ваконов к морали. Если это не имеет места или же имеет место обратное, то при чем тут Рикардо? Впрочем, и противоположность между политической экономией и моралью есть одна лишь видимость и в своей противоположености все-таки не противоположность. Политическая экономия выражает моральные ваконы, но только на свой манер.

Отсутствие потребностей, как принцип политической экономии, обнаруживается самым блестящим образом в ее теории народонаселения. Существует слишком много людей. Даже существование людей есть чистая роскошь, и если рабочий «морален», то он будет бережслие и в вопросах деторождения. (Милль предлагает высказывать общественную похвалу тем, кто окажется воздержанным в половом отношении, и общественное поридание тем, кто прегрешит против заповеди о бесплодии брака... разве это не моральное учение аскетивма?) Производство человека является бедствием для общества. — —

Значение производства для богачей обнаруживается в его вначении для бедняков; отношение к высшим — утонченно, скрыто, двусмысленно, оно — всегда видимость; отношение к нившим — грубо, откровенно, чистосердечно, оно — всегда сущность. Грубая потребность рабочего, это — горавдо более выгодный источник барыша, чем утонченная потребность богача. Подвальные помещения в Лондоне приносят своим ховяевам больше, чем дворцы, т. е. они являются для них большим богатством и, вначит, выражаясь на явыке политической экономии, они являются большим общественным богатством.

Промышленность, спекулируя на утонченности потребностей, точно так же спекулирует и на *грубости* их, на искусственно вызванной грубости, истинной сущностью которых является поэтому *опьянение*, это кажущееся удовлетворение потребностей, эта цивилизация

посреди грубого варварства потребностей. Поэтому английские кабаки являются наглядными символами частной собственности. Их роскошь обнаруживает истинное отношение промышленной роскоши и богатства к человеку. Поэтому же они по праву являются единственными воскресными развлечениями народа, к которым относится мягко английская полиция.

Мы видели уже, какими различными способами политико-эконом устанавливает единство труда и капитала: 1) капитал есть накопленный труд; 2) назначение капитала в производстве отчасти воспроизводство капитала с прибылью, отчасти капитал как сырье (материал труда), отчасти как самоработающее орудие (машина, это -непосредственно отожествленный с трудом капитал, вто - произво- $\partial umeльный mpy\partial$ ); 3) рабочий есть капитал; 4) ваработная плата относится к издержкам капитала; 5) по отношению к рабочему труд есть воспроизведение его жизненного капитала; 6) по отношению к капиталисту он есть момент деятельности его капитала; наконец, 7) политико-эконом выставляет первоначальное единство обоих как единство рабочего и капиталиста; вто — первобытное райское состояние. То, что оба эти момента выступают друг против друга как два лица, это лля политико-эконома случайный и поэтому несущественный факт (см. Милль). Народы, которые еще ослеплены чувственным блеском благородных металлов и поэтому остаются еще фетицистами металлических денег, не являются еще совершенными денежными народами. Противоположность между Францией и Англией. — Что решение теоретических загадок является задачей практики и решается практическим образом, что истинная практика является условием действительной и положительной теории - это ясно видно, например, в случае фетишизма. Чувственное совнание фетишиста иное, чем чувственное совнание древнего грека, ибо его чувственное бытие еще иное. Абстрактная вражда между чувством и духом необходима до тех пор, пока собственным трудом человека не создан человеческий вкус к природе, человеческое чувство природы, а значит и естественное чувство человека.

Равенство есть не что иное, как немецкое «я» — «я», переведенное на францувский явык, т. е. на явык политики. Равенство, как основа коммунизма, есть политическое его обоснование; это то же самое, как если бы немец обосновывал его для себя тем, что рассматривал бы человека как всеобщее самосознание. Ясно, что снятие отчуждения исходит всегда ив той формы отчуждения, которая является господствующей силой: в Германии — из самосознания, во Франции из равенства < становится политикой >, в Англии из реальной,

материальной, ивмеряющей себя только самой собой *практической* потребности. Прудона следует критиковать и привнавать, исходя из этой точки врения.

остается действительным отчуждением человеческой живни и тем большим отчуждением, чем больше его совнают как таковое, то втого можно добиться только путем практического осуществления коммунивма. Для того, чтобы уничтожить теоретического (gedachte) коммунивма, но чтобы уничтожить действительную частную собственность, для этого необходимо действительное коммунистическое действие. История приведет его с собой, и тому движению, о котором мы внаем, что оно в теории снимает само себя, предстоит в действительности очень трудный и длинный путь. Но мы должны считать реальным прогрессом, что мы заранее совнаем как ограниченность, так и цель исторического движения, возвышаясь над ними этим своим сознанием.

Когда между собой объединяются коммунистические ремесленники, то целью для них является прежде всего учение, пропаганда и т. д. Но в то же время у них возникает и новая потребность, потребность в общении, и то, что казалось средством, становится целью. К каким блестящим результатам привело это практическое движение, можно видеть, наблюдая собрания социалистических французских рабочих. Курение, питье, еда и т. д. не служат уже больше средствами соединения, не служат уже связующими средствами. Для них достаточно общения в кружке, беседа, имеющая своей целью опятьтаки общение; человеческое братство в их устах не фраза, а истина, и с вагрубелых от труда лиц глядит на нас вся красота человечества.

«Когда политическая экономия утверждает, что спрос и предложение уравновешиваются, то она забывает, что, согласно ее собственным утверждениям, предложение людей всегда превышает спрос на них (теория народонаселения) и что, следовательно, в самом существенном результате всего производства — в вопросе о

существовании человека — обнаруживается решительнейшим обравом диспропорция между спросом и предложением.

Что деньги, являющиеся сущностью всех средств, представляют истинную силу и единственную цель, — что вообще то средство, которое делает меня существом, которое дозволяет мне присваивать чужую предметную сущность, является самоцелью, это можно видеть из того, что земельная собственность — там, где источником существования является земля, — и лошадь и меч—там, где они являются истинными средствами к существованию, — признаются также истинной политической силой. В средние века сословие, получавшее право носить меч, считалось уже свободным. У кочевников обладание конем делает человека свободным, дает ему возможность принимать участие в жизни общины.

Мы сказали выше, что человек снова становится пещерным жителем и т. д., хотя и в отчужденной, враждебной форме. Дикарь чувствует себя в своей пещере — этом элементе природы, свободно предоставляющем ему себя для наслаждения и защиты, — не более чуждо или, вернее, чувствует себя в столь же родной стихии, как рыба в воде. Но подвальное помещение бедняка, это — враждебное, «носящее характер чужой силы жилище, которое достается ему лишь постольку, поскольку он проливает ради него свой пот и кровь»; он не может рассматривать его как свою родину, где он мог бы, наконец, сказать: здесь я у себя дома, — наоборот, он находится в чужом доме, в доме другого человека, который ежедневно подстерегает его и немедленно выбрасывает на улицу, лишь только он перестает платить наемную плату. И точно так же он знает качественное отличие своего жилища от потусторонних, пребывающих на небе богатства, человеческих жилищ.

Отчуждение проявляется как в том, что средства к моему существованию являются средствами другого человека, что то, что является предметом моего желания, является недоступной для меня собственностью другого человека, так и в том, что каждая вещь есть нечто другое, чем она сама, что моя деятельность есть нечто другое и что, наконец, — и это относится и к капиталисту, — вообще над всем царит мечеловеческая власть. Навначение употребляемого только для наслаждения, недеятельного и расточительного богатства: наслаждающийся этим богатством человек, являясь, с одной стороны, только случайным, с жира бесящимся индивидом, видит в то же время в каторжном труде другого человека — в его поте и крови — цену своих вожделений; он видит, что человек, а вначит, и сам он, является жалким, принесенным в жертву, существом; при этом презрение к

людям выражается отчасти в виде высокомерного отвергания того, на что могла бы кое-как существовать сотня людей, отчасти в виде подлой иллювии, будто его безудержная расточительность и ничем не сдерживаемое непроизводительное потребление являются источником  $mpy\partial a$ , а значит и существования другого человека. Эта потребительская форма богатства, которая понимает осуществление человеческих существенных сил только как осуществление своих чудовищно-беспутных прихотей и странных, фантастических причуд, а с другой стороны, признает богатство только простым средством и достойной уничтожения вещью, которая является поэтому одновременно рабом богатства и его господином, является одновременно великодушным и нивким, капривным, надменным, фантастическим, утонченно образованным, остроумным, — это расточительное богатство не поняло еще, что богатство является совершенно чужой, господствующей над ним силой; оно видит в нем скорее только свою собственную власть, не богатство, а наслаждение . . . . . .

Против этой блестящей, ослепленной чувственной видимостью иллювии о сущности богатства выступает трудящийся, трезвый, экономический, прозаический, просвещенный насчет сущности богатства промышленник, и если он совдает для жажды наслаждений расточителя новые, более широкие возможности и льстит ему в своих продуктах, — все его продукты, это — угодливые комплименты вожделениям расточителя, — то он умеет также присвоить единственно полезным способом ускользающую от расточителя власть. Поэтому, если на первых порах промышленное богатство выступает в качестве результата расточительного, фантастического богатства, то в дальнейшем ходе своего развития оно активным образом устраняет последнее. Понижение денежного процента является необходимым следствием и результатом промышленного развития. Таким образом, средства рантье-расточителя уменьшаются ежедневно в обратном отношении к увеличению средств и соблавнов наслаждения. Поэтому он должен либо начать потреблять свой капитал, т. е. разориться, либо стать сам промышленным капиталистом. Правда, с другой стороны, вместе с ходом промышленного развития постоянно повышается вемельная рента, но, как мы уже видели, наступает необходимым образом момент, когда вемельная собственность, вместе со всякого рода другой собственностью, переходит в категорию воспроввюдящего себя с прибылью капитала, и это является результатом того же самого промышленного развития. Поэтому и помещикрасточитель должен либо начать потреблять свой капитал, т. е.

равориться, либо же стать арендатором своей собственной вемли, стать обрабатывающим вемлю промышленником.

Таким образом, уменьшение денежного процента — в котором Прудон видит привнак уничтожения капитала и тенденцию к локаливации его — является непосредственно скорее только симптомом полной победы трудящегося капитала над расточительным богатством, т. е. превращения всякой частной собственности в промышленный капитал; это полная победа частной собственности над всеми по видимости еще человеческими качествами ее и полное подчинение частного собственника сущности частной собственности, труду. Равумеется, и промышленный капиталист потребляет и наслаждается. Он вовсе не воввращается к неестественной простоте потребностей, но его потребление и наслаждение, это - нечто только побочное, цело отдыха, подчиненное производству; при этом оно - рассчитанное, т. е. тоже экономическое, наслаждение, ибо капиталист относит свое наслаждение к ивдержкам капитала, и оно, вначит, должно стоить ему лишь столько, что потраченное им может быть восстановлено с лихвой путем воспроизводства капитала. Таким образом, наслаждение подчиняется капиталу, наслаждающийся индивид подчиняется капиталивирующему индивиду, между тем как прежде имело место обратное. Поэтому уменьшение процента является симптомом уничтожения капитала лишь в том смысле, что оно является симптомом его вавершающегося господства, его вавершающегося и поэтому стремящегося к своему снятию отчуждения. Это вообще единственный способ, каким существующее утверждает свою противоположность.

Поэтому спор политико-экономов о роскоши и бережливости есть лишь спор выяснившей себе сущность богатства политической экономии с молодой школой, еще зараженной романтическими антипромышленными реминисценциями. Но обе стороны не умеют выяснить простую сущность спора и поэтому не могут справиться друг с другом.

Земельная рента ватем была уничтожена как вемельная рента, потому что — в противоположность утверждениям физиократов, доказывавших, что вемельный собственник единственный истинный производитель, — новейшая политическая экономия доказала, что вемельный собственник, как таковой, является, наоборот, единственным совершенно непроизводительным рантье. Обработка вемли есть дело капиталиста, если он может рассчитывать получить от этого свою обычную прибыль. Поэтому теория физиократов, будто вемельные собственники, в качестве единственно производительных

собственников, должны одни платить государственные налоги и что, вначит, они одни должны иметь право разрешать их и принимать участие в государственной живни, превратилась в противоположное утверждение, что налог на вемельную ренту есть единственный налог на непроизводительный доход и, вначит, единственный налог, непагубный для национального производства. Ясно, что с этой точки врения политическая привилегия вемельных собственников не может уже вытекать из факта их исключительного обложения.

Все то, что Прудон считает движением труда против капитала, есть лешь движение труда в борьбе капитала, промышленного капитала против капитала, не потребляемого как капитал, т. е. не потребляемого промышленным образом. И это движение идет своим победоносным путем, т. е. путем победы промышленного капитала. Мы видим, таким образом, что, лишь рассматривая труд как сущность частной собственности, можно понять в его сущности и политиковкономическое движение как таковое.

Общество, каким оно является для политико-эконома, это гражданское общество, где каждый индивид представляет собою сумму потребностей и существует только для другого человека, как другой существует только для него, поскольку они оказываются друг для друга средствами. Подобно политикам в их рассуждениях о правах человека, и политико-эконом сводит все к человеку, т. е. к индивиду, у которого он отнимает все определенные свойства, чтобы рассматривать его как капиталиста или рабочего.

Разделение труда, это — политико-экономическое выражение общественного характера труда в рамках отчуждения. Иначе говоря, так как труд есть лишь выражение человеческой деятельности в рамках отрешения, в рамках проявления жизни как отрешения жизни, то и разделение труда есть не что иное, как отчужденное, отрешенное полагание человеческой деятельности в качестве реальной родовой деятельности, или в качестве деятельности человека как родового существа.

По вопросу о сущности разделения труда, — которое, разумеется, должно было рассматриваться как главный двигатель производства богатства, раз поняли, что труд есть сущность частной собственности, — т. е. по вопросу об этой отчужденной и отрешенной форме человеческой деятельности как родовой деятельности, политико-вкономы высказываются очень неясным и противоречивым образом.

Адам Смит: «Разделение труда имеет своим источником не человеческую мудрость. Оно есть необходимый, происходящий медленно

и постепенно результат склонности к обмену и взаимной торговле продуктами. Эта склонность к торговле есть, вероятно, необходимое следствие дара разума и слова. Она встречается у всех людей, но не находится ни у одного животного. Варослое животное живет само, бев помощи других животных. Человек же постоянно нуждается в поддержке других людей, и он тщетно рассчитывал бы получить эту поддержку от одного их благожелательного отношения к нему. Гораздо надежнее апеллировать к их личному интересу и убедить их, что в их же выгоде сделать то, что он хочет получить от них. Обращаясь к другим людям, мы ввываем не к их человеколюбию, а к их эгоизму; мы никогда не говорим им о наших потребностях, а всегда только о их выгоде. Так как, следовательно, мы получаем большинство необходимых нам услуг благодаря обмену и торговле, то именно эта склонность к торговле и является корнем разделения труда. Допустим, что в каком-нибудь племени охотников или пастухов какой-нибудь человек изготовляет луки и тетивы проворнее, чем другие люди. Обмениваясь часто с соплеменниками продуктами своего труда на скот и дичь, он вскоре замечает, что может гораздо легче добыть себе средства к существованию таким путем, чем если сам станет охотиться. Руководимый соображениями расчета, он начинает заниматься, главным образом, изготовлением луков и т. д. Равличие природных дарований у индивидов есть не столько причина, сколько следствие разделения труда. Без склонности человека к обмену и торговле каждый индивид был бы вынужден изготовлять себе все необходимое для существования и для жизненных удобств. Каждый человек должен был бы выполнять одну и ту же работу, и, вначит, не существовало бы того огромного различия в занятиях, которое одно только может вызвать огромное различие в дарованиях. Та самая склонность к обмену, которая вывывает различие дарований у людей, делает также полезным это различие. Животные породы, принадлежащие к одному и тому же виду, получили от природы свойства и способности, более отличающиеся между собой, чем это можно наблюдать у необразованных людей. Какой-нибудь философ не отличается своими природными дарованиями и умом от носильщика даже на половину того, как отличается дворняжка от борвой собаки, борвая собака от лягавой, а последняя от овчарки. Но хотя эти различные породы животных принадлежат к одному и тому же виду, они не представляют почти никакой пользы друг для друга. Дворняжка не может воспольвоваться проворством борвой собаки и т. д. и прибавить его к преимуществам своей силы. Благодаря отсутствию способности или склонности к обмену и торговле действия

этих различных дарований или умственных способностей не могут быть собраны вместе и не могут послужить для *выгоды* или для *общих* удобств вида. Каждое животное должно заботиться о себе и охранять себя само, независимо от других животных; оно не может извлечь ни малейшей пользы из различия способностей, которыми природа наделила других животных того же вида. У людей, наоборот, самые различные таланты полезны друг другу, потому что, в силу этой общей склонности к обмену и торговле, различные продукты их различных деятельностей собираются, так сказать, в одну общую массу, тде каждый человек может, в зависимости от своих потребностей, вакупить известную часть продуктов труда других людей. Так как источником разделения труда является эта склонность к обмену, то, следовательно, рост этого разделения всегда ограничен размерами способности обменивать или, иными словами, размерами рынка. Если рынок очень мал, то никто не захочет отдаться целиком одному какому-нибудь занятию благодаря невозможности обменять избыток продуктов своего труда над его собственными потребностями на одинаковое количество продуктов труда другого человека, которые он хотел бы себе достать... В цивиливованном состоянии «каждый человек существует благодаря есhange, благодаря обмену, и становится своего рода торговцем, а само общество есть, собственно, торговое общество (см. Дестют де-Траси: Общество, это — ряд вваимных обменов; в торговле - вся сущность общества). Накопление капиталов растет вместе с разделением труда, и наоборот». Так говорит Адам Смит.

«Если бы каждая семья производила все предметы своего потребления, то общество могло бы существовать, хотя не происходило бы никакого обмена; не будучи основным свойством, обмен необходим в цивилизованном состоянии нашего общества; разделение труда представляет умелое применение сил человека; оно умножает продукты сообщества, увеличивает его мощь и наслаждение, но оно уменьшает, умаляет способности отдельного человека. Производство не может происходить без обмена» (Ж.-Б. Сэй).

«Присущие человеку от природы силы, это — его разум и его физическая способность к труду; социального же порядка силы заключаются в способности разделять труд и распределять различные работы среди различных людей... и в способности обменивать взаимные услуги в продуктах, производимых при помощи этих средств. Человек оказывает другому человеку услуги из соображений себялюбия, человек желает вознаграждения за оказанные другому человеку услуги. Для возможности обмена между людьми необходимо

право исключительной частной собственности. Обмен и разделение труда обусловливают взаимно друг друга». Так говорит Скарбек.

Милль следующим образом изображает развитую форму обмена, торговлю, как результат разделения труда: «Деятельность человека может быть сведена к весьма простым элементам. В действительности он может производить только движение: он может передвигать вещи, чтобы удалять их или приближать друг к другу; все остальное делается свойствами самой материи. Применяя труд и машины, часто вамечают, что действия их могут быть усилены благодаря искусному распределению, благодаря отделению мешающих друг другу операций и соединению всех таких операций, которые могут каким-нибудь образом содействовать друг другу. Так как, вообще говоря, люди не могут выполнять с одинаковым проворством и ловкостью многочисленные операции, так как, благодаря привычке, у них образуется способность выполнять небольшое число операций, то всегда выгодно ограничивать по возможности число поручаемых каждому индивиду операций. Для наивыгоднейшего разделения труда и распределения сил человека и машины во многих случаях необходимо работать в крупном масштабе, иначе говоря, необходимо производить богатства массовым образом. Эта выгода является причиной возникновения крупных мануфактур: часто небольшое число таких, основанных при благоприятных условиях, мануфактур снабжает не только одну страну, но несколько стран всем необходимым им количеством производимых ими предметов». Так говорит Милль.

Все современные политико-экономы согласны между собою в том, что разделение труда и богатство производства, разделение труда и накопление капитала взаимно обусловливают друг друга, и что точно так же свободная, предоставленная самой себе частная собственность одна только может совдать самую полевную и всеобъемлющую форму разделения труда.

Рассуждения Адама Смита можно резюмировать следующим образом. Разделение труда сообщает труду бесконечную производительность. Оно имеет своим источником склонность к обмену и торговле, специфически человеческую склонность, которая, вероятно, не случайна, а обусловлена даром разума и слова. Мотив, которым руководятся обменивающиеся между собой люди, это не человеколюбие, а эгоизм. Разнообразие человеческих дарований является скорее следствием, чем причиной разделения труда, т. е. обмена. Только обмен делает полезным это разнообразие. Различные свойства разных пород животных одного вида отличаются от природы

между собой больше, чем отличаются между собой человеческие способности и виды деятельности. Но так как животные не могут обмениваться, то никакому животному не окавывают никакой польвы отличные свойства животного того же вида, но иной породы. Животные не могут складывать между собой различные свойства своего вида; они не могут сделать ничего для общей польвы и удобств своего вида. Иное дело человек, где самые разнообразные дарования и формы деятельности оказываются полевными друг другу, потому что люди умеют собирать свои различные продукты в одну общую массу, где каждый может закупать нужное ему. Так как разделение труда возникает ив склонности к обмену, то оно растет и ограничивается размерами обмена, рынка. В цивиливованном обществе каждый человек является торговцем, а само общество торговым обществом. Сей считает обмен случайным, а не основным свойством. Общество могло бы существовать без обмена, который становится необходимым в цивиливованном состоянии общества. Но производство не может иметь места без него. Равделение труда есть удобное, полезное средство, оно — искусное применение человеческих сил для совдания общественного богатства, но оно уменьшает способности каждого отдельного человека. Это последнее вамечание является шагом вперед со стороны Сэя.

Скарбек отличает индивидуальные, от природы присущие человеку силы — разум и фивическую способность к труду — от созданных обществом сил, обмена и разделения труда, взаимно обусловливающих друг друга. Но необходимой предпосылкой обмена является частная собственность. Скарбек выражает вдесь в объективной форме то, что говорят Рикардо, Смит, Сэй и др., когда они навывают эгоизм, частный интерес основой обмена или торговлю существенной и адэкватной формой обмена.

Милль рассматривает торговлю как следствие разделения труда. Человеческая деятельность сводится у него к механическому движению. Разделение труда и применение машин способствует богатству (разнообразию) производства. Надо поручать каждому человеку только небольшое количество операций. Со своей стороны, разделение труда и применение машин обусловливают массовое производство богатства, т. е. продуктов. Этим объясняется происхождение крупных мануфактур.

Рассмотрение разделения труда и обмена представляет огромный интерес, ибо они являются чувственно отрешенными выражениями человеческой деятельности и существенной силы как родовой деятельности и существенной силы.

Утверждение, что разделение труда и обмен основываются на частной собственности, тожественно с утверждением, что труд есть сущность частной собственности, утверждение, которое не может донавать политико-вконом и которое мы попытаемся донавать вместо него. Именно потому, что разделение труда и обмен суть формы частной собственности, именно повтому можно донавать как то, что человеческая живнь нуждалась для своего осуществления в частной собственности, так, с другой стороны, и то, что она теперь нуждается в уничтожении частной собственности.

Разделение труда и обмен, это — те два явления, рассуждая о которых, политико-эконом одновременно с гордостью указывает на общественный характер своей науки и в то же время бессоэнательно высказывает ваключающееся в ней противоречие, именно — обоснование общества при помощи необщественных, частных интересов.

Нам надлежит рассмотреть следующие моменты. Во-первых, склонность к обмену — корень которой находят в эгоизме — рассматривается как источник или взаимодействие разделения труда. Свй считает обмен свойством не основным для сущности общества. Богатство, производство объясняются разделением труда и обменом. Признается, что разделение труда вызывает обнищание и оскудение человеческой деятельности.

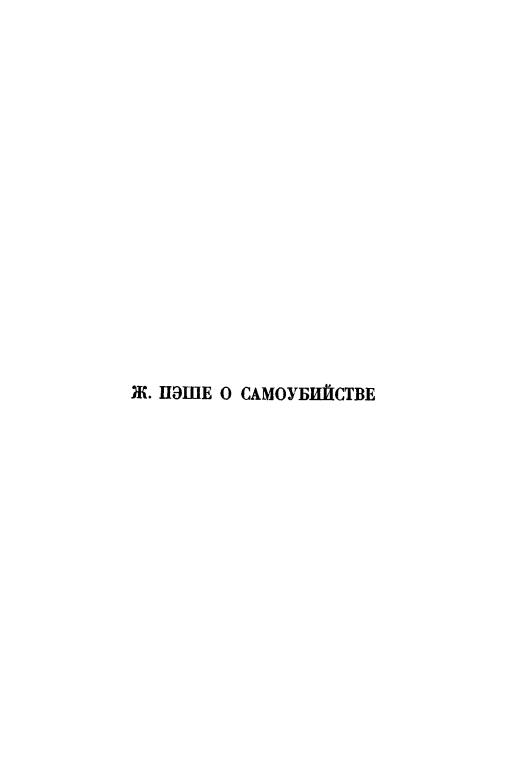
Обмен и разделение труда привнаются причинами огромного разнообразия человеческих дарований, разнообразия, которое, в свою очередь, делается полезным благодаря обмену. Скарбек делит силы производства человека, или производительные существенные силы человека, на две части: 1) на индивидуальные, присущие ему от природы силы — его разум и специальную склонность или способность к труду, 2) на происходящие из общества, а не из реального индивида, силы — разделение труда и обмен.

Далее: разделение труда ограничено рынком.

Человеческий труд есть попросту механическое движение; все главное производится материальными свойствами предметов.

Одному индивиду следует поручать по возможности меньше операций.

Раздробление труда и концентрация капитала, ничтожное значение индивидуального производства и массовое производство богатства. Смысл свободной частной собственности в разделении труда.



# ж. пэше о самоубийстве.

 $\Phi$  раниузская критика общества обладает, — отчасти, по крайней мере, — тем большим преимуществом, что она показала противоречия и уродство современной жизни не только во взаимоотношениях отдельных классов, но и во всех областях и формах современного общества, причем сделала это в ярких и живых образах с чутьем жизни, с широтой круговора и с смелой оригинальностью. Мы напрасно стали бы искать всего этого у людей другой нации. Достаточно, например, сравнить критические ваметки Оуэна и Фурье, поскольку они касаются живых отношений, чтобы получить представление о превосходстве французов. И не только специально у «социалистических» писателей Франции надо искать критического изображения состояния общества; мы найдем его у писателей из всякой области литературы, в особенности литературы романов и мемуаров. Как пример этой французской критики я приведу несколько выдержек о «самоубийстве» ив «Mémoires tirés des Archives de la Police etc.», par Jacques Peuchet, которые вместе с тем должны показать, насколько обосновано представление филантропов, что все дело сводится к тому, чтобы дать пролетариям немного хлеба и образования, что будто только рабочие бедствуют при современном состоянии общества, во всем же остальном существующий мир есть лучший из миров.

У Жака Пэше, — как у многих из старейших, теперь почти совсем вымерших, французских практиков, которые пережили многочисленные перевороты, начиная с 1789 года, многочисленные обманы, восторги, конституции, властителей, поражения и победы, — критика существующих имущественных, семейных и вообще частных отношений, одним словом, частной эксизни, является необходимым результатом их политических переживаний.

Жак Пэше (родился в 1760 г.) перешел от изящной литературы к медицине, от медицины к юриспруденции, от юриспруденции к администрации и к полицейскому делу. Перед началом французской революции он работал с аббатом Морелле над Dictionnaire du commerce, причем появился только проспект его, и занимался тогда преимущественно политической экономией и администрацией. Только

очень короткое время Пэше был сторонником французской революции; вскоре он примкнул к роялистской партии, в течение долгого времени был главным руководителем «Gazette de France» и повднее перенял даже у Малле дю-Пана известный роялистский «Мегcure». Он сумел очень ловко пробиться сквовь годы революции, то подвергаясь преследованиям, то работая в департаменте администрации и полиции. Выпущенная им в 1800 г. «Géographie commercante», 5 vol. in folio, привлекла к нему внимание Бонапарта, первого консула, и он был назначен членом совета торговли и искусства. Позднее, при министерстве Франсуа де-Нэшато, он занял более высокий административный пост. В 1814 году, при Реставрации, он был назначен цензором. Во время Ста дней он удалился от дел. При воввращении Бурбонов он получил пост хранителя архива полицейской префектуры в Париже, который занимал до 1827 года. Пэше непосредственно и в качестве писателя имел влияние на ораторов Учредительного собрания, Конвента, Трибунала, а также Палаты депутатов при Реставрации. Среди его многочисленных, преимущественно экономических, произведений, кроме упомянутой уже «Коммерческой географии», самым известным является «Статистика Франции» (1807 г.).

Пэще написал свои мемуары, уже будучи стариком, и он разрешил печатать их только после его стерти. Материал для них он собрал отчасти из полицейских архивов Парижа, отчасти из своей долгой практики в полиции и администрации, так что его ни в коем случае нельзя причислить к «скороспелым» социалистам и коммунистам, которым недостает, как известно, основательности и всеобъемлющих знаний наших рядовых писателей, чиновников и обывателей.

Послушаем, что говорит о самоубийстве наш хранитель архива полицейской префектуры Парижа.

Ежегодное число самоубийств, которое является у нас до известной степени нормальным и периодическим, следует считать симптомом плохой организации нашего общества, так как во время вастоя промышленности и ее кризисов, в эпоху дороговизны средств к существованию и в суровые вимы симптом этот более бросается в глаза и принимает эпидемический характер. Проституция и кражи растут тогда в такой же пропорции. Несмотря на то, что нужда является самой большой причиной самоубийства, мы тем не менее встречаем его во всех классах, как среди праздных богачей, так и у художников и политиков. Разнообразие его причин является как бы вызовом однообразному и черствому порицанию моралистов.

Чахотка, по отношению к которой современная наука слишком инертна и бессильна, обманутая дружба и любовь, посрамленное честолюбие, семейные неурядицы, победа соперника, неудовлетворенность монотонной живнью, не находящий применения энтувиавм—являются, бев сомнения, побудительными причинами самоубийства для более богатых натур. Самая любовь к живни, эта наиболее мощная движущая сила личности, очень часто ведет к тому, чтобы покончить с отвратительным существованием.

Мадам де-Сталь, самая большая васлуга которой состоит в том. что она блестяще стилизировала общие места, пыталась показать, что самоубийство есть противоестественное действие и что его нельзя считать актом мужества. Она прежде всего установила, что гораздо более достойно бороться против отчаяния, чем поддаваться ему. Такие причины редко действуют на души, которые не сумели преодолеть несчастья. Если они религиозны, они ждут лучшего мира; если же они, наоборот, ни во что не верят, они ищут спокойствия небытия. Философские тирады в их главах не имеют никакого вначения и являются слабым прибежищем против страдания. Прежде всего, нелепо утверждение о противоестественности действия, которое так часто повторяется. Самоубийство ни в какой мере не противоестественно, так как мы каждый день бываем свидетелями его. Того, что противоестественно, не происходит. Наоборот, в природе нашего общества множить самоубийства, между тем как у татар, например, не бывает самоубийств. Не все общества производят, таким образом, одни и те же продукты, вот что надо помнить, если хочешь работать над реформой нашего общества, для поднятия его на высшую ступень. Что же касается мужества, то если мужественным считается тот, кто среди бела дня, в возбуждающей обстановке сражения, прямо смотрит в глаза смерти, то ничто не доказывает отсутствия мужества у человека, который сам лишает себя жизни в мрачном одиночестве. Такой сложный вопрос не разрешается оскорблением покойников.

Все, что было сказано против самоубийства, вращается в том же кругу идей. Ему противопоставляют решения провидения, но самое существование самоубийства есть открытый протест против невразумительных его решений. Нам говорят о наших обязанностях по отношению к этому обществу, не указывая, с другой стороны, на наши права в этом обществе и не осуществляя их; считается в тысячу раз большей заслугой победить страдание, чем поддаться ему, — заслугой столь же печальной, как и перспектива, которую она

открывает. Одним словом, самоубийство считают актом трусости, преступлением против законов, общества и чести.

Отчего же, несмотря на столь многочисленные анафемы, люди сами себя лишают жизни? Потому что в жилах отчаявшихся людей кровь течет не так, как кровь холодных существ, которые находят время вести все эти бесплодные разговоры. Один человек является тайной для другого. Его только умеют порицать, но его не гнают. Когда видишь, как учреждения, господствующие над жизнью Европы, распоряжаются жизнью и смертью народов, как цивилизованная юстиция окружает себя богатым арсеналом тюрем, накаваний, орудий смерти для санкции своих сомнительных решений; когда видишь неслыханное число классов, которые всеми оставляются в нужде, и социальных париев, к которым относятся с грубым преврением. — может быть, чтобы избавить себя от труда вырвать их из гряви; когда видишь все это, то становится непонятным, на каком основании можно заставлять индивидуума уважать само по себе такое существование, в котором попирают ногами наши привычки, наши предрассудки, наши законы и наши нравы.

Думали, что можно удержать от самоубийства унижающими наказаниями и чем-то вроде позора, которым клеймят память виновных. Но что можно сказать о низости клеймения людей, которых уже нет в живых и которые не могут защищаться? Впрочем, несчастные очень мало этим интересуются; и если ва самоубийство можно кого-нибудь винить, то это прежде всего людей, которые остались, так как в этой массе нет ни одного, который заслужил бы, чтобы изза него остались жить. Имели ли успех придуманные людьми детские и жестокие меры в борьбе против нашептываний отчаяния? Какое дело человеку, желающему бежать из этого мира, до тех оскорблений, которые мир обещает нанести его трупу? Он видит в этом только еще одно проявление подлости живущих. Что это, в самом деле, за общество, где можно испытывать самое глубокое одиночество среди многих миллионов, где человек поддается непреодолимому эселанию лишить себя эсизни, причем об этом никто даже не догадывается? Это общество — не общество; оно, как говорит Руссо, пустыня, населенная дикими зверями. На тех должностях, которые я занимал в полицейской администрации, самоубийства относились к моей компетенции. Я хотел узнать, не найдутся ли среди решающих мотивов такие, действие которых можно было бы предусмотреть. Я предпринял по этому вопросу обширную работу. Я нашел, что, кроме коренной реформы современного общественного порядка, все остальные попытки будут напрасны.

Между причинами отчаяния, которые побуждают очень нервных, страстных и глубоко чувствующих людей искать смерти, я открыл, как преобладающее явление, дурное обращение, несправедливости, тайные наказания, которым суровые родители и начальники подвергают лиц, от них вависящих. Революция уничтожила не все виды тирании; зло, в котором упрекали самодержавную власть, существует еще в семьях; оно вызывает здесь взрывы, аналогичные революционным.

Отношения между интересами и настроениями, действительные отношения между людьми, по существу, еще только создаются среди нас, и самоубийство только один из тысячи и одного симптома всеобщей социальной борьбы, всегда готовой к новым проявлениям. Очень многие борющиеся отказываются от этой борьбы, так как они устали находиться среди жертв, или потому, что их возмущает одна мысль о возможности занять почетное место среди палачей. Я могу привести несколько примеров из подлинных протоколов.

В июле 1816 года дочь одного портного была обручена с сыном мясника, очень порядочным молодым человеком, бережливым и трудолюбивым, влюбленным в свою красивую невесту, которая в свою очередь была ему предана. Молодая девушка была швеей. Она пользовалась уважением всех знавших ее, и родители ее жениха нежно любили ее. Эти славные люди не упускали случая завоевать симпатии своей невестки. Придумывали развлечения, где она была царицей и идолом.

Наступило время свадьбы; все распоряжения между обоими семействами были сделаны, все договоры заключены. В тот вечер, который был назначен, чтобы отправиться в муниципалитет, молодая девушка и ее родители должны были ужинать в семье жениха. Но этому помешал пустой непредвиденный случай. Исполнение закава для одного из его богатых клиентов задержало портного и его жену дома. Они извинились. Но мать жениха сама пришла за своей невесткой, получившей разрешение родителей отправиться с ней.

Несмотря на отсутствие двух важных гостей, ужин был чреввычайно веселый. Очень много шутили на интимные темы, которые допускала перспектива свадьбы. Пили, пели. Говорили о будущем. Живо обсуждались радости счастливого брака. За столом васиделись до глубокой ночи. По легко понятному снисхождению родители молодого человека не обращали внимания на молчаливую договоренность обрученных. Руки их искали друг друга, любовь и бливость ударили им в голову. Кроме того, на брак смотрели как на заключенный, молодые люди уже давно посещали друг друга и не подавали повода ни к малейшему упреку. Умиление родителей жениха, поздний час, взаимные страстные желания, поощряемые снисходительностью их менторов, непринужденное веселье, которое обыкновенно царит при таких пиршествах, все это, вместе взятое, и легко представившийся случай, и вино, которое горячило голову, — все благоприятствовало исходу, который легко можно было предвидеть. Любящие нашли друг друга в темноте, когда свечи погасли. Старшие делали вид, что ничего не замечают. Здесь к счастью молодых людей относились благожелательно.

Молодая девушка вернулась только на следующее утро к своим родителям. Как мало она считала себя виновной, видно уже из того, что она вернулась одна. Она проскользнула в свою комнату и привела в порядок свой туалет. Но как только родители увидели ее, они с яростью набросились на свою дочь и стали осыпать ее бранью и самыми постыдными названиями. Соседи были свидетелями этого скандала. Можно представить себе потрясение этого ребенка, ее стыд и горе. Напрасно доказывала пораженная девушка своим родителям, что они сами компрометируют ее, что она привнает свою неправоту, свою глупость, свое непослушание, но что все можно исправить. Ее доводы и ее страдание не подействовали на портного и его супругу. Самые трусливые, неспособные к сопротивлению люди становятся неумолимыми там, где они могут проявить абсолютный родительский авторитет. Злоупотребление последним является для них грубым вознаграждением ва ту покорность и вависимость, которые они добровольно или против воли проявляют в буржуавном обществе. На этот шум сбежались всякие кумушки и еще более увеличили его. Чувство стыда за эту отвратительную сцену привело девушку к решению лишить себя жизни. Быстрыми шагами сбежала она по лестнице, пробежала через толпу кричащих и проклинающих кумушек, с блуждающими вворами спустилась к Сене и бросилась в воду. Лодочники вытащили ее уже мертвою, наряженную в ее свадебные драгоценности. Как это обычно водится, те, которые вначале ругали дочь, тотчас же стали ругать родителей. Эта катастрофа испугала жалкие душонки. Спустя несколько дней родители пришли в полицию требовать волотую цепь, которую девушка носила на шее, подарок ее будущего свекра, серебряные часы и многие другие драгоценности, — предметы, которые были доставлены в бюро. Я не упустил случая упрекнуть этих людей в их неблагоразумии и варварстве. Сказать этим безумцам, что они должны будут дать ответ перед богом, было бы бесполезно; это проиввело бы на них очень слабое впечатление в виду бевдушных предрассудков и своеобразной религиозности, господствующей в низших меркантильных классах.

Ими руководила жадность, а не желание обладать двумя или тремя реликвиями. Я считал возможным наказать их именно их жадностью. Они требовали драгоценности своей дочери; я отказал им в выдаче их, я задержал удостоверения, необходимые для получения вещей из кассы, куда они были сданы. До тех пор, пока я находился на этом посту, все их требования были напрасны, и я находил особенное удовольствие в пренебрежении к их грубой настойчивости.

В том же самом году в мое бюро явился молодой креол, очаровательной наружности, из одной из богатейших фамилий Мартиники. Он самым категорическим образом возражал против выдачи трупа молодой женщины, его воловки, его брату и ее мужу. Она утопилась. Этот вид самоубийства чаще всего встречается. Тело было найдено служащими, назначенными для вылавливания трупов, недалеко от grève d'Argenteuil. Из известного инстинкта стыдливости, которым женщины проникнуты даже в моменты самого глубокого отчаяния, утопленница тщательно обернула ноги подолом своего платья. Эта стыдливая предосторожность ясно указывала на самоубийство. Сейчас же после того, как она была найдена, она была доставлена в морг. Ее красота, ее молодость и богатый наряд дали повод к тысяче предположений о причине катастрофы. Отчаяние мужа, который первый ее опознал, было безгранично. Он не мог осмыслить своего горя, - по крайней мере так мне сказали. Я сам никогда прежде не видал его. Я доказывал креолу, что требование мужа, который тут же заказал мраморный памятник для своей несчастной жены, должно быть уважено в первую очередь. «После того, как он ее убил, чудовище!» — с яростью кричал креол, бегая взад и вперед по комнате.

По возбуждению, по отчаянию этого молодого человека, по его мольбам удовлетворить его желание, по его слезам я заключил, что он ее любил, и сказал это ему. Он сознался в своей любви, но категорически утверждал, что его золовка не подозревала даже о его любви. Он клялся в этом. Только для спасения репутации своей золовки, самоубийство которой общественное мнение, по обыкновению, свяжет с какой нибудь интригой, кочет он обнаружить варварство своего брата, если бы даже ему самому пришлось из-за этого сесть на скамью подсудимых. Он просил моей поддержки. Вот что я мог понять из его отрывочных, страстных объяснений. Господин М., его брат, богатый человек, любящий искусство, друг роскоши и

высоких кругов, женился с год тому назад на этой молодой женщине, — повидимому, по взаимному влечению. Это была самая красивая пара, какую только можно было встретить. После свадьбы в организме молодого супруга внезапно и с большой силой обнаружился какой-то, — быть может, наследственный, — порок в крови. Этот человек, прежде такой гордый своей наружностью, своим изяществом, беспримерным совершенством форм, вдруг сделался жертвой неизвестной болезни, против разрушительного действия которой наука была бессильна. Он ужасным образом изменился с головы до ног. Он лишился всех волос, позвоночник его искривился. Со дня на день худоба и морщины все больше уродовали его, по крайней мере, в глазах других, так как из самолюбия он отрицал самое очевидное. Но, несмотря на все это, он не слег в постель. Железная сила, казалось, торжествовала над приступами болезни. Он переживал свое собственное разрушение. Тело превратилось в развалины, а душа была бодра. Он продолжал задавать пиры, устраивать охоты и вести богатый и пышный образ жизни. Однако оскорбления, остроты и шутки школьников и уличных мальчишек, когда он на прогулках объезжал свою лошадь, невежливые и иронические насмешки, услужливые предупреждения друвей относительно комизма его упорного стремления сохранить галантность с дамами, -- все это уничтожило, наконец, его иллюзии и сделало его осторожным по отношению к самому себе. Как только он осознал свое безобразие и свою уродливость, его характер ожесточился, он нал духом. Он стал меньше заботиться о сопровождении своей жены на вечера, балы, концерты. Он переселился за город, положил конец всем приглашениям, стал избегать людей под всякими предлогами. Любезности его друзей по отношению к его жене, которые он терпел до тех пор, пока гордость давала ему уверенность в своем превосходстве, сделали его ревнивым, вспыльчивым, подозрительным. Во всех тех, кто продолжал его посещать, он видел твердую решимость победить сердце его жены, которая оставалась у него в качестве последней гордости и последнего утешения. В это время прибыл наш креол с Мартиники по делам, от успеха которых зависело возвращение Бурбонов на французский престол. Его золовка приняла его очень хорошо. При крушении бесчисленных связей, которые у нее были, вновь прибывший имел преимущество, которое ему совершенно естественно давало положение брата в глазах господина М. Наш креол предвидел изоляцию, которая создается вокруг дома его брата, как вследствие прямых ссор его брата со многими друзьями, так и вследствие тысячи его тайных способов отвадить и обескура-

жить посетителей. Не отдавая себе самому отчета в любовных мотивах, которые делали его ревнивым, креол одобрял это стремление изолироваться и даже благоприятствовал ему своими советами. Господин М. кончил тем, что удалился в особняк в Пасси, который через короткое время превратился в пустыню. Ревность питается самыми пустыми вещами; если она не знает, к чему привязаться, она пожирает самое себя и становится изобретательной; все служит ей нищей. Возможно, что молодая женщина стремилась к развлечениям, свойственным ее возрасту. Стены скрывали вид на соседние дома. Ставни были закрыты с утра до вечера. Несчастная женщина была осуждена на невыносимое рабство, и господин М. держал себя рабовладельцем, опираясь на гражданское уложение и на право собственности, опираясь на такое состояние общества, в котором любовь не связана со свободными ощущениями любящих и разрешает ревнивому супругу держать свою жену за семью замками, как скряге его сундуки с деньгами, так как она лишь часть его инвентаря. Господин М. рыскал ночью с оружием вокруг дома, обходил его с собаками. Ему казалось, что он видит следы на песке, он путался в странных предположениях по поводу лестницы, которая очутилась на другом месте при содействии садовника. Сам садовник, 60-ти-летний пьяница, был приставлен к воротам в качестве сторожа. Дух фанатичности не внает границ в своих странностях и доходит до беврассудства. Брат, невинный соучастник всего этого, понял, наконец, что он работает над несчастьем молодой женщины, которую стерегли по целым дням, оскорбляли, лишили всего, что в состоянии развлечь богатую и счастливую фантавию, которая стала столь же мрачна и меланхолична, сколь прежде была свободна и весела. Она плакала и скрывала свои слезы, но следы их были ясны. Креола стали мучить угрывения совести. Решившись открыто объясниться со своей золовкой и исправить ошибку, происшедшую, без сомнения, из скрытого чувства любви, он пробрадся однажды утром в рощицу, куда пленница ходила иногда дышать воздухом или ухаживать за своими цветами. Пользуясь этой ограниченной свободой, она внала, новидимому, что находится под надвором своего ревнивого супруга, так как при виде своего деверя, очутившегося в первый раз и неожиданно в ее присутствии, молодая женщина была чрезвычайно потрясена. Сложив руки, она с испугом крикнула ему: «Уходите, ради бога! Уходите!»

И, действительно, едва успел он скрыться в оранжерее, как вдруг появился господин М. Креол услышал крик. Он стал прислушиваться, но биение его сердца мешало ему понять хоть одно-

слово объяспения; бегство его, если бы супруг открыл его, могло придать печальный исход этому объяснению. Этот случай вабудоражил креола. С этого дпя оп увидел пеобходимость быть защитпиком жертвы. Он решился отказаться от всякой сдержапности. Любовь может всем пожертвовать, но пе своим правом покровительства, так как эта последияя жертва была бы жертвой труса. Он продолжал посещать своего брата, готовый открыто с пим поговорить, быть с ним откровепным, все ему сказать. Господин М. пе питал еще подоврений по отношению к пему, но эта настойчивость брата выввала их. Не вдаваясь определенпо в причипы этого интереса, господин М. стал педоверчиво относиться к брату, наперед рассчитав, к чему этот интерес может привести. Креол вскоре заметил, что его брат не всегда отсутствовал, как оп потом утверждал, когда посетители папрасно звонили у ворот дома в Пасси. Слесарный подмастерье сделал ему ключ по модели тех, которые его ховяип сделал для господина М. После десятидневного отсутствия креол, мучимый страхом и самыми безумными химерами, ночью пробрался через стену, сломал решетку перед главными воротами, взобрался на крышу по лестпице и спустился по водосточной трубе под окно амбара. Громкие стоны побудили его незаметно добраться до стеклянпой двери. То, что оп увидел, заставило его сердце облиться кровью. Свет лампы освещал альков. За запавесками, с растрепанными волосами, с лицом красным от ярости, господип М., полунагой, свернувшись вблизи своей жены, на той же самой кровати, которую она не решалась оставить, хотя и всячески отстраняясь от пего, осыпал ее всяческими упреками, свирепый, как тигр, готовый разорвать ее на части. «Да, говорил оп ей, я безобразен, я чудовище, и я это слишком хорошо зпаю, я впушаю тебе страх. Ты желаешь, чтобы тебя освободили от меня, чтоб мой вид пе удручал тебя. Ты жаждешь того момента, который освободит тебя. Не возражай мие, я угадываю твои мысли по твоему испугу, по твоему сопротивлению. Ты краснеешь от педостойных насмешек, которые вызывают твое внутреннее возмущение против меня. Ты, без сомнения, считаешь минуты, когда я больше не буду осаждать тебя своей страстью и своим присутствием. Стой! Мной овладевают отвратительные желапия, стремление обезобразить тебя, сделать тебя похожей па меня, чтобы у тебя не осталось падежды утешаться с любовниками в том несчастии, что ты меня когда-то знала. Я разобью все зеркала этого дома, чтобы не видеть в пих коптраста, чтобы они больше не служили пищей для твоей гордости. Не правда ли, я должен был бы вывозить тебя в свет или пустить тебя одпу, чтобы видеть, как каждый будет поощрять

твою ненависть ко мне. Нет, нет, ты не оставишь этого дома, не убив меня! Убей меня, сделай то, что я каждый день чувствую искушение сделать сам». И дикарь катался по кровати с громким криком, со скрежетом зубовным, с пеной на губах, с тысячью симптомов бешенства, сам нанося себе удары в своей ярости, вблизи этой несчастной женщины, которая расточала ему самые нежные ласки и патетические мольбы. Наконец она его укротила. Сострадание, без сомнения, заменило любовь. Но этого было недостаточно этому, ставшему столь страшным, человеку, страсти которого сохранили еще всю свою силу. Эта сцена повергла креола в глубокое уныние, он впал в оцепенение. Его охватил страх, и он не внал, к кому обратиться, чтобы спасти несчастную от этих пыток. Эти сцены, очевидно, повторялись каждый день, так как во время припадков судорог, которые за ними следовали, г-жа М. прибегала к пувырькам с лекарствами, которые были приготовлены для успокоения ее палача. Креол в данный момент был единственным представителем семейства г-на М. в Париже. В таких именно случаях особенно заслуживает проклятия медлительность судебных форм, беззаботность законов, которые не могут ни на шаг отступиться от своей рутины, в особенности, когда дело касается женщины, существа, которому законодатель предоставил минимальные гарантии. Приказ об аресте мог бы предупредить несчастье, которое свидетель этого бешенства слишком хорошо предвидел. Он, однако, решился испробовать все средства, взять на себя последствия, так как его состояние давало ему возможность принести огромные жертвы и не бояться ответственности за слишком смелое предприятие. Уже несколько врачей из числа его друзей, такие же решительные, как и он, подготовляли вторжение в дом г-на М., чтобы констатировать моменты сумасшествия и насильно разлучить супругов, когда неожиданное самоубийство оправдало слишком поздние меры и разрубило гордиев узел.

Конечно, для наждого, кто не ограничивается буквальным смыслом слов, это самоубийство было убийством, совершенным мужем. Но оно было также результатом необыкновенной ревности. Ревнивец нуждается в рабе, ревнивец может любить, но любовь для него только ощущение, питающее ревность. Ревнивец премсде всего частный собственник. Я помещал креолу учинить бесполезный и опасный скандал, опасный прежде всего для памяти любимой им женщины, так как праздная публика обвинила бы ее в супружеской измене и в связи с братом мужа. Я присутствовал на похоронах. Никто, кроме брата и меня, не знал истины. Я слышал двусмысленые предположения о самоубийстве, но я не обратил на них

внимания. Краску стыда вызывает общественное мнение, если видишь его вблизи, с его трусливым озлоблением и грязными предположениями. Общественное мнение слишком расколото изолированностью людей, слишком невежественно, слишком испорченно, так как каждый чужд себе, и все взаимно чужды друг другу.

Редко, впрочем, проходила неделя, которая бы не приносила мне других разоблачений такого же рода. В том же году я зарегистрировал любовные связи, окончившиеся, благодаря нежеланию родителей дать свое согласие, двойным самоубийством.

Я отмечал также самоубийства светских людей, доведенных до импотентности в цвете лет, которых влоупотребление наслаждением привело в состояние непреодолимой меланхолии.

Многие лишают себя жизни под гнетом мысли, что медицина, после долгих бесполезных мучительств посредством изнуряющих средств, окажется неспособной избавить их от их болезней.

Можно было бы составить замечательный сборник цитат знаменитых авторов и антологию из стихотворений, которые пишут люди в отчаянии, когда хотят подготовить свою смерть с особенным блеском. В тот момент удивительного хладнокровия, который следует за решением умереть, в душе является какое-то заразительное воодушевление, и оно изливается на бумагу, даже у представителей тех классов, которые лишены всякого образования. Собираясь с силами перед жертвой, глубину которой они обдумали, вся сила их концентрируется в одном характерном выражении, исполненном горячего чувства.

Некоторые из этих стихотворений, погребенные в архивах, представляют собой настоящие произведения искусства. Какой-нибудь тупоголовый буржуа, вся душа которого погружена в дела и для которого бог — в его торговле, найдет все это очень романтичным и, пожалуй, с насмешкой отнесется к страданиям, которых он не понимает. Его пренебрежение нас не удивит. Чего же другого ожидать от людей, которые даже не подозревают, что они изо дня в день понемногу убивают себя, свою человечность. Но что сказать о тех добрых людях, которые мнят себя богобоязненными, образованными, а между тем, повторяют эти гнусности? Без сомнения чрезвычайно важно, чтобы бедняки переносили жизнь, хотя бы в интересах привилегированных классов современного общества, которых разорило бы массовое самоубийство черни. Но разве нет другого средства сделать сносным существование этого класса, кроме оскорблений, насмешек и красивых слов? Притом, у этих нищих известное величие души, если они, решив умереть, сами себя уничтожают, а не лишают

себя живни путем внакомства с эшафотом. Правда, чем больше развивается наша торговая эпоха, тем реже становятся эти благородные самоубийства нищеты, место их занимает известная враждебность, и несчастные без оглядки пускаются по пути воровства и убийства. Легче получить смертную казнь, чем работу.

Роясь в полицейских архивах, я нашел только один единственный очевидный пример трусости в списке самоубийств. Речь шла о молодом американце, Вилфриде Рамзае, который лишил себя жизни, чтобы не драться на дуэли.

Классификация различных причин самоубийства является классификацией несовершенств современного общества. Один лишил себя жизни, потому что интриганы похитили у него его изобретение, причем изобретатель, впавший в самую ужасную нужду вследствие долгих научных исследований, не имел даже средств купить себе патент. Другой убил себя, чтобы избегнуть со стороны кредиторов огромных расходов и унизительного преследования, которые, впрочем до того обычны, что люди, руководящие общественными интересами, ни в малейшей степени ими не интересуются. Третий лишил себя жизни, потому что не мог найти работы, прострадав долгое время от оскорблений и скаредности тех, которые у нас являются бесконтрольными распределителями работы.

Один врач консультировал меня однажды по поводу одной смерти, в которой он считал виновным самого себя.

Однажды вечером при возвращении в Бельвиль, где он жил, он был задержан на маленькой улице, в глубине которой находилась его дверь, женщиной под вуалью. Дрожащим голосом она попросила выслушать ее. В некотором отдалении прогуливалась особа, черты лица которой он не мог разглядеть. За ней следил какой-то мужчина. «Милостивый государь, — сказала она ему, — я беременна, и если это откроется, я буду опозорена. Моя семья, общественное мнение, порядочные люди мне не простят. Женщина, доверие которой я обманула, сойдет с ума и непременно разведется со своим мужем. Я защищаю не свое личное дело. Только моя смерть может предотвратить скандал. Я хотела лишить себя жизни, но настаивают, чтобы я жила. Мне сказали, что вы сострадательный человек, и это дало мне уверенность, что вы не захотите быть соучастником убийства ребенка, если даже этого ребенка еще нет на свете. Вы видите, речь идет об аборте. Я не унижусь до просьбы, до оправдания того, что кажется мне самым ужасным преступлением. Я уступила только чужим просьбам, обратившись в вам, так как сумею умереть. Я призываю смерть, и для этого мне никого не нужно. Достаточно представиться, что

находишь удовольствие в поливке сада; надеть деревянные башмаки, выбрать скользкое место, где каждый день ходят за водой, устроить так, чтобы исчезнуть в водоеме, а люди потом скажут, что случилось «несчастье». Я все предусмотрела, милостивый государь. Я хотела, чтобы это произошло завтра утром, я всей душой к этому готова. Все подготовлено. Мне велели вам это сказать, и я вам говорю. Вы должны решить, произойдет ли одно убийство или два убийства. Я малодушно дала клятву, что все без утайки предоставлю вашему решению. — Решайте». «Эта альтернатива, —продолжал врач, — привела меня в ужас. Голос этой женщины звучал чисто и гармонично. Рука, которую я держал в своей, была топка и нежна, ее открытое и решительное отчаяние указывало на большой ум. Но речь шла об одном пункте, по поводу которого я испытывал страх, хотя в тысяче случаев, — например, при тяжелых родах, когда вопрос идет о том, спасти ли мать или ребенка, политика или человечность без колебаний по своему усмотрению решают вопрос». «Бегите за границу», сказал я. «Невозможно, — ответила она, — об этом нечего и думать». «Примите надлежащие меры предосторожности». «Я не могу их принять, я сплю в одной комнате с той женщиной, дружбу которой я предательски обманула». «Это ваша родственница?» — «Я не могу вам больше отвечать». «Я бы многое отдал за то, продолжал врач, чтобы спасти эту женщину от самоубийства или от преступления, или чтобы она вышла из этого конфликта без моей помощи. Я обвинял себя в варварстве, так нак пугался соучастия в преступлении. Борьба была ужасная. Затем демон стал мне нашептывать, что желание умереть еще не есть самоубийство; что, отнимая у скомпрометированных людей возможность сделать эло, принуждаешь их отказаться от своих пороков. Я догадывался о роскоши по вышивнам на ее рукавах и о богатстве по изящной дикции ее речи. Ведь есть такой взгляд, что к богатым надо проявлять меньше сострадания. Мое чувство собственного достоинства возмущалось против мысли соблазна деньгами, хотя до сих пор вопрос этот не был затронут, что было лишним доказательством деликатности и уважения ко мне. Я дал отрицательный ответ. Дама быстро удалилась. Стук кабриолета убедил меня, что я не могу уже исправить того, что сделал.

«Через две недели газеты принесли мне разгадку этой тайны. Молодая племянница парижского банкира, не старше 18 лет, любимая воспитанница своей тетки, которая не отпускала ее от себя со времени смерти ее матери, поскользнувшись, упала в ручей в имении ее опекунов, в Вильмобле, и утонула. Ее опекун был безутешен.

Этот трусливый соблазнитель мог, в качестве дяди, предаваться своему горю на глазах общества».

Как мы видим, за отсутствием лучшего выхода, самоубийство часто является последним средством против неурядиц личной жизни.

Среди причин самоубийства мне часто приходилось отмечать потерю должности, отказ в работе, внезапное понижение заработной платы, вследствие чего семьи лишались необходимых средств к существованию, так как большая часть из них живет без всяких сбережений.

В то время, когда в королевском дворце сокращали гвардию, вместе с другими был удален один человек, - как и все остальные, без особых церемоний. Его возраст и отсутствие протекции не давали ему возможности вступить обратно в армию. В промышленности он не мог найти работы вследствие своей неприспособленности. Он старался поступить в гражданскую администрацию. Многочисленные конкуренты, как и везде, заградили ему и этот путь. Он впал в тупое отчаяние и лишил себя жизни. В кармане у него нашли письмо с объяснением всех обстоятельств дела. Жена его была бедной швеей. Его две дочери, 16 и 18 лет, работали вместе с ней. Тарно, наш самоубийца, в оставленных им бумагах говорил, «что, так нак он не может больше быть полезным своей семье и принужден быть в тягость своей жене и детям, он счел своей обяванностью лишить себя живни, чтобы избавить их от этого бремени. Он поручает своих детей попечению герцогини Ангулемской. Он надеется, что герцогиня, благодаря своей доброте, будет иметь сострадание к их несчастью». Я составил доклад полицейскому префекту Англю, и, после того нак бумаги прошли все инстанции, герцогиня послала несчастному семейству Тарно 600 франков.

Жалкая помощь, без сомнения, после такой потери! Но как могла бы одна семья помочь всем несчастным, если, принимая все в расчет, вся Франция в настоящий момент не в состоянии прокормить их всех. Благотворительности богатых нехватило бы для этого, если бы даже весь наш народ был религиозен, а он далек от этого, Самоубийство уничтожает самую значительную часть затруднений, эшафот — остальные. Только от преобразования всей нашей системы сельского хозяйства и промышленности можно ожидать источников дохода и действительного богатства. На бумаге легко можно прокламировать конституции, право каждого гражданина на образование, на труд и прежде всего на известный минимум средств существования. Но тем, что все эти великодушные желания написаны на бумаге, сделано еще далеко не все; остается еще

вадача оплодотворения этих либеральных идей материальными и разумными социальными учреждениями.

Языческий древний мир оставил нам великолепные творения. Отстанет ли современная свобода от своего соперника? Кто спаяет воедино оба эти мощные факторы?

На этом мы заканчиваем выписку из книги Пэше.

В заключение мы приведем одну из его таблиц о ежегодных самоубийствах в Париже.

Как следует из другой, приведенной Пэше таблицы, за время 1817—1824 гг. (включительно) в Париже отмечено 2808 случаев самоубийства. На самом деле число их больше. Например, относительно утопленников, трупы которых выставляются в морге, только в чрезвычайно редких случаях известно, были ли то самоубийцы или нет.

Таблица самоубийств в Париже в течение 1824 г.

| Количество . $\left\{\begin{array}{l}1\\2\end{array}\right.$ | ое полугодне— 198<br>ое » — 173 } Итого                        | 371         |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------|
| Из них попытку                                               | самоубийства пережили                                          | 125         |
| » » »                                                        | » не пережили                                                  | 246         |
| Мужского пола                                                |                                                                |             |
| Женского » .                                                 |                                                                | 132         |
| Холостые                                                     |                                                                | 207         |
| Женатые                                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                        | 164         |
|                                                              | Тяжелое добровольное падение                                   | 47          |
|                                                              | Удавление                                                      | 38          |
|                                                              | Портновскими инструментами                                     | 40          |
| Род смерти                                                   | Огнестрельным оружием                                          | 42          |
| тод смерти                                                   | Отравление                                                     | 28          |
|                                                              | Удушение угаром                                                | 61          |
|                                                              | Удушение от добровольного падения в воду                       | 115         |
|                                                              | Любовная страсть, домашняя ссора и огор-                       |             |
|                                                              | чение                                                          | 71          |
|                                                              | Болезни, пресыщение жизнью, слабые умственные способности      | <b>12</b> 6 |
| Мотивы                                                       | Дурное поведение, игра, лотерея, боязнь<br>упреков и наказаний | 53          |
|                                                              | Несчастье, нужда, потеря места, прекра-<br>щение работы        | 59          |
|                                                              | Неизвестные мотивы                                             | <b>6</b> 0  |



# УКАЗАТЕЛЬ ИМЕН.

#### Á.

Аарон (из Библии) — 404.

Авраам (ив Библии) — 127, 132, 134.

Адам (ив Библии) — 565.

Алисон (Alison), Арчибальд (1792—1867) — английский историк, автор «Истории Европы», написанной с торийской точки врения, и«The principles of Population» 1840—30, 330, 383, 407, 411, 412, 413, 417, 419, 421, 549, 551.

Алисон (Alison), Уильям (1790—1859) выдающийся медик, профессор Эдинбургского университета, изучал вопрос о распространении эпидемий в связи с пауперизмом — 330, 392, 393.

Анаксагор (500 — 428 до нашей эры) из Клавомен, греческий философ —

157.

Антоний, Марк (83 — 31 до нашей эры) римский полководец и триумвир. — 450.

Аристид (530 — 467 до нашей эры) — афинский государственный деятель и полководец — 150.

Аристотель (384 — 322 до нашей эры) великий греческий философ — 631.

Аркрайт (Arkwright), Ричард (1732— 1792)— промышленный деятель, изобретатель прядильной машины— 29, 305, 306, 307, 497.

Арно (Arnauld), Антуан (1612 — 1694) французский философ картезианской

школы, янсенист — 156.

Ашворт (Ashworth), Эдмунд — фабрикант в Ланкашире, либерал — 447, 470, 506.

Аштон (Ashton) — фабрикант из Гайда, убитый в 1831 г. — 502.

Аштон, Томас — фабрикант — 470.

#### Б.

Бабеф (Babeuf), Гракх (1760 — 1797) — французский коммунист, организатор ваговора против Директории, составил программу «ваговора равных» (бабувисты) — 67, 147, 160.

Бадино (из романа Сю «Парижские тайны») — 237.

Базир (Bazire), Клод (1764—1794) деятель великой французской революции, член Конвента, сторонпик Дантона—607.

Байрон, Джордж - Гордон (1788 — 1824) — знаменитый английский поэт — 520.

Барбару (Barbaroux), Шарль (1767 — 1794) — деятель великой французской революции, жирондист — 604, 605, 606.

Баргам, д-р — 522.

Бардслей (Bardsley), Самюэль (1764 — 1851) — манчестерский врач — 416.

Бармекиды — персидская фамилия, имела большое влияние при халифах Аббасидах; «стол Б.» ввято из сказок «1001 ночи» — 570.

Барер де-Вьезак (Barère de Vieuzac), Бертран (1755 — 1841) — деятель великой французской революции, член Конвента, сторонник Робеспьера, затем Наполеона — 11, 605.

Барри, Давид, д-р, член парламентской комиссии — 441, 442, 443, 444, 445,

449, 450.

Басси (Bussey), Питер — трактирщик из Брэдфорда, чартистский оратор и организатор восстания в 1839 г. После неудачи бежал на континент — 511.

Бауэр, Бруно (1807 — 1882) — немецкий теолог, левый гегельянец, защищал точку врения «чистой критики» — 23, 58, 60, 101, 102, 104, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 120, 125, 126, 127, 129, 130, 131, 133, 134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 143, 145, 146, 161, 163, 164, 165, 166, 168, 169, 171, 172, 173, 174, 176, 177, 178, 179, 181, 184, 185, 186, 188, 189, 198, 224, 225, 226, 244, 247, 248, 249, 633.

Бауэр, Эдгар (1820 — 1886) — брат Бруно Бауэра, немецкий публицист, левый гегельянец. — 36, 37, 38, 39, 41, 42, 52, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 69, 70, 73, 101, 110, 176, 177, 187, 188, 221.

Бейль (Bayle), Пьер (1647 — 1706) — французский публицист и философ картевианской школы, автор «Dictionnaire historique et critique» — 156.

Беймлер, священник — 260.

Беме (Вонте), Яков (1575 — 1624) — немецкий философ-мистик, по профессии сапожник; в его мистике можно найти идею диалектического процесса; Гегель считал Б. своим предшественником — 157.

Бенда (Benda), Иоган-Вильгельм-Отто (1775 — 1832) — немецкий юрист, городской голова в Ландесгуте — 27.

Бентам, Иеремия (1748 — 1832) — английский философ - моралист — 161, 162, 163, 210, 220, 227, 520.

Бентли и Уайт — фабриканты в Бери — 503.

Беро (Béraud) — полицейский комиссар в Париже, написал книгу о проституции — 37, 187.

Бирли — фабрикант — 508.

Бирон, Арман-Луи де-Гонто, герцог (1753—1794)— французский генерал, сподвижник Лафайста, командовал революционными войсками, завоевал Ниццу, был командирован в Вандею, своими действиями здесь вызвал недовольство Конвента и был казнен—606. Бишоп, Терева— работница—327.

Блекстон (Blackstone), Уильям (1723 — 1780) — известный английский законовед и судья. Основной труд «Commentaries on the law of England», (1765 — 1769) — 228.

Бов — псевд. Диккенса (1812—1870)—25. Бомон (Beaumont), Густав - Август (1802—1866) — политический деятель, юрист и публицист, изучал вместе с Токвилем пенитенциарное право в Соед. Штатах, написал вместе с Токвилем «Système pénitentiaire aux Etats Unis» (1833)—219.

Бомонт — хирург — 441, 445.

Бортвик, Питер (1804 — 1852) — член парламента из группы «Молодая Англия», выступал против колониального рабства — 569.

Боуерс — фабрикант — 467.

Бриндли, Джемс (1716 — 1772) — строитель канала герцога Бриджуотерского — 313.

Брокльгерст — фабрикант шелковых материй — 480.

Брум (Brougham), Генри-Питер — член налаты лордов, виг — 487.

Брут, Марк-Юлий (85—42 до нашей ары) — римский республиканец, друг Цеваря, организатор заговора против Цезаря-диктатора — 150.

Брюггеман, Теодор (1796 — 1863) — немецкий педагог и политический деятель консервативного направления — 26, 27.

Буало (Boileau), Жак (1752 — 1793) — деятель французской революции, член Конвента, жирондист — 604.

Букингэм — английский путешественник — 262.

Буонарроти, Филипп (1761 — 1837) — французский коммунист, участник «ваговора равных» Бабефа — 147.

Бурбоны — францувский род, к которому принадлежали государи францувские, испанские и неаполитанские — 105, 153, 607, 674, 680.

Бэкон (Bacon), Франциск (1561—1626) родоначальник английской опытной

философии — 7, 157, 158.

Бали, Уильям — фабрикант — 513. Банс (Baines), Эдуард (1800 — 1890) издатель «Leeds Mercury», либерал,

автор «History of the cotton manufacture of Great Britain» (1835) — 424. Барли — фабликант в Манчестере. То-

Бэрли — фабрикант в Манчестере, торий — 513.

Бюво (Buzot), Франсуа-Леонар-Никола (1760 — 1793) — деятель французской революции, член Конвента, жирондист — 605, 606, 607.

Бюше (Buchez), Филипп (1796—1865) философ-сен-симонист и историк, политический деятель революций 30-го и

48-го гг. — 148, 244.

### B.

Валазе (Valazé), Шарль-Элеонор дю-Фриш де (1751 — 1793) — юрист, деятель великой французской революции, член Конвента, жирондист — 605.

Валанс (Valence), Сир-Мари-Александр, граф де (1757 — 1822) — французский генерал, сподвижник Дюмурье в Бельгии, участник наполеоновских кампаний — 606.

Вейль (Weil), Карл (1806 — 1878) — немецкий еврей, публицист либерального направления. Издавал «Constitutionelle Jahrbücher» в 1842 — 1846 гг. 194.

Вейтлинг, Вильгельм (1808 — 1871) — немецкий утопический коммунист, по профессии портной — 15.

Веллингтон, Артур (1769 — 1852) — «железный герцог», победитель Наподеона, национальный герой Англии —

404. Велькер (Welcker), Карл-Теодор (1790— 1869) — либеральный публицист и поинтический деятель, профессор государственного права, издавал вместе с Роттеком «Staatslexikon» — энциклопедию государственных наук — 152.

Верньо (Verniaud), Пьер (1753 — 1793) деятель великой французской революции, жирондист — 604, 606.

Виганд, Отто (1795 — 1870) — немецкий

издатель — 247, 248, 249.

Видок (Vidocq), Франсуа (1775—1857) авантюрист, шеф полиции, бевопасности в Париже — 96, 195.

Виктория—английская королева (1837—

1901) --- 328.

Виллегардель (Villegardelle), Франсуа (род. 1810) — французский утопический коммунист, издал «Code de la Nature» Морелли — 622.

Виллис (из романа Сю «Парижские

тайны») — 91, 238.

Воган, Роберт (1795 — 1868) — священник-конгрегационалист и историк —

411

Вольней (Volney), Константин-Франсуа, граф де (1757 — 1820) — французский писатель, путешественник и историк, был членом Генеральных штатов в 1789 г., участвовал в перевороте 18 брюмера. Основная работа: «Les Ruines ou Méditations sur les révolutions des empires» (1791) — 159.

Вольтер (1694 — 1778) — знаменитый французский философ, историк и драматург, вождь французского «просве-

щения» — 155.

Вольф, Христиан (1679 — 1754) — внаменитый немецкий философ-рационалист — 89.

Вуд, Джемс и Френсис — фабриканты в Брэдфорде — 445, 446, 504.

#### Γ.

Гадэ (Guadet), Маргерит-Эли (1735 — 1794) — член Конвента, жирондист — 602, 606, 609, 610.

Гамильтон, Александр — герцог (1767— 1852) — владелец угольных копей в Шотландии, член парламента, виг — 530.

Ганс, Эдуард (1797 — 1839) — немецкий юрист, ученик Гегеля — 211.

Гартли (Hartley), Давид (1705—1757) английский врач и философ, основатель физиологической психологии, учитель Пристли—158.

Гарун-аль-Рашид (786 — 809) — багдадский халиф, герой скавок «1001 но-

чи» — 212.

Гаскель—врач в Манчестере, либерал — 30, 360, 396, 418, 421, 422, 569.

Гаслам, фабриканты — 533.

Гассенди (Gassendi), Пьер (1592—1655) выдающийся французский физик, математик и философ, возродивший атомистическую философию и этику Эпикура — 155.

Гегель, Георг - Фридрих - Вильгельм (1770 — 1831) — внаменитый немецкий философ — 16, 29, 39, 40, 55, 60, 82, 102, 106, 109, 110, 111, 114, 129, 130, 141, 154, 161, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 199, 200, 211, 224, 225, 226, 235, 248, 299, 632, 633, 634, 635, 636, 637, 638, 639, 640, 645, 646, 648, 649, 650, 651, 652, 661.

Гельвеций, Клод-Адриан (1715—1771) французский философ-материалист —

156, 159, 161, 162, 520.

Геннен — шотландский врач — 331. Гентсман (Huntsman), Бенджамен

(1704 — 1776) — открыл способ литья стали (около 1750 г.) — 311.

Гесс (Hess), Моисей (1812 — 1872) — немецкий литератор, представитель так навываемого «истинного социализма»—626.

Гете, Иоганн-Вольфганг (1749 — 1832) великий немецкий поэт и натуралист—

208.

Гизби — желевоваводчик из Питтсбурга (Огайо) — 262.

Гиналь, священник — 262.

Гиндли — фабрикант, член парламента, «решительный» радикал — 569.

Гинрихс (Hinrichs), Герман-Фридрих-Вильгельм (1794 — 1861) — профессор философии, ученик и последователь Гегеля, примыкал к старогегельянскому направлению — 115, 116, 117, 118, 123, 130, 135, 167, 168, 169, 170, 171, 248.

Гирцель (Hirzel) — цюрихский корреспондент «Allgemeine Literaturzeitung» — 175, 176, 177, 178, 243.

tung» — 175, 176, 177, 178, 243. Гирш (Hirsch), Самсон-Рафаил (1808 — 1888) — ортодоксальный еврейский теолог и моралист. Совместно с Гейгером основал в Бонне еврейское религиовное общество в 1851 году — 112, 113.

Гобгаув, Джон-Кэм (1786 — 1869) — английский радикал, член парламента, инициатор фабричных ваконов 1825 и 1831 гг. — 456, 458.

Гоббс (Hobbes), Томас (1588 — 1679) — внаменитый английский философ-ма-

териалист — 155, 157, 158.

Годвин, Уильям (1756 — 1836) — английский литератор, один из основателей мирного анархизма, автор «Исследования о политической справедливости и об ее влиянии на общую добродетель и общее счастье» --520.

Гокинс (Hawkins) — врач, член фабричной комиссии 1833 г. — 400, 432, 436, 437, 442, 446, 448, 450, 457, 463.

Голланд, П.-Г. — врач в Манчестере -398, 399.

Гольбах, Поль-Анри (1723 — 1789) францувский философ-материалист — **159, 162, 520.** 

Гомер — действительный или мнимый автор греческого эпоса «Илиада» и «Одиссея» — 67, 222.

Горвас — типограф — 608.

Горн — член парламентской комиссии для обследования детского труда -404, 405, 486.

Горнер, Леонард (1785 — 1864) — английский геолог и социальный реформатор, фабричный инспектор — 431. 459.

Граун (ив романа Сю «Парижские тайны») — 235, 236, 237, 239, 240.

Грег, Роберт - Гайд — крупный манчестерский фабрикант — 447, 470.

Грегуар (Grégoire), Анри (1750 и 1831)францувский священник, известный деятель францувской революции, член Конвента, член Совета 500 во время Директории — 604.

Гроций (Grotius или de Groot), Гуго (1583 — 1645) — внаменитый голланиский юрист, государствовед, который в своем «De jure belli ac pacis» (1625) положил начало новой философии Философии естественного права — 68, 69.

Группе, Отто-Фридрих (1804 — 1876) незначительный немецкий литератор и философ, выступивший с памфлетами против Бауэра — 188, 633.

Гранджер — член парламентской комиссии для исследования детского труда — 404, 474, 476, 477, 484.

Грэхэм (Graham), Г. — английский статистик — 398.

Грэхэм — рабочий — 503. Грэхэм, Джемс-Роберт (1792 — 1861) английский политический деятель, министр внутренних дел в кабинете Пиля — 31, 33, 460, 461.

Гуд, Томас (1794 — 1845) — шотландский поэт-юморист, автор «Песни о

рубашке» — 494.

Гэй (Gay), Жюль (род. 1807) - францувский коммунист, примыкал к Девами, издавал журнал «Le Communiste» в 1849 г. — 161.

Гэлвей, Анна — работница — 326.

Д.

Давид, врач-негр (из романа Сю) «Парижские тайны») — 91, 196, 209, 238, 240. Дантон, Жорж-Жак (1759 — 1794) выдающийся политический деятель эпохи великой французской революции, министр юстиции после 10 августа 1792 г., член Конвента, примыкал к Горе, в борьбе между Коммуной и жирондистами держался оппортунистической тактики — 149, 150, 601, 602, 603, 604, 605, 606, 609, 610.

Дарвиль, Клеменция, маркива де (ив романа Сю «Парижские тайны») — 85, 86, 226, 227, 239.

Деви (Davy), Гемфри, сэр (1778—1829) внаменитый английский химик -312.

Дезами (Dézamy), Теодор (1803—1850) францувский коммунист и революционер, примыкал сперва к Кабэ, ватем к Бланки — 161.

Декарт (Descartes), Ренэ (1596—1650) великий францувский мыслитель, родоначальник новой рационалистической философии и математико-механического метода — 153, 154, 155, 159, 161.

Делонэ (Delaunay d'Angers), Жозеф (1746 — 1794) — деятель великой францувской революции, член Конвента; примыкал к Горе, был обвинен в спекуляции, гильотинирован вместе с дантонистами — 605.

Демокрит из Абдеры (род. ок. 460 г. до нашей эры) — внаменитый греческий философ, ученик Левкиппа, родоначальник атомистического, механического материаливма — 155, 157.

Демосфен (ок. 384 г. — 322 до нашей эры) — выдающийся афинский государственный деятель и писатель: внамениты его речи, направленные против Филиппа Македонского — 150.

Демулэн (Desmoulins), Камилл (1760 — 1794) — внаменитый журналист эпохи великой французской революции, в Конвенте примыкал к группе Робеспьера, в декабре 1793 г. начал издавать журнал «Le vieux Cordelier», посвященный борьбе с террором. 5 апреля 1794 г. гильотинирован вместе с Дантоном — 610.

Денкомб (Duncombe), Томас (1796 — 1861) — член Нижней палаты, радикал, с 1843 г. чартист — 316, 536, 560. Денферлин, Дэнди — фабрикант — 443. Дестют-де-Траси (Destutt de Tracy), Антуан-Луи-Клод, граф (1754**—18**36)французский философ, глава школы «идеологов», — последователь английских эмпириков — 51, 667.

Джонс, д-р — статистик манчестерского окр**уга — 433**.

Джонсон — рабочий — 586.

Дидро, Дени (1713 — 1784) — знаменитый жфранцузский философ-материалист — 159. 520.

Дивраэли, Бенджамен (1804 — 1881) внаменитый английский государствен-

ный деятель — 415, 569.

Додвэль (Dodwell), Генри (ум. в 1784) английский философ, деист, написал памфлет против христианства — 158. Дон-Кихот (из романа Сервантеса)—242. Дринкуотер — член фабричной комис-

сии 1833 г. — 441, 443, 465.

Дуглас — фабрикант в Пендльтоне — 442. Дунс Скот, Йоанн (ок. 1274 — 1308) внаменитый философ-схоласт, волюн-

тарист — 157.

Дюбуа Крансе (Dubois Crancé), Эдмон-Луи-Алексис (1747 — 1814) — видный деятель великой французской революции, член Конвента, один из организаторов революционной армии, член Совета 500 при Директории, в 1799 г. — военный министр — 608.

Дюко (Ducos), Рожер, граф (1754 — 1816) — деятель великой французской революции, в 1794 г. — председатель Якобинского клуба, в 1799 г. — член Директории, участвовал в перевороте 18 брюмера — 610.

Дюмурье (Dumouriez), Шарль-Франсуа (1739 — 1823) — французский генерал, в 1791 г. примкнул к жирондистам. командующим революционной армией, в апреле 1793 г. изменил делу революции и перешел на сторону австрийцев — 606, 608, 609.

Дюпюи (Dupuis), Шарль-Франсуа (1742— 1809) — французский ученый, лософ и политический деятель (член Конвента, ватем — Совета 500). Его основной труд «Происхождение всех религиозных культов» (1795), на-ряду с «Руинами» Вольнен, был главной книгой антирелигиозной пропаганды --- 159.

#### E.

Елизавета Тюдор — королева английская (1533 — 1603) — 8.

#### Ж.

Жермен (из романа Сю «Парижские тайны») — 197, 231, 239.

Жирар (Girard), Филипп (1775—1845) французский фабрикант, ввел машинное прядение льна — 309.

Жозеф Эгалитэ (принц Орлеанский), см.

Филипп Эгалитэ.

Жорж, m-me (из романа Сю «Парижские тайны») — 202, 203, 204, 206, 239.

Зак, Карл-Генрих (1789 — 1875) — протестантский теолог, ученик Шлейермахера, профессор теологии в Бонне -

#### И.

Ибетсон, фабрикант — 502. Иисус Христос — 87, 131, 193, 244, 404, 405, 633. Иоанн — евангелист — 405.

### К.

Кабанис (Cabanis), Пьер-Жан (1757!-1808) — французский врач и философ, развивал мысль о зависимости способностей человека от его физической организации — 154, 155.

Кабрион (из романа Сю «Парижские

тайны») — 98, 99. Кабэ (Cabet), Этьен (1788 — 1856) францувский коммунист-утопист. Основной труд «Путешествие в Икарию» (1839) написан под влиянием «Утопии» Мора. Основал коммунистическую колонию Наувоо в Иллинойсе — 161, 622.

Камбасерес (Cambacérès). Жан-Жак-Режи де (1753 — 1824) — юрист, член Конвента, голосовал за жизнь короля и жирондистов, после 18 брюмера был вторым консулом, участвовал в соста-влении Code Civil — 605.

Камбон (Cambon), Пьер-Жозеф (1756 — 1820) — член Конвента, республиканец: требовал аггресивной внешней политики, умер в эмиграции — 605.

Кант, Иммануил (1724 — 1804) — великий немецкий философ, положивший начало немецкому идеализму, предшественник Фихте, Шеллинга и Гегеля-

Карл I, — король английский (род. в 1600 — казнен в 1649) — 291.

Карл II, — король английский (1630 — 1685) — вступил на престол в 1660 г.— 567.

Карлейль (Carlyle), Томас (1795 — 1881) — английский писатель и историк — 30, 362, 383, 384, 386, 409, 504, 550, 553, 554, 570.

Картер — полицейский чиновник —326. Картрайт (Cartwright), Эдмунд (1743 — 1823) — изобретатель межанического ткацкого станка — 306.

Кассий, Кай-Лонгин, участник заговора

Брута против Цезаря — 150.

Катилина (180 — 62 г. до нашей эры) — глава демократического заговора 63 года против римских землевладельцев, во главе которых стоял Цицерон — 150.

Катон (234 — 149 до нашей эры) — так навываемый «ценвор нравов», восстановитель древне-римской строгости нравов и стоических добродетелей — 150.

Кауелль (Cowell) — член фабричной комиссии 1833 г.—437, 442, 447, 449, 450. Кей (Кау), Джемс-Филипп (1804 — 1877) — врач, либерал, общественный деятель — 7, 344, 355, 356, 358, 359, 360, 385, 441, 442, 445, 463.

Кенэ (Quesnay), Франсуа (1694 — 1774) — придворный врач Людовика XV, выдающийся экономист, основатель школы физиократов — 617.

**Кеннеди, фабрикант** — 464.

Керсэн (Kersaint), Арман-Гъю-Симон граф де (1742 — 1793) — морской офицер, член Конвента, жирондист, гильотинирован 5 декабря 1793 г. — 604. Китчен, фабрикант в Шеффильде — 503. Клавдий, римский император (10 до нашей эры — 54 г. нашей эры) — 150.

шей эры — 54 г. нашей ары) — 150. Кобден (Cobden), Ричард (1804 — 1865) — английский экономист, пацифист, сторонник свободы торговли, основал в 1838 г. Лигу против клебных пошлин (Anti-Corn-Law League) — 581. Ковард (Coward), Уильям (1657—1725)—

Ковард (Coward), Уильям (1657—1725) врач и философ, последователь Лонка, деист. Основная работа: «Second thoughts, concerning human soul»

 $(170\overline{2}) - 158.$ 

Кодр — последний легендарный царь афинский (XI в. до нашей эры) — 150. Коллинс (Collins), Антоний (1676 — 1729) — английский философ, сенсуалист, последователь Локка. Основная работа: «Discourse on the freethinking» (1713) — 158.

Коллинс, Дж. — английский социалист, основал в 1813 г. коммуну в штате

**Нью-Иорк** — 262.

Кондильяй (Condillac), Этьен, Боно де (1715 — 1780) — французский философ сенсуалист — 156, 158, 159.

Конт (Comte), Шарль (1782 — 1837) — францувский публицист либерального направления, автор книги «Traité de la propriété» (1884) — 42, 64, 65, 66.

Коуан, врач из Глазго — 398.

Кремье (Crémieux), Исаак - Адольф (1796 — 1880) — французский еврей, адвокат и политический деятель (министр юстиции), боролся за уравнение правового положения евреев в отсталых государствах, президент Alliance Israélite Universelle — 143.

Крете (Crétet), Эммануил (1747—1809) министр внутренних дел Наполеона !

<del>--- 10.</del>

Кромитон, Самуэль (1753 — 1827) — изобретатель мюль - машины — 29, 306.

Круг, Вильгельм - Траугот (1770 — 1842) — немецкий философ, полемивировал с Кантом и Фихте с точки врения «вдравого смысла» — 180.

Кутон (Couthon), Жорж (1755 — 1794)— деятель великой французской революции, член Конвента, сторонник Робеспьера, был гильотинирован вместе с Робеспьером и Сен-Жюстом — 610.

#### Л.

Лайель, Чарльв (1797 — 1875) — знаменитый английский геолог — 536. Лакруа (Lacroix), Жан-Франсуа (1754— 1794) член Конвента, был гильотинирован вместе с Дантоном — 605, 610.

Ламет (Lameth), Шарль и Александр — из аристократического рода маркивов Ламет, вступили в ревелюционную армию и примкнули к фельянам, эмигрировали после 10 августа 1792 г. и вернулись при Наполеоне — 602.

Ламеттри (Lamettrie), Жюльен-Офра, де (1709 — 1851) — французский философ-материалист, врач по обравованию, основной труд «L'homme-machi-

ne» (1748). — 154, 155, 159.

Ланжювне (Lanjuinais), Жан-Дени, граф (1753—1827)— политический деятель времени революции, член Конвента, примымкал к жирондистам—606.

Лапорт, священник (из романа Сю «Парижские тайны») — 203, 204, 206,

220.

Ларивьер (Larivière), Пьер - Франсуа (1761 — 1838) — член Конвента, приминал к жирондистам, после 9 термидора перешел в лагерь роялистов—606.

Ласурс (Lasource), Марк-Давид-Альба (1763 — 1793) — член Конвента, жерондист — 608, 609.

Лаудон (Loudon) — член фабричной комиссии 1833 г. — 441, 446, 448, 450. Левассер (Levasseur de la Sarthe), Ренэ

(1747 — 1834) — член Конвента, якобинец, оставил ценные мемуары —607, 610.

Легона — нотариус — 93.

Лейбниц, Готфрид-Вильгельм (1646 -1716) — величайший немецкий философ-рационалист, открыл дифференциальное и интегральное исчисленния — 124, 154, 155, 156, 159.

Теофиль (род. в Леклерк (Leclerc), 1771 г.) — один из вождей партии «бешеных» во время великой францув-

ской революции - 147.

Леон, граф — основатель колонии ком-

мунистов в Америке — 258.

Лепелетье де-Сен-Фаржо (Lepeletier de Saint-Fargeau), Мишель (1760 -1793) — член Конвента, был убит накануне казни короля роялистом Пари, составил план общественного и национального воспитания — 607.

Леруа (Le Roy, Regius), Анри (1598 -1679) — францувский врач и философ, профессор в Утрехте, ващищал картезианство против теолога Боэция —

Ли — шотландский священник — 330. Ликург, легендарный спартанский ва-

конодатель -- 150.

Линдлей — изобретатель кружевной машины - 307.

Лист (List), Фридрих (1789 — 1846) немецкий экономист, сторонник системы протекционизма — 286, 287.

Лифчайльд -- член парламентской комиссии для исследования детского тру-

Лич, Джемс-чартистский деятель, друг Энгельса-425, 426, 427, 465, 466, 478,

480, 481, 581.

Ловетт, Уильям (1800 — 1877) — чартист, последователь Оуэна, один из основателей «Лондонской ассоциации

рабочих» — 510.

Лодердаль (Lauderdale), Джемс Мэтланд. граф (1759 — 1839) — английский экономист, критик Адама Смита, главный труд: «An inquiry into the nature and origin of public wealth» (1804) — 657.

Локк (Locke), Джон (1632 — 1704) внаменитый английский философ-«сенсуалист, основной труд: Essay concerning human understanding» (1690)— 154, 156, 158, 159, 160, 161. ондондерри, Чарльз-Уильям,

Лондондерри, дорд (1778 — 1854) — владелец угольных

копей в Дургаме — 535.

Лот (из Библии) — 26.

Лоу (Law), Жан де-Лористон (1671 — 1729) — экономист и финансист, совдатель финансовой системы, основанной на неограниченном выпуске бумажных денег — 155.

Лувэ (Louvet de Couvray), Жан-Батист (1760 — 1797) — французский ратор и политический деятель эпохи великой французской революции, член Конвента, жирондист — 605, 606.

Лустало (Loustallot), Эливе (1761 — 1790) — публицист-якобинец, редактор газеты «Révolutions de Paris» ---

Людовик XIV, король Франции (1638 — 1715) — 77.

Людовик XVI, король Франции (1754 —

**1793)** — 607.

Лютер (Luther), Мартин (1483 — 1546)реформатор Германий, вел борьбу с Римом, политически стоял на стороне князей — 615, 616.

Люсна, герцогиня де (из романа

«Парижские тайны») — 86.

#### М.

Майльс (Miles) — член Нижней палаты, в 1844 г. внес билль о регулировании отношений между ховяевами и рабочими — 560.

Мак-Адам, Джон-Лоудон (1756---1836)изобретатель и строитель особого типа

**шоссе — 312.** 

Мак-Грегор, Сара, графиня (из романа Сю (Парижские тайны) — 85, 87, 89,

239, 240, 241, 242. Мак-Дерт, Томас — рабочий — 449.

Макеллар — д-р — 526.

Макинтош (Macintosh) — член фабричной комиссии 1833 г. — 443, 448, 450, 457.

Мак-Куэрри — рабочий — 503. Мак-Куллох, Джон-Рамзей (1789 -1864) — английский экономист и статистик — 6, 307, 374, 571.

Мак-Ферсон — прядильщица — 503.

Малле-дю-Пан (Mallet du Pan), Жак (1749 — 1800) — швейцарский публицист, монархист, вращался в кругу французской эмиграции в Германии и в Лондоне. Оставил интересные мемуары. — 674.

(Malebranche), Мальбранш Никола (1638 — 1715) — выдающийся францувский философ. В своем главном сочинении «De la recherche de la vérité» (1675) сочетал мистицивм и

рационализи — 153, 156, 159. альтус (Malthus), Роберт (1766 — Мальтус 1834) — известный английский эконо-

основной труд которого ваконе народонаселения» (1798)—9, 373, 374, 428, 561, 563, 657.

Мандевиль (Mandeville), Бернар (1670-1733) — английский поэт-сатирик. В своей «Басне о пчелах» бичует пороки общества и проповедует утилитаризм - 160.

Маннерс, Джон, лорд (1818 — 1906) член парламента из группы «Молодая

Англия» — 569.

.Mapar (Marat), Жан-Поль (1743—1793) выдающийся деятель великой францувской революции, сторонник террора, редактор «Ami du Peuple» -105, 604, 606, 608, 609, 610.

Мария, «богородица» (из Евангелия) —

134, 248.

. Мартен дю-Нор (Martin du Nord), Никола-Фердинанд (1790 — 1847) — французский политический деятель либерального направления, был во главе различных министерств при Людовике-Филиппе — 143, 145.

Мартино, мисс — английская путеше-

ственница — 262.

Мастак — (из романа Сю «Парижские тайны») — 195, 197, 209, 210, 211, 212, 213, 214, 215, 216, 217, 218, 219, 220, 238, 239, 240.

Матфей — евангелист — 236.

Мелиш-английский путешественник-262.

Меллор — рабочий — 583.

Менений Агриппа — легендарный патриций в древнем Риме — 505.

Менцель, Вольфганг (1798 — 1873) консервативный немецкий критик и публицист, известен своим доносом на Молодую Германию — 184.

Мид, Эдуард, из Бирмингама — автор стихотворения о царе-паре — 470.

Миллер, капитан, начальник полиции в

Главго — 334.

**Милль**, Джон-Стюарт (1806 — 1873) известный английский экономист и философ-позитивист — 616, 659, 660, 668, 669.

Мильтиад — знаменитый афинский полководец, победитель персов при Марафоне (490 до нашей эры) — 150.

Минерва (из мифологии) — 505.

Митчель (Mitchell) — член парламентской комиссии для исследования детского труда — 522, 523.

Моисей (из Библии) — 404.

Мод, Даниэль — мировой судья — 579, 580, 581, 582, 583, 585, 586, 588, 589. Мольер (1622 — 1673) — великий францувский драматург — 76.

Монк — английский юрист — 584, 585.

Moнтейль (Montheil), Алексис (1769 — 1850) — французский историк, автор известной книги «Histoire des français des divers états aux cinq derniers siècles» (1828 — 1829) — 93.

Морелле (Morallet) Андра, аббат (1727 — 1819) — французский философ, экономист, сотрудник Энциклопедии Дидро

и Даламбера. — 673.

Морель — каменотес (из романа Сю «Парижские тайны) — 77.

Морель, Луива (из романа Сю ∢Париж-

ские тайны») — 228.

Мурф (из романа Сю «Парижские тайны») — 99, 197, 234, 235, 236, 237, 238, 239, 240, 241.

Мэтью, Теобальд (1790 — 1856) — ирландский священник, проповедник трезвости — 419.

# H.

Найт, врач в Шеффильде — 486, 487. Наполеон I (1769 — 1821) — император францувов — 10, 13, 27, 105, 114, 151,

152, 153, 404, 674.

Hayверк (Nauwerck), Карл-Людвиг-Теодор — ориенталист, доцент Берлинского университета в 1836 г., был удален из университета за радикализм министром Эйхгорном - 33, 34, 35.

Нельсон, Горацио (1758 — 1805) — знаменитый английский адмирал, нацио-

нальный герой Англии — 407.

(Noaille), Ноайль Жак-Бартелеми (1758 — 1828) — французский политический деятель, член законодательного корпуса в 1807 — 1815 гг. — 10. Ньютон (Newton), Исаак (1642—1727)-

величайший ученый, создатель современной небесной механики — 154.

#### О.

O'Коннель, Даниэль (1775 — 1847) ирландский политический деятель, основатель «Национальной ассоциации борьбы ва отмену унии» — 552.

O'Коннор, Фергус (1794—1855)—вождь

чартистов — 361. Ольстон, Г., священник — 325.

Ориген (185 — 254) — выдающийся **х**ристианский богослов-ересиарх — 190,

Орлеанский, герцог — см. Филипп Эга-

Остлер, Ричард (1789 — 1861) — методист, торий, вел агитацию за десятичасовой рабочий день, польвовался огромным влиянием среди рабочих—

434, 459, 460.

Оуэн, Роберт (1771 — 1858) — знаменитый английский социалист-утопист — 108, 161, 258, 263, 280, 455, 517, 518, 623.

#### Π.

Павел, апостол — 236, 404.

Пальцов (Paalzow), Генриетта, фон (1788—1847)— немецкая писательница, автор популярных романов из великосветской жизни—38.

Паркинсон, Ричард (1797 — 1858) манчестерский каноник, консерва-

тор — 416, 556.

Парни (Parny), Эварист-Дезире Дефорж, виконт де (1753 — 1814) — французский поэт и сатирик эпикурейского направления — 91.

Пауер (Power) — член фабричной комиссии 1833 г. — 433, 437, 441, 445,

\_ 450, 474<u>.</u>

Паундер, Роберт — рабочий — 434. Паш, Жан-Никола (1746 — 1823) деятель великой французской рево-

люции, сперва помощник Ролана по министерству внутренних дел, с октября 1792 г. руководитель военного министерства, ватем городской голова

Парижа, якобинец — 607.

Пен (Paine), Томас (1737 — 1809) внаменитый английский демократ, деятель американской войны ва независимость, член французского Конвента — 311.

Персиваль, Томас (1740 — 1804) — манчестерский врач и филантроп — 438. Петион (Petion de Villeneuve), Жером (1753 — 1794) — член Конвента, мэр Парижа в 1792 г., жирондист — 602, 603, 606.

Петр, апостол — 404.

Пивон — римский консул, умер в 20 г. нашей эры, сподвижник Тиверия, отличался жестокостью и наглостью—
150.

Пиллинг, Ричард — чартист — 580.

Пиль, Роберт (1750 — 1830) — хлопчатобумажный фабрикант, отец министра — 438, 456.

Пиль, Роберт (1788—1850)— известный английский государственный деятель и министр—461, 536, 569, 581. Пиплэ— привратник (из романа Сю «Парижские тайны»)—95, 96, 98, 99,

100. Пиплэ, г-жа (из романа Сю «Парижские

тайны») — 84, 95, 97, 98.

Питкетли, английский путешественник, посетил в 1842 г. коммунистическую колонию шекеров «Нью-Либанон» в штате Нью-Иорк — 256.

Планк (Planck), Карл-Христиан (1819— 1880) — немецкий теолог и философ, ученик правых гегельянцев Ватке и Маргейнеке и теолога Баура — 129.

Платон (427 — 347 до нашей эры) великий греческий философ — 212.

Полидор Виргилий (1470 — 1555) — английский историк, родом итальянец, свой главный труд «Историю Англии» (26 книг) посвятил Генриху VIII — 94.

Полидори, аббат (из романа Сю «Парижские тайны) — 94, 96, 234, 235. Полинг и Генфии — фабриканты — 507

Полинг и Генфри — фабриканты —507, 578, 579, 581, 582, 583, 584, 585, 586, 587, 588, 589.

Портер, Джордж-Ричардсон (1792 — 1852) — английский статистик — 306.

Пристли (Priestley), Иосиф (1733—1804) — известный английский философ и ученый, ревностно боролся с различными церковными учениями—158. Прометей (из мифологии) — 505, 655.

Прудон, Пьер-Жовеф (1809 — 1885) — французский социалист-утопист —15, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 187, 188, 520, 619, 661, 664, 665,

Пэджин, фабрикант в Шеффильде—502. Пэтсон, мировой судья—533.

Пэше (Peuchet), Жак (1760 — 1830) — французский писатель, экономист, монархист — 673, 674, 688.

#### P

Раднор, Уильям, граф (1779 — 1869) землевладелец, виг, противник жлебных законов — 546.

Райт, фабричный надсмотрщик — 442. Рапп (Rapp), Иоганн-Георг (1757 — 1847) — основатель секты христианских коммунистов в Сев. Америке в штате Огайо — 257, 258, 259.

штате Огайо — 257, 258, 259. Ребекки (Rebecqui), Франсуа-Трофим (1760 — 1794) — член Конвента, жирондист — 604.

Резака (из романа Сю «Парижские тайны») — 195,196,197,198,201,212, 215, 218, 240.

Рейхарт—немецкий публицист, из круга Бруно Бауэра — 25, 27, 57, 101. Рессель (Russell), Джон, лорд (1792 —

лессель (Russell), джон, лорд (1792— 1878)— английский государственный деятель и министр— 31. Риголетта (гризетка из романа Сю «Парижские тайны») — 98, 99.

Рид — рабочий — 588.

Ринардо, Давид (1772 — 1823) — великий английский экономист, представитель классической школы политической экономии. Основной труд: «Принципы политической экономии» (1817) — 6, 50, 616, 657, 659, 669.

Рипли (Ripley), Джордж (1802—1880) унитарианский священии, основатель коммунистической школы в Брук-Фарме (в 1842 г.), издавал вместе с Ч. Дана в 1857 г. «New American Cyclopaedia», в которой сотрудничали Маркс и Энгельс, писал в «New-York

Tribune» — 262.

(Riesser), Риссер Габриэль (1806 — 1863) — немецкий еврей, политический деятель и публицист. В 1843 г. выступил со статьей по еврейскому вопросу против Бр. Бауэра в «Консти-К. туционных летоцисях» Вейля. Был вице-президентом франкфуртского парламента, где неоднократно выступал в защиту эмансипации евреев — 120, 122, 123, 141.

Робертон Джон (1797 — 1876) — манчестерский врач и статистик — 400,

449.

Робертс, Уильям-Проутинг (1806—1871)— адвокат, чартист, принимал участие почти во всех судебных делах рабочих союзов—532, 533, 535, 536, 537, 559, 560, 583, 584, 585, 587, 588, 589.

Робеспьер (Robespierre), Максимилиан (1758 — 1794) — внаменитый деятель великой французской революции, вождь якобинцев — 13, 148, 149, 150, 454, 602, 604, 606, 609

151, 602, 604, 606, 609. Робинэ (Robinet), Жан-Батист-Ренэ (1735 — 1820) — французский философ материалист, главный труд: «De

la nature» (1761). — 159.

Робсон, Джордж — бедняк из работного дома — 565.

Родольф, герцог Герольштейнский (ив романа Сю «Парижские тайны») — 84, 85, 97, 100, 194, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210, 211, 212, 213, 217, 218, 219, 220, 223, 224, 226, 227, 228, 229, 230, 231, 232, 233, 234, 235, 236, 237, 238, 239, 240, 241, 242, 243, 248.

Ролан (Roland de la Platière), Жан-Мари (1734—1794) — видный деятель великой французской революции, министр внутренних дел, член Конвента, один из вождей жирондистской партии —

604, 605, 606, 607.

Ролан, г-жа, жена Жана-Мари Ролана (1754—1794)— играла видную роль во время великой французской революции; салон m-me Ролан был политическим центром жирондистов—94.

Ромер (Rohmer), Фридрих (1814—1856), Ромер, Теодор (1816—1856)—
немецкие философы и психологи—
ученики Шеллинга последнего периода, выступили против Молодой Германии. В Цюрихе примкнули к либеральной партии, возглавляемой Блюнчли—244.

Роттек (Rotteck), Герман, Родеккер, фон (1816 — 1848) — немецкий юрист и историк радикального направления, вместе с Велькером редактировал

«Staatslexikon» — 152.

Ру (Roux), Жак (ум. в 1794) — священник-революционер, вождь так навываемых «бешеных» — партии парижского пролетариата — 147, 244.

Руге, Арнольд (1803 — 1881) — немецкий литератор, философ-гегельянея и публицист-радикал. Редактировал в 1838 г. «Hallesche Jahrbücher»—орган левых гегельянцев, а в 1844 г. в Париже вместе с Марксом «Deutschfranzösische Jahrbücher». Позднее Руге разошелся с Марксом — 186.

Руссо, Жан-Жак (1712 — 1778) — внаменитый французский писатель и фило-

соф — 676.

#### c.

Садлер, Михаил-Томас (1780 — 1835) — член парламента, торий, защитник 10-часового рабочего дня. — 456, 457, 459.

Саймонс, Джеллингер Коксон (1809 — 1860) — либерал, член комиссии по обследованию положения ручных ткачей — 333, 334, 405, 428, 488, 497, 525.

Салль (Salles), Жан-Батист (1760 — 1794) — член Конвента, жиронцист — 606.

Салмон, рабочий — 582, 583, 584.

Самсон (из Библии) — 404.

Сантерр (Santerre), Антуан-Жозеф (1752 — 1809) — известный деятель великой французской революции, шеф парижской национальной гвардии, участвовал в подавлении восстания в Вандее — 608.

Сарра (из Библии) — 127.

Саундерс — фабричный инспектор — 459. Саутвуд Смит (Southwood Smith) пондонский врач, член парламентской комиссии для обследования детского труда — 367, 392, 527. Сен-Жюст (Saint-Just), Луи-Антуан (1767 — 1794) — внаменитый деятель велиной францувской революции, член Конвента, друг и соратник Робестьера, с которым погиб на эшафоте — 149, 150, 151.

Сениор, Уильям-Нассау (1790 — 1864) английский экономист, либерал, последователь Мальтуса и Рикардо — 358.

Сен-Симон, Клод-Анри де (1760—1825) внаменитый французский социалистутопист, создатель школы сен-симонистов — 50, 619.

Серван (Servan de Gerbey), Жозеф (1741 — 1808) — жирондист, военный министр в 1792 г., после казни жирондистов сидел в тюрьме до 9 термидора, вновь выдвинулся при Наполеоне — 607.

Сесили (ив романа Сю «Парижские

тайны») — 91, 92.

Сийэс (Sieyès), Эмануэль-Жовеф (1748—1836) — французский аббат, политический деятель эпохи великой французской революции, член Конвента, ватем член Директории. Автор знаменитой брогчоры «Что такое третье сословие?», в которой защищались интересы буржуавии — 50.

Силлери (Sillery), Шарль-Алексис, маркиз де (1737 — 1793) — французский генерал, примкнувший к революции, скомпрометировал себя защитой герцога Орлеанского, погиб на эшафоте вместе с жирондистами — 606.

Сисмонди (Simonde de Sismondi), Жан-Шарль Симонд де (1773 — 1842) известный французский историк и экономист французской классической школы — 51.

Снарбек (Skarbek), Фредерик-Флориан, граф (1792—1866)— польский литератор и экономист—668, 669, 670.

Скотт, рабочий — 583.

Скривен — член парламентской комиссии для обследования детского труда— 490.

Смелли — английский хирург в Глазго — 448.

Смит, Адам (1723 — 1790) — внаменитый английский экономист, основатель классической школы, автор «Исследования о богатстве народов» (1776) — 50, 51, 70, 374, 410, 615, 616, 617, 665, 667, 668, 669.

Смит — рабочий — 504.

Соломон — царь иудейский — 404, 581, 582.

Спинова, Бенедикт (1632 — 1677) — великий философ - материалист — 153, 154, 156, 159, 161, 168.

Сталь (Staël) де, Жермен (1766 — 1817) — иввестная французская писательница, сторонница английской конституции, относилась враждебно к великой французской революции и к империи Наполеона — 675.

Стердж, Джовеф (1793 — 1859) — квакер, радикал, деятель Лиги борьбы против хлебных ваконов, проводил идею соглашения между чартистамы

и либералами — 515.

Стивенс (Stephens), Джозеф-Рэнер (1805 — 1879) — методистский священник, был под влиянием Остлера, с 1837 г. примкнул к чартивму — 511, 516, 572.

Стюарт — член фабричной комиссии 1833 г. — 440, 443, 448, 450, 458.

Сычиха (из романа Сю «Парижския тайны»). — 213, 214, 215, 216, 217, 218, 220.

Сэй (Say), Жан-Батист (1767—1832) французский экономист, основатель так навываемой «вульгарной» школы политической экономии—50, 63. 64,

**616**, **657**, 667, 669, 670.

Сю (Sue), Эжен — известный францувский писатель, автор 10-томного романа «Музtères de Paris» (1842 — 1843), в котором он обрисовал живнь парижских трущоб — 76, 77, 78, 83, 84, 88, 89, 90, 91, 96, 97, 98, 99, 196, 198, 200, 203, 212, 213, 215, 217, 218, 219, 221, 223, 224, 230, 235, 236, 237.

# T.

Талльен (Tallien), Жан-Ламбер (1769—1820) — член Конвента, террорист, затем враг Робеспьера, один из главных участников событий 9 термидора — 607.

Тан, В. Г. — русский этнолог и поэт — 472.

Танкред—член парламентской комиссии для исследования детского труда — 491.

Тефнелль — член фабричной комиссии 1833 г. — 433, 437, 440, 441, 442, 447, 448.

Токвиль (Tocqueville), Алексис-Шарль-Анри Клерель де (1805—1859)— знаменитый французский историк и политический деятель— 219.

Торнхилль — фабрикант, ховяин Ост-

лера — 459.

Тристан, Флора (1803 — 1844) — франпувская социалистка. В «Прогулках по Лондону» (1840) описала быт английского пролетариата, в «Union

ouvrière» равработала проект ассоциации рабочих в условиях современного капиталистического строя — 36, 37, 221.

Турцин, Дик — английский бандит, герой приключенческих романов — 404.

Тэйлор, Джон (1804 — 1841) — врач, революционный чартист, призывал к всеобщему вооружению и всеобщей вабастовке — **511**.

Тюрио (Thuriot), Жак-Алексис (1753 — 1829) — член Конвента, якобинец, участвовал в событиях 9 термидора—

605, 606.

#### У.

Уайтмэн — судья — 533.

Уатт (Watt), Джемс (1736 — 1819) — изобретатель паровой машины—180, 306.

Уеджвуд (Wedgwood), Иосия (1730 — 1795) — основатель художественного гончарного произв**одст**ва в **Англии** — 312.

Уилльямс — судья — 533.

Уэд (Wade), Джон (1788 — 1875) — ав-Top History of middle and working classes» (1833) — 400.

Уэкфильд, Эдуард-Гиббон (1796—1862) автор памфлета о батрацком восстании 1830 — 1831 гг. «Swing unmasked or the cause of rural incendiarism», Ld. 1831 — 542.

Уэслей (Wesley), Иоанн (1703 — 1791) основатель секты методистов — 405.

Фарадей, Михаил (1791 — 1864) — внаменитый английский физик — 536.

Фаухер (Faucher), Юлий (1820—1878) немецкий публицист, принадлежал к кругу Бруно Бауэра, в 60-х годах представитель немецкого манчестерства — 23, 28, 57, 60, 101, 104, 110.

Фейербах, Людвиг (1804 — 1872) — немецкий философ, материалист и атеист. Автор внаменитой книги «Сущность христианства» (1841), оказавшей большое влияние на немецких социалистов — 59, 77, 117, 118, 154, 119, 156, 169, 171, 177, 248, 299, 629, 633, 634, 635, 636, 646.

Ферран, Жак (из романа Сю «Парижские тайны») — 92, 93, 94, 239, 242.

Уильям-Бушфильд — иорк-Ферранд, ширский помещик, член парламента, из группы «Молодая Англия», обличал фабрикантов, выступал в защиту фабричных рабочих — 560, 569.

Филипп-Жовеф Эгалита, герцог Орлеанский (1747 — 1793) — названный «Эгалита» парижской коммуной 15 сентября 1792 г.; член Конвента, монтаньяр. После измены Дюмурье был обвинен в стремлении к короне и гильотинирован — 604, 606, 607.

Филиппо (Philippeaux), Пьер-Никола (1756 — 1794) — член Конвента, дан-

тонист — 605, 610.

Филипсон, Людвиг (1811 — 1889) — известный еврейский теолог и публицист, представитель реформистского направления в еврействе — 112.

Фильден, Джон (1784 — 1849) — жлопчатобумажный фабрикант, член парламента, «решительный» радикал. Автор известного памфлета «Проклятие фабричной системы» (1836) — 569.

путешественник. Финч — английский посетивший Плевант-хилл (немецкая коммунистическая колония шекеров) Лерингтона в штате Кентукки — 255, 258, 261.

Фихте, Иоганн-Готлиб (1762 — 1814) великий немецкий философ-идеалист-

148, 168.

Флейшгаммер — бреславльский корреспондент «Allgemeine Literaturzeitung» - 175, 176.

Флёр-де-Мари — (из романа Сю «Парижские тайны») — 195, 198, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 212, 213, 215, 218, 220, 227, 228, 238, 239, 241, 242.

Фосс (Voss), Иоганн-Фридрих (1751 — 1826) — немецкий поэт и переводчик

«Илиады» и «Одиссеи» — 223.

Фоще (Faucher), Леон (1803 — 1854) французский журналист, экономист, министр внутренних дел в эпоху превидентства Луи-Наполеона — 482.

Франкс — член парламентской комиссии для обследования детского труда—491.

Франсуа де-Нешато (François de Neufchâteau), Никола-Луи (1750 — 1828) — Францувский писатель, член академии наук, политический деятель, министр внутренних дел при директории — 674.

Фроман (Froment) — полицейский чиновник в эпоху Реставрации, написал «La police dévoilée sous Franchet, Delavau et Vidocq» (1829) - 97.

Фрост, Джон (1785 — 1877) — радикал, последователь Коббета и Т. Пена, принимал активное участие в чартистском движении — 511.

Максимилиан-Себастиан (Foy), (1775 -– 1825) — французский рал при Наполеоне, республиканец по своим убеждениям — 97.

Фурнье (Fournier), «Американец» (1745— 1823) — францувский революционер, командовал отрядом в сентябрьские дни (1792) — 608.

Фурье, Шарль (1772 — 1837) — внаменитый францувский социалист-утопист — 50, 105, 108, 112, 160, 227, 229, 234, 291, 298, 619, 673.

#### X.

Харгривс (Hargreaves), Джемс (ум. в 1778 г.) — ткач, изобретатель прядильной машины «дженни» (ок. 1764 г.) — 29, 304.

Хент, Томас — основатель колонии в 1844 г. в Эквалити в штате Вискон-

син — 263.

Хискот (Heathcott), Джон (1783 — 1861) — изобретатель бобинетовой машины для тканья тюля — 307.

Хромушка (из романа Сю «Парижские тайны) — 213, 214, 220.

#### Ц.

Церледер — корреспондент «Allgemeine Literaturzeitung» — 175, 176.

#### Ч.

Чадвик, Эдвин — секретарь парламентской комиссии по закону о бедных — 331

Чемпни, В. — священник — 379.

# Ш.

Шабо (Chabot), Франсуа (1756—1794) священник, примкнувший к революции, член Конвента, якобинец, был уличен в спекуляциях и гильотинирован в одно время с Базиром и Делона — 607.

Шапталь (Chaptal), Жан-Антуан, граф Шантелу де (1756 — 1832) — известный французский химик и администратор, министр внутренних дел после 18 брюмера, руководитель промышленностью при Наполеоне. Цитированная Марксом и Энгельсом работа «De l'industrie française» вышла в 1819 г. — 233.

Шарп, Франсис — английский хирург в Лидсе — 441, 445.

Шарп и Роберт — фабриканты в Гайде— 505.

Шарис — фабрикант — 587, 588.

Шателен, священник (из романа Сю-«Парижские тайны») — 233, 234.

Шевалье (Chevalier), Мишель (1806—1879) — французский экономист, примыкал и школе сен-симонистов, сторонник свободы торговли — 17, 659.

Шекспир, Уильям (1564 — 1616) — величайший английский поэт и драма-

тург — 94, 533, 542.

Шелига (Szeliga) (1820 — 1900) — псевдоним Цыхлин фон-Цыхлинского (Zychlin v. Zychlinski) — принадлежал к кругу Б. Бауера, участник баденской революции, повже прусский генерал — 23, 75, 76, 77, 78, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 89, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 110, 194, 195, 197, 198, 199, 200, 208, 210, 212, 213, 218, 223, 224, 226, 228, 235, 241, 242.

Шелли, Перси-Биши (1792 — 1822) знаменитый английский поэт — 520.

Шеллинг, Фридрих-Вильгельм-Иосиф-(1775 — 1854) — энаменитый немецкий философ-идеалист — 120, 184.

Шеппард, Джек — известный вор-рецидивист — 404.

Шиллер, Иоганн-Фридрих (1759— 1805)— великий немецкий поэт— 236.

Штейн, Лоренц (1815 — 1890) — немецкий юрист и экономист. Его книга. «Der Sozialismus u. Kommunismus des heutigen Frankreichs» (1842) оказала большое влияние на немецких социалистов 40-х годов — 163.

Штейн, Генрих-Фридрих-Карл (1757— 1831) — знаменитый прусский государственный деятель и реформатор —

26.

Штирнер, Макс (псевдоним Каспара Шмидта) (1806 — 1856) — автор знаменитой книги «Единственный и его собственность», проповедывавшей крайний индивидуализм — 321, 555.

Штраус, Давид-Фридрих (1808—1874) немецкий теолог, знаменитая книгакоторого «Das Leben Jesu» (1835). была поводом для распадения гегельянцев на иравых и левых — 111, 129, 166, 167, 168, 172, 520, 633.

Штумм, Карл-Фердинанд (1836—1901) глава крупной металлургической фирмы в Рейнской провинции — 535.

# Э.

Эбер (Hébert), Жан-Ренэ (1757—1794) знаменитый революционер эпохи великой французской революции, редактор «Père Duchesne» с 1790 г., вождь парижской коммуны, вел ожесточенную борьбу с жирондистами, умеренными, дантонистами. Погиб в борьбе с Робеспьером 6 марта 1794 г.—
141.

Эгидий (Egidius) — псевдоним Карла

Вейля (см.) — 194.

Эдельман (Edelmann), Иоганн-Христиан (1698—1767) — немецкий спиновист и атеист XVIII в. — 176.

Эдуард III, король английский (1327 —

**1377)** — 8.

Элеонора (в стихах Парии) — 91.

Энсворт и Кромптон — фабриканты в

Больтоне — 503.

Эпикур (342 — 270 до нашей эры) — внаменитый греческий философ, основатель философской школы, примыкающей к материализму Демокрита — 155.

Эсхил (525 — 456 до нашей эры) — великий греческий трагик — 655. Эшли (Ashley), лорд (1801 — 1885) — член Нижней палаты, торий, защищая интересы промышленных рабочих — 30, 418, 431, 432, 436, 447, 448, 459, 460, 530, 569.

#### Ю.

Юлий Цеварь (100 — 44 до нашей эры) внаменитый римский государственный недпольминистрации — 450

деятель и писатель —150.

Юнгниц (Jungnitz), Эрнст (ум. в 1848 г.)

— немецкий историк и теолог, из круга Бруно Бауэра. Вместе с Бруно и Эдгаром Бауэрами издал «Denkwürdigkeiten zur Geschichte des neueren Zeit seit d. franz. Revolution» (1843 — 1844) — 34.

Юр (Ure), Эндрю (1778 — 1857) — ангийский химик и экономист, идеолог промышленной буржуазии — 413, 424, 430, 454, 459, 471, 504, 505, 506.

# содержание.

| Предисловие редактора                                                                                                                                                                                                                                                        | VII                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| R. MAPRC.                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| Критические примечания к статье «Король прусский и социальная реформа»                                                                                                                                                                                                       | 1                                |
| К. МАРКС и Ф. ЭНГЕЛЬС.                                                                                                                                                                                                                                                       |                                  |
| Святое семейство, или критика «критической критики». Против Бруно Бауэра и К <sup>0</sup>                                                                                                                                                                                    | 21                               |
| Предисловие                                                                                                                                                                                                                                                                  | 23                               |
| <ol> <li>«Критическая критика» в образе переплетного мастера, или же «критическая критика» в лице господина Рейхарта (Энгельс.)</li> <li>«Критическая критина» как «мельник» («Mühleigner»), сиречь фабрикант, или же «критическая критика» в лице господина Юлия</li> </ol> | 25                               |
| Фаухера. (Энгельс.)                                                                                                                                                                                                                                                          | 28                               |
| тина» в лице господина Ю. (Юнгниц?) (Энгельс.)                                                                                                                                                                                                                               | 84                               |
| тическая критика» в лице господина Эдгара                                                                                                                                                                                                                                    | 36                               |
| 1. Union ouvrière Флоры Тристан (Энгельс)                                                                                                                                                                                                                                    | 37<br>38<br>41                   |
| V. «Критическая критика» как торговец тайнами, или же «критиче-<br>ская критика» в лице господина Шелиги. (Маркс.)                                                                                                                                                           | 76                               |
| 1. Тайна одичания среди цивилизации и тайна бесправия в государстве 2. Тайна спенулятивной конструкцип 3. Тайна образованного общества 4. Тайна прямодушия и благочестия 5. Тайна-насмешка 6. Горлица (Риголетта) 7. Мировой порядок «Парижских тайн»                        | 77<br>78<br>83<br>92<br>95<br>98 |
| VI. Абсолютная «критическая критика», или же критика в лице господина Бруно                                                                                                                                                                                                  | 101                              |
| 1. Первый поход абсолютной критики. (Маркс.)                                                                                                                                                                                                                                 | 101                              |
| <ul> <li>а) «Дух» и «масса»</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                        | _<br>_<br>115                    |
| м. и Э. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                   | 110                              |

|       |                                                                                                                                                                       | CT               |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|       | 2. Второй поход абсолютной критики                                                                                                                                    | 1:               |
|       | a) Гинрихс № 2. «Критика» и «Фейербах». Осуждение филосо-                                                                                                             |                  |
|       | фии. (Энгельс.)                                                                                                                                                       | •                |
|       | б) Еврейский вопрос № 2. Критические открытия в области социализма, юриспруденции и политики (идея национальности). (Маркс.)                                          | 1:               |
|       | 3. Третий поход абсолютной критики. (Маркс.)                                                                                                                          | 1:               |
|       | а) Самоапология абсолютной критики. Ее «политическое» про-                                                                                                            | _                |
|       | шлое                                                                                                                                                                  |                  |
|       | <ul> <li>б) Еврейский вопрос № 3</li></ul>                                                                                                                            | 1<br>1<br>1<br>1 |
| VII.  | Корреспонденция «критической критики»                                                                                                                                 | 1                |
|       | 1. «Критическая масса». (Маркс.)                                                                                                                                      | 1                |
|       | 2. «Некритическая масса» и «критическая критика»                                                                                                                      | -                |
|       | а «Закоснелая масса» и «неудовлетворенная масса». (Маркс.).<br>б) «Мягкосердная» и «жаждущая спасения» масса. (Энгельс.)                                              | 1                |
|       | в) Проявление критической благодати. (Маркс.)                                                                                                                         | 1                |
|       | 3. Ненритично-критическая масса, или «критика» и «берлинский оттенок». $(Mapkc.)$                                                                                     | 1                |
| VIII. | Земная жизнь и преображение «критической критики», или «критическая критика» в лице Родольфа, князя Герольштейнского.                                                 |                  |
|       | (Mapre.)                                                                                                                                                              | 1                |
|       | 1. Критическое превращение мясника в собаку, или уличный Резака                                                                                                       | 1                |
|       | 2. Разоблачение тайны критической религии. Флёр де-Мари                                                                                                               | 1                |
|       | а) «Спекулятивная «Маргаритка»                                                                                                                                        | 2                |
|       | 3. Разоблачение тайн права                                                                                                                                            | 2                |
|       | , а) Мастак, или новая теория наказания. Разоблаченная тайна                                                                                                          |                  |
|       | системы одиночного заключения. Медицинские тайны 6 Воздаяние и наказание. Двойное правосудие (с таблицей) в) Упразднение одичания среди цивилизации и бесправия в го- | 2                |
|       | сударстве                                                                                                                                                             | 2                |
|       | 4. Разоблаченная тайна «точки зрения»                                                                                                                                 | 2                |
|       | Клеменция Дарвиль                                                                                                                                                     | 2 2 2            |
|       | а) Теоретическое разоблачение политико-экономических тайн<br>б) Банк для бедных                                                                                       | 2 2              |
|       | 8. Родольф, «разоблаченная тайна всех тайн»                                                                                                                           | 2                |
| 'ıx.  | Критический страшный суд. (Маркс.)                                                                                                                                    | 2                |
|       | К. МАРКС И Ф. ЭНГЕЛЬС.                                                                                                                                                |                  |
| Ormen | г на антикритиву Б. Бауэра                                                                                                                                            | 2                |
| OIDO. | («Gesellschaftssniegel», 1846. Bd. II Heft VII.                                                                                                                       | ^                |

| $oldsymbol{\phi}$ . $\partial H oldsymbol{\Gamma} E J oldsymbol{J} C$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CTP.        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Описание возпикших в новейшее время и еще существующих коммуни-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| стических колоний                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 251         |
| («Deutsches Bürgerbuch», Darmstadt 1845, p. 326 — 340.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| Ф. ЭНГЕЛЬС.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| Эльберфельдские речи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 269         |
| «Rheinische Jahrbücher», 1845, Bd. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| $oldsymbol{arPhi}$ . $oldsymbol{arPhi}$ $oldsymbol{arPhi}$ $oldsymbol{arPhi}$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| Положение рабочего класса в Англии                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>2</b> 98 |
| (Leipzig 1845. Wigand.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| К рабочему классу Великобритании                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 295         |
| Предисловие                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 298         |
| Введение                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 301         |
| I. Промышленный пролетариат                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 317         |
| II. Крупные города                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 320         |
| III. Конкуренция                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 369<br>388  |
| V. Выводы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 388         |
| VI. Отдельные отрасли труда. Фабричные рабочие в тесном смысле                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 424         |
| VII. Другие отрасли труда                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 478         |
| VIII. Рабочее движение                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 495         |
| ІХ. Горнопромышленный пролетариат                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 521<br>539  |
| X. Земледольческий пролетариат                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 558         |
| 111, out-out-off-water at the contract of the |             |
| $oldsymbol{\Phi}$ . $oldsymbol{\partial H}\Gamma E \mathcal{\Pi} oldsymbol{b} C$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| Одна из апглийских забастовок (Turnout). Дополнение к книге «Поло-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| жение рабочего нласса в Англии»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 575         |
| («Westphälisches Dampfboot», 1846, Heft 1, 2.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| ПРИЛОЖЕНИЯ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| М. ГЕСС И Ф. ЭНГЕЛЬС.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| Hpocnert «Gesellschaftsspiegel»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 593         |
| («Gesellschaftsspiegel», 1845, Bd. I.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ,,,,        |
| (WOODCHBOHALISSPIOGOLV, 1010, Da. 11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| K. MAPKC.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Борьба якобинцев с жиропдистами                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 599         |
| (Из рукописного наследства К. Маркса и Ф. Энгельса.:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| K. MAPKC.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Подготовительные работы для «Святого семейства»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 618         |
| (Из рукописного наследства К. Маркса и Ф. Энгельса.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| 1. [Частная собственность и труд.]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 615         |
| 2. [Частная собственность и коммунизм.]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 619         |
| 3. [Как нам быть с гегелевской диалектикой?]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 632         |
| 4. [Потребности, производство и разделение труда.]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 654         |
| K. MAPKC.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Ж. Пэше о самоубийстве                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 671         |
| («Gesellschaftsspiegel», 1846, Heft VII.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |

| Указатель имен                                                                             | стр.<br>689              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ИЛЛЮСТРАЦИИ.                                                                               |                          |
| I. Титульная страница первого издания «Святого семейства»                                  | 3 <b>2</b> 33            |
| II. Факсимиле страницы рукописи (Маркса) из подготовительных работ для «Святого семейства» | 96 97                    |
| III. Обложка первого издания «Положения рабочего класса в Англии».                         | 304-305                  |
| IV. План города Манчестера                                                                 | 35 <b>2</b> —35 <b>3</b> |
| V. Обложка «Gesellschaftsspiegel»                                                          | 59 <b>2593</b>           |



И, 1. Гиз № 20383/м. Ленинградский Областлит № 24082. 46<sup>1</sup>/<sub>2</sub> л. Тираж 18 000.